
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 959

Artikel: Von der Untertänigkeit

Autor: Sofsky, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Komm entar Wolfgang Sofsky

Wer sich zu tief vor andern verneigt, beschämt
sie – und damit letztlich sich selbst. Die
Unterwürfigkeit lauert auch in Zeiten der
Gleichheit überall. Eine Analyse des Kampfes

um Anerkennung mit dem Mittel der
Selbstabwertung.

Von der Untertänigkeit
Wolfgang Sofsky

Sie neigen das Haupt, krümmen den Rücken, werfen sich

zu Boden. Der Stolz des aufrechten Gangs ist ihnen fremd,
dem direkten Blick weichen sie aus. Einige ziehen sich in
sich selbst zurück, als wollten sie sich selbst verkleinern.
Andere falten die Hände, buhlen um Gunst oder bitten um
Gnade. Sie umschmeicheln ihr Idol und hängen begierig an

seinen Lippen, damit ihnen kein Wort entgehe. Dritte
wiederum huschen verschreckt durch die heiligen Hallen, um
vor dem Götzenthron auf die Knie zu fallen. Sie scheinen
auf der Flucht, und haben sich doch längst ihrem Schicksal
ergeben.

Es gibt Menschen, die erstarren förmlich in Gegenwart
ihres Herrn. Der Körper streckt sich in die Länge, unhörbar
schlagen die Hacken zusammen, die Hände pressen sich
an die Hosennaht. Regungslos empfangen sie den Befehl
und führen ihn prompt aus, in der Hoffnung auf ein lobendes

Wort. Unterwürfigkeit durchdringt den Körper, formt
Haltungen und Gebärden. Wie einer geht und spricht, wie
er sich dreht und windet, wie er sich räuspert und wie er

spuckt, am Ausdruck des Körpers ist die innere Verfassung
des Untertanen unschwer zu erkennen.

Keineswegs ist Unterwürfigkeit ein historisches Relikt.
Auch in Zeiten der Gleichheit ist der Ungeist des Domestiken

nicht ausgestorben. Man findet die Duckmäuser
und Speichellecker in Kasernen und Kliniken, in Kirchen
und Moscheen, in literarischen Zirkeln, politischen Parteien,

Firmen, Behörden und Universitäten, auf allen Etagen
gleichermassen. Wo immer Menschen vor einem Ranghöheren

gehorsamst buckeln, ihn um Gunstbeweise anbetteln,
prompt Befehle ausführen, die gar nicht erteilt wurden, sich

innerlich verbeugen oder wegducken, da regieren Servilität
und Selbstverachtung.

Auch aus den Stätten der Arbeit ist die Untertänigkeit
keineswegs verschwunden. Untergebene kuschen vor ihren
Vorgesetzten, Hilfskräfte verhalten sich wie Diener ihres

Herrn. Mit Bücklingen suchen Verkäufer den König des

Massenkonsums zu umgarnen. Nicht wenige Chefs
erwarten persönliche Treue von Assistenten und Sekretären.

Häufig wird die Zuarbeit von einer Geste der Subalternität

begleitet. Die Erledigung der Aufgabe gilt zugleich als

Dienst an der Hierarchie.
Gehorsam zeigt der Unterwürfige weniger gegenüber

dem Gesetz als gegenüber einer Person. Anders als der
Pedant, der sich allein an den Buchstaben der Vorschrift hält,
anders auch als der Konformist, der sich umgehend die
herrschende Meinung zu eigen macht, lugt der Kriecher zu
einem Individuum empor. Die Autorität geniesst höchste
Achtung, sei es aufgrund ihres Amtes, ihrer seltenen
Fähigkeiten, ihrer Mission oder Machtfülle, ihrer wilden
Entschlossenheit oder ihres verhexenden Charismas. Manchmal
ist es auch nur schiere Grausamkeit, die den Unterstellten
auf die Knie zwingt. Doch wird seine Angst oft überlagert
von Faszination, vom innigen Wunsch nach Teilhabe. Im
Bösen wie im Guten ist es die souveräne Willkür der Person,
die den Untertan beeindruckt, die Unwägbarkeit eines
höheren Willens, der sich sein eigenes Gesetz zu geben scheint.
Von ihr ersehnt er Obhut, Anerkennung, Gnade.

Ob das Idol real ist oder fiktiv, immer scheint es der
Normalität ein Stück weit entrückt. Unnahbar steht es über
dem Unterworfenen. Es ist, als gehörte es einer anderen
Seinsregion an, und manchmal ist es so weit entfernt, dass

es weder hörbar noch sichtbar ist. Aber das Schweigen
beweist nur seine Allgegenwart. In der Vorstellung erstrahlt
seine Aura umso heller. Es ist die Einbildungskraft, die das

innere Götzenbild errichtet. Sie nährt die Phantasie von
übermenschlicher Potenz. Würde man dem Halbgott nur
einmal direkt ins Gesicht sehen und ihn als Wesen aus

Fleisch und Blut erkennen, würde das Phantasma sofort
zerplatzen.

Kriecherei speist sich weniger aus Furcht als aus
Sehnsucht. Wer sich nur ängstigt, der geht dem Herrn aus dem
Weg und umschmeichelt ihn nicht. Die waffenlose Macht
des Idols indes beruht auf dem Wunsch, beachtet, umhegt,
gelobt, begünstigt zu werden. Der Unterwürfige hebt die
Autorität in den Himmel, um von ihr überall gesehen zu
werden. Er will von demjenigen, den er besonders achtet,
besonders geachtet werden. Die kleinste Missbilligung
stürzt ihn in tiefe Verzweiflung. Er leidet an jedem Augenblick,

da er nicht beachtet wird, und er frohlockt schon bei
einem gütigen Kopfnicken oder einer winzigen Belobigung,
die lediglich in seiner Einbildung existiert und doch für ihn
die ganze Welt bedeutet.

Unterwürfigkeit ist eine Machtquelle eigener Art. Der
Untertan legt seinen Nacken selbst unter das Joch. Das
Gefühl eigener Nichtigkeit treibt ihn geradewegs in die Fänge
der Macht. Herrschaft beruht häufig auf nichts anderem

Nr.02/03, 2008 Schweizer Monatshefte 11



Komm entar Wolfgang Sofsky

als auf der Sehnsucht nach Zuneigung. Viele Herren haben
keine andere Gewalt als die, die man ihnen gibt. Nichts
haben sie in der Hand als den Glauben devoter Knechte. Nicht
durch Kraft und Visionen betören sie ihre Anhänger und
Gefolgsleute. Jene sind verhext vom leeren Versprechen der
Fürsorge, Geltung und Geborgenheit. Als armselige Tröpfe
fühlen sie sich ohne die Gunst ihres Herrn. Er allein verleiht
ihrem Leben Richtung und Sinn. Auf die Knute kann er

fast ganz verzichten. Dass einer Sklave ist, liegt daher nicht
selten an seinem eigenen Willen. Hörigkeit ist nicht nur das

Unrecht der Herren, welche Menschen zu Sklaven machen,
sondern auch das Unrecht der Unterjochten an sich selbst.

Feigheit, Trägheit und Torheit locken sie in die freiwillige
Knechtschaft.

Tief ist die innere Verstrickung des Unterwürfigen in das

Verhältnis zur Macht. Er tut nicht nur, was ihm aufgetragen
wird, er schmiegt seine Einstellung den Werten an, die das

Idol zu verkörpern scheint. Er sieht sich mit dessen Augen,
unterstellt sich dessen Urteil, übernimmt dessen Massstäbe.

Er entschlägt sich seiner eigenen Urteilskraft und seines

eigenen Willens. Nur der Herr kann ihn aufrichten und
ihm Selbstbewusstsein verschaffen. Nur das Urteil der Au¬

torität

Untergebene kuschen vor
ihren Vorgesetzten, Hilfskräfte
verhalten sich wie Diener
ihres Herrn. Mit Bücklingen
suchen Verkäufer den

König des Massenkonsums
zu umgarnen.

kann ihn erhöhen oder erniedrigen. Vor die Wahl
gestellt, frei oder untertan zu sein, lässt er die Freiheit und
befolgt den Befehl. Nicht weil er das Gesetz achtet oder die
Bajonette fürchtet, unterwirft er sich, sondern aus

Anerkennungssucht und feiger Gewöhnung.
Gegenüber dem Idol wertet sichder Unterwürfige radikal

ab. Er fühlt sich klein, unfähig, schwach, hässlich,
nichtswürdig. Keinesfalls will er sich selbst gehören. Er demütigt
sich, und er verachtet sich dafür. Immer weiter treibt es ihn
die Spirale der Selbstverachtung hinab. Grenzenlos scheint
die Fähigkeit des Menschen, sich selbst zu erniedrigen und
sich für leere Illusionen und nichtige Vorteile quälen zu
lassen. Rasch sind die Knie wund von der elenden Kriecherei,
und dennoch will er weiter abhängig sein, um beschützt zu
werden. Er will gehorchen bis zur Selbstauslöschung.

Die Selbstentwertung ist nicht das Ergebnis eines sozialen

Vergleichs. Es ist nicht so, dass der Unterwürfige sich

zuerst an dem anderen misst, um sich sodann einen
minderen Rang zuzuerkennen. Es verhält sich vielmehr umgekehrt.

Weil er sich unfähig und unwürdig fühlt, sucht er

sich ein Idol der Anbetung und erfindet den Thron, auf
den er seinen Götzen setzt. Nie und nimmer käme er auf
den Gedanken, sich mit dem Herrn zu messen. Schon der

Vergleich käme ihm als pure Anmassung vor.
Die Selbstverachtung hat eine eigene Geschichte.

Anfangs erniedrigt sich der Untertan, um erhört und erhöht zu
werden. Er betet und dient, um aufgenommen zu werden in
den Kreis der Auserwählten. Er schuftet sich ab, will etwas
zählen, etwas gelten. Damit vom Ruhm des Herrn etwas für
ihn abfällt, sucht er dessen Nähe, zuerst unauffällig, dann
drängelt er sich immer dreister nach vorn, wirbt zumindest
um die Gunst der Günstlinge, wenn die Wege zum Thron
versperrt sind. Doch dann die Katastrophe: eine unwirsche
Geste, eine abfällige Handbewegung stösst ihn ins Nichts
zurück. Die Mühsal von Monaten war vergebens. Er
versucht es erneut, doch je mehr er sich anstrengt, desto mehr
verfestigt sich die Unterwürfigkeit zu einem physischen
Habitus. Misserfolge potenzieren seine Bemühungen, bis
endlich aller Stolz dahin ist. Unmöglich kann er von der

Hoffnung lassen, irgendwann, in ferner Zukunft, einmal
erhört oder zumindest wahrgenommen zu werden.

Hat sich die Unterwürfigkeit zum Charakter kristallisiert,
löst sie sich von ihrem ursprünglichen Anlass. Die Bindung
an eine einzelne Person wird übertragen auf eine Institution,
welche die Respektsperson repräsentiert: die Kirche, den
Staat, das Militär, die Behörde. Nach und nach übernimmt
die Gewohnheit das Kommando. Die Gesten der Kriecherei

verselbständigen sich, Muskeln und Nerven agieren wie
von selbst. Kaum betritt er die soziale Bühne, schlägt sich
der Blick nieder, neigt sich der Rumpf. Der Untertan
lächelt freundlich, um sich keine Blösse zu geben, pflichtet
sofort jeder Meinung bei. Vor jedem Staatsbeamten kuscht
er, jedem Würdenträger leckt er schweifwedelnd die Hand,
vor jedem Uniformierten zeigt er tiefe Ehrerbietung.
Einen Fremden begrüsst er mit Bücklingen, und wenn er auf
einen anderen Kriecher trifft, suchen sie sich gegenseitig
im Respekt zu übertreffen. Einander in höherer Stellung
vermutend, katzbuckeln sie voreinander, bis das Ballett der

Selbstverleugnung sie gänzlich erschöpft hat.
Von Demut ist die Kriecherei deutlich abgegrenzt. Der

Unterwürfige verachtet sich selbst und stellt andere über
sich. Er verkennt, was er ist, während der Demütige
anerkennt, was er alles nicht ist. Demut ist das Bewusstsein
eigener Grenzen. Es ist die Tugend des Menschen, der weiss,
dass er kein Gott ist. Demut widersteht der Eitelkeit und
Geltungsgier, sie gehorcht dem Selbstzweifel, aber sie
betreibt keine Selbsterniedrigung. Demut lehrt, dass man sich
mit sich selbst nicht zufrieden geben soll. Die Selbstverachtung

des Unterwürfigen hingegen spiegelt vor, man sei mit
weniger als sich selbst zufrieden. Der Demütige weiss um
die Kreatürlichkeit des Menschen, weiss, dass er nicht aus

eigenem Willen erschaffen wurde, dass allenfalls sein Tod
in seiner Macht liegt. Er muss sich nicht unterwerfen, die
Kutte ablegen und sich mit dem Strick um den Hals vor

12 Nr.02/ 03, 2008 Schweizer Monatshefte



Komm entar Wolfgang Sofsky

Unterwürfigkeit ist die Fortsetzung des Kampfs um
Anerkennung mit dem Mittel der Selbstabwertung. Mit
Geltungssucht ist dies ebenso vereinbar wie mit der Aggressivität

der Konkurrenz. Nicht umsonst grassiert unter den
Untertanen ein Hass gegen Günstlinge. Er entspringt der

Sehnsucht nach eigener Begünstigung. Die Enttäuschung
über versagte Beachtung tröstet sich durch die Verachtung
derer, die Anerkennung erlangt haben. Der Untertan
verweigert seinem Rivalen den Respekt, weil er ihm nicht nehmen

kann, was ihm den Respekt aller übrigen verschafft hat.
Er beneidet und verwünscht ihn. Wut packt ihn, wenn er

den anderen an sich vorüberziehen sieht. Noch die kleinste
Niederlage verstärkt die Geringschätzung, mit der er sich
selbst herabwürdigt. Ein tiefer Stachel sitzt dem Untertan
im Fleisch. Er stammt von all den Befehlen, die er auszuführen

hatte, von den enttäuschten Hoffnungen, vom Glück
der Günstlinge. Auch wenn er heimlich über seinen Herrn
lästert, sich über dessen Eigenheiten mokiert und ihn nachäfft,

niemals würde er seine Wut direkt gegen die Macht
richten. Keinesfalls würde er aufzubegehren wagen, vor
seinem Gott den Blick heben, seinem Herrn frech ins Gesicht
lachen. Dafür hält er sich durch Angriffe auf Schwache und

Der Unterwürfige verachtet
sich selbst und stellt andere

über sich. Er verkennt,
was er ist, während der
Demütige anerkennt, was er
alles nicht ist.

Wehrlose schadlos. Der Missmut über seine subalterne
Stellung, die Enttäuschung über die eigenen Misserfolge, der

Groll über die Bevorzugung anderer, sie machen sich Luft
in Schadenfreude und übler Nachrede. Der unterwürfige
Charakter freut sich, wenn es anderen noch übler ergeht
als ihm selbst. Fremde Niederlagen erzählt er sofort weiter.
Von den Rivalen weiss er nur Schlechtes zu berichten. Mit
dem scheelen Blick des Ressentiments sieht er die Welt und
ist bass erstaunt, dass niemand ihn bemerkt. Der Wurm
krümmt sich, um sich klein zu machen. Aber wer sich
freiwillig zum Wurm macht, kann nicht darüber klagen, wenn
er mit Füssen getreten wird.

WOLFGANG SOFSKY, geboren 1952, ist freier Autor und Professor
für Soziologie. Er lehrte an den Universitäten Göttingen und Erfurt.
2007 erschien von ihm bei Beck «Verteidigung des Privaten»

das Volk führen lassen. Abgeklärte Demut glaubt nicht an

sich, aber ebensowenig glaubt sie an andere, am wenigsten
an die gute Natur des Gattungswesens. Elend, schwach,
gewalttätig ist der Mensch. Wie nur kann man auf den
Gedanken verfallen, ein Gott habe dies wollen können? An
den Menschen als Ebenbild eines göttlichen Kreators zu
glauben ist, bei Lichte besehen, nichts als Hochmut. So

führt die Demut, die aus der Religion kommt, geradewegs

zum Atheismus.
Unterwürfigkeit scheint eine Torheit der Selbstlosigkeit

zu sein, eine Unsitte, die niemandem schadet, sondern nur
das Idealbild der Standhaftigkeit befleckt. Doch ganz so

harmlos ist diese Haltung nicht. Der Unterwürfige verletzt
die Pflicht gegen sich selbst. Er verschleudert seine Freiheit
und missachtet sich als Subjekt eigenen Willens, Handelns
und Denkens. Nicht aus Ironie, Zweifel oder Einsicht setzt
er sich hinter seinen Wert zurück, sondern aus der Sehnsucht

nach Beachtung und Bedeutung. Er pflegt seine
hündische Existenz, nicht weil er den Unbilden des Schicksals
zu entgehen oder fremder Übermacht auszuweichen sucht,
sondern weil er von ihr erhöht werden möchte. Das Winseln

und Schmeicheln, das Hinknien und Hinwerfen zur
Erde, die blinde Verehrung irdischer oder himmlischer
Bilder, Figuren und Ideen ist der Menschenwürde zuwider.
In solchen Gesten regiert nicht der Geist über den Körper,
sondern der Impuls zur Erniedrigung. Längst hält der Affekt
das Amt des Willens besetzt.

Dem Unterwürfigen fehlt jede Glaubwürdigkeit. Auf
der Suche nach Gunsterweisen sind ihm viele Mittel recht.
Er preist seinen Herrn mit Lobreden, überschüttet ihn mit
Beifall, wiederholt getreulich jedes Wort, nicht ohne
Seitenblick, ob jener dies auch bemerkt. Diese Huldigung ist
ein Widerspruch in sich. Sie ist eine Anmassung, die dem
Kriecher gar nicht zukommt. Welchen Wert hat das Lob
aus dem Munde des Knechts, der durch devote Gebärden
fortwährend bekundet, dass er nichts zählt? Will er den
Herrn insgeheim dazu verführen, ihn aufzuwerten, damit
seine Lobhudelei überhaupt Wert gewinnt? Nur zu gern
möchte sich der Herr in Lob und Glorie sonnen. Doch
dürfen die Lobhudeleien keinesfalls von einem Heuchler

oder devoten Nichtsnutz stammen. Nur dem Eitlen
schmeichelt das leere Kompliment. Der beflissene Laudator

indes hat es darauf abgesehen, sich selbst ins rechte
Licht zu rücken. Er lobt, um selbst gelobt zu werden. Und
er gibt sich besonders bescheiden, um nochmals belobigt
zu werden.

Uneigennützig ist die Servilität ohnehin nicht. Wer um
Anerkennung buhlt, erstrebt Gunst vor Dritten. Er will
nicht nur respektiert, er will bevorzugt werden. Alle anderen
sollen auf die Ränge verbannt werden. Der Unterwürfige
will einen Logenplatz an der Seite der Macht, an der Tafel

der Götter und Könige. Liegt der Kriecherei nicht eine
heimliche Rivalität zugrunde, eine Konkurrenz des Zweiten
gegen Dritte um die Liebe des Ersten?

Nr.02/03, 2008 Schweizer Monatshefte 13


	Von der Untertänigkeit

