
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 964

Artikel: Das Mehrheitsprinzip und die Freiheit

Autor: Nef, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


preisv ergabe

Unser Mitherausgeber Robert Nef hat die
Friedrich August von Hayek-Medaille erhalten.

Wir gratulieren! In seiner Preisrede wirft er die
Frage auf, ob Mehrheiten in modernen
Demokratien frei sein wollen. Aus strikt
liberaler Sicht neigt er zu einem rationalen
Nein, als Schweizer mit Wurzeln im
direktdemokratischen Appenzellerland zu
einem emotionalen Ja. Und kommt zum
Schluss: Je beschränkter die Zuständigkeit der

Politik ist, desto eher sind Demokratie und
Freiheit kompatibel.

Das Mehrheitsprinzip
und die Freiheit
Robert Nef

Ich beginne mit der Verteidigung des Mehrheitsprinzips
und stütze mich dabei auf einen meiner Lieblingstexte, eine
kurzgefasste, inhaltlich und sprachlich geniale Quintessenz
der Begründung einer politischen Philosophie der Gemeinschaft

– den Rütlischwur in Schillers «Tell»:

Wir wollen sein ein einzig Volk von Brüdern,
in keiner Not uns trennen und Gefahr.
Wir wollen frei sein wie die Väter waren,
eher den Tod, als in der Knechtschaft leben.
Wir wollen trauen auf den höchsten Gott
und uns nicht fürchten vor der Macht der Menschen.

Friedrich Schiller, «Wilhelm Tell» Zweiter Akt, Szene 2)

Meine Anklage erfolgt zunächst in Form einer aktualisierten
Parodie:

Wir wollen sein ein einzig Volk von Rentnern,
uns zwangsversichern gegen alle Not.
Wir wollen Wohlfahrt, selbst auf Kosten unserer Kinder,
eher Taktieren, als eigenständig sich behaupten.
Wir wollen trauen auf den zentralen Staat,

und uns stets beugen vor der Macht der Mehrheit.
Robert Nef, «Willhelm Tell heute» Zweitletzter Akt,

zweitletzte Szene)

Was liegt zwischen diesen beiden Texten – ausser natürlich
dem eklatanten sprachlichen Qualitätsunterschied? Es sind
205 Jahre seit Schillers Tell und 717 Jahre seit der historischen

Gründung der Eidgenossenschaft 1291.
Mein verballhornter aktualisierter «Rütlischwur» ist das,

was an Freiheit noch übrig bleibt, wenn das Mehrheitsprinzip

lange genug, mit zu wenig Einschränkungen und in
Kombination mit dem Repräsentationsprinzip praktiziert
wird. Der aus demos Volk) und kratein herrschen)
zusammengesetzte Begriff «Demokratie» bezeichnet eine grosse

Vielfalt von Phänomenen. Wenn Aristoteles, Karl Marx,
Alexis von Tocqueville, Joseph Schumpeter, Ludwig von
Mises, Friedrich August von Hayek, Robert Dahl, Robert
Putnam, Niklas Luhmann oder Hans Hoppe den Begriff
Demokratie verwenden, so benützen sie ihn nicht nur für
unterschiedliche Deutungen und Sichtweisen der Realität,
sondern auch für unterschiedliche Phänomene.

Für Aristoteles war die Demokratie eine Zerfallsform
jener «Herrschaft der vielen» die er «Politie» nannte. Die
ideengeschichtliche Karriere des heute weitgehend positiv
aufgeladenen Begriffs der Demokratie begann also mit einer
radikalen Kritik. Die im Lauf der Ideengeschichte sehr

unterschiedlich beantwortete Grundfrage lautet: Ist das

Mehrheitsprinzip als Verfahren kollektiver Entscheidfindung mit
der Idee der Freiheit dauerhaft vereinbar?

Mehrheiten tendieren dazu, auf Kosten produktiver
Minderheiten zu leben und dies auf der Basis des

Mehrheitsprinzips durchzusetzen. Das hat zur Folge, dass die
Produktivität sinkt, weil Umverteilung weniger produktiv
ist als die Investition in den technologischen und
ökonomischen Fortschritt, die stets auch auf Risikokapital beruht.
Bei sinkender Produktivität sinkt auch die Wettbewerbsfähigkeit,

was sich seinerseits durch einen allgemeinen Rückgang

des Wohltandes bemerkbar macht. Die Umverteilung
frisst, wie die Revolution und wie Saturn, der Gott der Zeit,
buchstäblich die eigenen Kinder, oder verhindert – in einer
moderneren Variante – bereits deren Entstehung. Dies ist
die pessimistische Sicht, die unter andern die Ökonomen
Bastiat, von Mises und von Hayek vertreten haben.

Aus der Sicht des Zürcher Staatsrechtslehrers Zaccaria
Giacometti gibt es auch Grund zum Optimismus, sofern die
Randbedingungen richtig gesetzt werden. In seinen beiden
Zürcher Rektoratsreden Zaccaria Giacometti: «Ausgewählte

Schriften» hrsg. von Alfred Kölz. Zürich: 1994, S. 24)
zeigt er auf, wie man die Freiheit institutionell auf
Verfassungsebene durch einen offenen Katalog der Freiheitsrechte
vor dem Zugriff des Gesetzgebers schützen könnte: «Da
aber, wie gesehen, die Möglichkeit neuer staatlicher Einbrüche

in die individuelle Freiheit faktisch unbegrenzt erscheint,

muss dementsprechend auch der Katalog der Freiheitsrechte

in der Gewährleistung von Freiheiten gegenüber dem Staat
unbegrenzt sein.»

Giacometti ist als Rechtspositivist gegenüber der
Naturrechtslehre skeptisch. Seine Theorie vom offenen Kata-

58 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



preisv ergabe

eine tugendhafte Herrschaft der vielen zwar für möglich,
aber für unwahrscheinlich. Die Begründung ist rein empirisch:

«Dass sich einer oder einige durch Tugend auszeichnen,

ist wohl möglich, dass dagegen viele in jeder Tugend hervorragen,

schwierig; am ehesten noch in der kriegerischen; denn diese

besitzt die Masse, und darum ist auch in einer solchen Verfassung

das kriegerische Element das massgebende, und es haben

diejenigen an ihr Teil, die Waffen tragen. Verfehlte Formen im
genannten Sinne sind für das Königtum die Tyrannis, für die

Aristokratie die Oligarchie und für die Politie die Demokratie.

Denn die Tyrannis ist eine Alleinherrschaft zum Nutzen
des Herrschers, die Oligarchie eine Herrschaft zum Nutzen
der Reichen und die Demokratie eine solche zum Nutzen der

Armen. Keine aber denkt an den gemeinsamen Nutzen aller»
Aristoteles: «Politik» 3. Buch. Zürich: 1971, S. 171 ff.).

Trotz aller Bewunderung für die Hellsicht dieser
Beobachtungen, sollte man nicht vor einer fundamentalen Kritik

an der griechisch-römischen Staatsphilosophie
zurückschrecken. Sie hat das politphilosophische Denken Europas
nachhaltig beeinflusst und vergiftet. Aristoteles hat zwar mit
seiner Definition des Menschen als eines politischen Tiers,
als «Zoon politikon» die Zeitgenossen seines Milieus gut
beobachtet, aber er hat damit einer verheerenden Überbewertung

des Politischen und einer folgenschweren Unterbewertung

des Privaten, Ökonomischen und Zivilgesellschaftlichen

den Weg bereitet. Der homo oeconomicus, der Bauer,
der Handwerker, der Dienstleister und der Händler war für
Aristokraten wie ihn, und vor ihm Plato und nach ihm viele
nichterwerbsabhängige Schöngeister, nichts anderes als ein
Banause. Diese bemühten sich – abgestützt auf ein Heer
von Sklaven und Rechtlosen – um so banale Dinge wie die
Bestreitung des eigenen Lebensunterhalts.

***

In Athen wurden die Volksversammlungen drei- bis viermal

im Monat einberufen, und die Teilnehmer wurden
mit einem Taggeld bezahlt. Die Volksversammlung
kontrollierte die Beamten, beaufsichtigte die staatlich regulierte
Getreideversorgung, den Beschluss über Krieg und Frieden,
die Urteilsfindung bei Anklagen wegen Landesverrats, die
Durchführung von Scherbengerichten zwecks Verbannung
unliebsamer Mitbürger, die Anhörung von Petitionen und
die Wahl kriegswichtiger Funktionäre, für die dann der
Krieg lebenswichtig wurde. Der Rat der Fünfhundert hingegen

versammelte sich fast täglich! Der französische Konvent,
der für viele parlamentarische Systeme der Gegenwart zum
Modell wurde, hat zahlreiche Anregungen aus diesem
System übernommen. Politik wird so selbst zu der Krankheit,
für deren Heilung man sie hält.

In markantem Kontrast dazu steht das politische System
der beiden Appenzell, die mit politisch vergleichbaren, aber

religiös und kulturell unterschiedlichen Staats- und Lebensformen

seit Jahrhunderten in einem friedlichen Wettbe¬

log

Aristoteles hat mit seiner

Definition des Menschen als

«Zoon politikon» einer
Überbewertung des

Politischen den Weg bereitet.

der Freiheitsrechte ist so etwas wie eine Schranke der
Zuständigkeit der politischen Gemeinschaft, überhaupt in
die individuelle Freiheit einzugreifen. Freiheit ist für ihn
also nicht naturgegeben, sondern ein menschenrechtliches
Postulat, das heisst ein universeller und allgemeingültiger
Massstab.

Ob von Gott geschenkt oder auferlegt, ob von der Natur

angelegt, ob von den Menschen gegenseitig zugemutet
oder ob einfach angemasst, wir gehen immer schon von
der Freiheit aus. In Schillers Formulierung werden die
Freiheitsrechte «von den Sternen heruntergeholt» im Mythos
von Prometheus wird das Feuer der Freiheit den Göttern
geraubt. Ich selbst habe eine Präferenz für die Freiheit als

Gabe Gottes, denn diese Deutung lässt fast alle andern
Deutungen offen. Nur mit der Formel «Vox populi, vox Dei»
Volkes Stimme ist Gottes Stimme, kann ich mich nicht
abfinden. Sie hat für mich etwas Arrogantes, Blasphemisches.

Ich komme auf die Formel noch zurück.
Die Frage nach dem tauglichen Hüter oder der Hüterin

der Freiheit hat Giacometti in seiner ersten Zürcher
Rektoratsrede 1954 beantwortet. Er sieht die Freiheit am
besten im «Volkswillen» also bei der Mehrheit, aufgehoben
und kommt zum Schluss, dass eine Freiheit, die nicht vom
mehrheitlichen Volkswillen getragen ist, letztlich nicht zu
halten sei: «Die Frage nach der Demokratie als Hüterin der

Demokratie ist nicht dogmatischer, sondern empirischer Art.
Sie geht lediglich dahin, ob Volk und Volksvertretung als
Gesetzgeber die Menschenrechte in der Rechtswirklichkeit, also

tatsächlich gefährden oder vernichten, und nicht, ob das
demokratische Dogma in seinen letzten Folgerungen, in der Idee, zur
Vernichtung der Freiheitsidee führe. Das letztere wird zutreffen,

damit ist aber noch nichts darüber ausgesagt, ob Volk und
Parlament als empirische Gesetzgeber es dazu kommen lassen

werden» a.a.O., S. 9).

***

Aristoteles hat das Degenerationspotential des Mehrheitsprinzips

treffend erkannt und beschrieben. Seine
Staatsformenlehre ist ein Plädoyer für die Mischverfassung. Er
unterscheidet die Herrschaft eines einzigen, einiger oder
vieler. Alle drei Herrschaftsformen sieht er grundsätzlich
positiv, wenn sie «im Hinblick auf das Gemeinwohl regieren

» und sie sind verfehlt, wenn sie nur dem jeweiligen
Nutzen des einen, einiger oder vieler dienen. Aristoteles hält

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 59



preisv ergabe

Mehrheitsprinzip, ist möglich, wenn sie sich inhaltlich, zeitlich

und finanziell auf einen möglichst kleinen Ausschnitt
aus dem zivilgesellschaftlichen Leben beschränkt und die
Mitbestimmung die Ausnahme und die Selbstbestimmung
die Regel bildet.

***

Das Mehrheitsprinzip ist fast grenzenlos populär, weil es

angeblich mindestens der Hälfte der Beteiligten und Betroffenen

das vermittelt, was sie sich wünschen, und weil man
davon ausgeht, dass Mehrheiten am ehesten in der Lage
seien, zu bestimmen, was für alle gut sei. «Vox populi, vox

Dei» Die Formulierung geht angeblich auf Alkuin zurück,
der sie in einem Brief an Karl den Grossen – allerdings
kritisch – benutzte. Lichtenberg hat in seinen Sudelbüchern
die Formel gelobt und gesagt, es sei selten in vier Worte
soviel Weisheit verpackt worden.

Das klassische Mehrheitsprinzip zählt die Stimmen nach
Kopf oder Person, auch wenn diese den Kopf nicht benützt,
sondern nur «aus dem Bauch» entscheidet. Folgt man dem
Mehrheitsprinzip, das eine erstaunlich hohe Akzeptanz hat,
nimmt man in Kauf, dass schlimmstenfalls beinahe die
Hälfte der Beteiligten sich mit Fremdbestimmung abfinden
müssen, oft auch «die bessere Hälfte» Immerhin, nur eben

nicht ganz Hälfte.
Ist nun das Glas des Mehrheitsprinzips halb voll, oder

ist es halb leer? In einer Diktatur werden schlimmstenfalls
alle permanent wider ihren Willen gezwungen. Das kann
aber auch beim Mehrheitsprinzip der Fall sein. Wenn dieses

nämlich als Ausscheidungsverfahren gegenüber einer Vielfalt

von Wahlmöglichkeiten benutzt wird, steigt der Anteil

an Fremdbestimmung von Wahlgang zu Wahlgang an,
und es ist sogar wahrscheinlich, dass in einer pluralistisch
zusammengesetzten Gruppe in einem Ausscheidungsverfahren

nach Mehrheitsprinzip letztlich überhaupt niemand
mehr jene Lösung erhält, die er oder sie selbst spontan für
die beste hält.

Schützt nun also das Mehrheitsprinzip die Freiheit, oder
bedroht es sie? Ich gelange zum gleichen Schluss wie Hayek.
Das Mehrheitsprinzip one person, one vote) ist bezüglich
Freiheit zunächst einmal ambivalent und birgt ein beachtliches

Gefährdungspotential. Unter folgenden Bedingen
kann sich aber auch Hayek mit dem Mehrheitsprinzip
abfinden:

Erstens: das Mehrheitsprinzip darf ausdrücklich nicht für
Verteilungs- und Umverteilungsprozesse verwendet werden.

Zweitens: das Mehrheitsprinzip ist zunächst auf die
Vereinbarung von Regeln über die Wahl und Abwahl der für
gemeinsame Angelegenheiten Beauftragten zu beschränken.
Dieser Auftrag ist seinem Wesen nach zeitlich und inhaltlich

zu begrenzen.
Drittens: das Mehrheitsprinzip eignet sich zusätzlich

als Grundlage eines Vetos gegen neue Lasten und Regulie¬

werb stehen. Das in deren Verlauf nachhaltig praktizierte
politische System war tatsächlich direktdemokratisch. Dies
falsifiziert alle Behauptungen, auch jene des Aristoteles, die
Herrschaft der vielen scheitere über kurz oder lang an ihren
internen Systemmängeln. An der Landsgemeinde werden
für ein Jahr in einer Art Vollversammlung unter freiem
Himmel die Wahlen durchgeführt und die Gesetze
verabschiedet – und häufig mangels Konsens abgelehnt. Der
Landammann, der vom Volk beauftragte nebenberufliche
Regierungschef, verfügt für ein Jahr über das Landessiegel,

mit dem Verträge besiegelt wurden, und er hat über seine

Tätigkeit «zum Wohl des Landes» öffentlich Rechenschaft
abzulegen.

Die Regierungs- und Richterämter waren – und sind es

zum Teil bis heute – alle nebenberuflich und ehrenamtlich
und auf ein Jahr befristet. Politik als Beruf gibt es nicht,
sondern nur als Teilfunktion jedes Bürgers. Volksbeauftragte

auf Zeit wurden direkt wiedergewählt oder abgewählt.
Die Kompetenzen waren seit je eng umschrieben. Sie betrafen

vor allem die Aussenpolitik, das Rechtswesen und den
kantonalen Strassenbau. Zu verteilen gab es ausser Lasten
fast nichts. Der Entscheid zur Beteiligung an einem Feldzug

wurde von denselben Leuten gefällt, die nachher auch
einrücken mussten – eine Identität von Beteiligten und
Betroffenen, die gerade beim Kriegsdienst entscheidend ist, bei

dem die Gemeinschaft den Einsatz des Lebens verlangt. Da

Das Mehrheitsprinzip
ist fast grenzenlos populär –
zu Unrecht.

hat Aristoteles etwas Richtiges beobachtet. Beim Entscheid
über Krieg oder Frieden sind jene vielen, die die Folgen
tragen, tatsächlich kompetenter als die wenigen, die
gegebenenfalls davon profitieren.

Das ist der wesentliche Unterschied zwischen den
Sklavenhaltern und politisierenden Müssiggängern in Athen
und den auf dem eigenen Heimwesen hart arbeitenden
Kleinbauern im Appenzellerland, die gleichzeitig in
Personalunion auch die Milizarmee verkörperten: der Stellenwert
der öffentlichen und der privaten Angelegenheiten, der res

privata und der res publica war fundamental verschieden.
Meist wurde an der Landsgemeinde im Verfahren der direkten

Demokratie der Minimalkonsens gefunden und häufig
sogar mit grossen Mehrheiten. Gelegentlich endete eine
Versammlung im Streit, der aber, obwohl jeder eine Waffe
trug, nicht blutig ausgefochten wurde. Für einen Tag im
Jahr war man ein zoon politikon. Die übrigen 364 Tage
gehörten dem Häämetli, seiner privaten Ökonomie und seiner

familiären Gemeinschaft und der lokal verankerten Kultur.
Fazit: demokratische Willensbildung, basierend auf dem

60 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



GALERIE Annelies Štrba

aus «Frances und die Elfen» 2005 61



preisv ergabe

rungen. Es ermöglicht eine oft paradoxe, aber gegen «mehr
Staat» wirksame Koalitionen der Ablehner. Es gibt zwar
keine psychologischen, aber doch entscheidungslogische
Gründe, dass eine Ablehnung immer konsensfähiger und
mehrheitsfähiger ist als eine Befürwortung, da die Gründe
einer Ablehnung immer breiter abgestützt sind, als die einer
Befürwortung.

Viertens: das Mehrheitsprinzip ermöglicht eine Einigung
über die gemeinsame Abwehr von Gefahren, die man als

gemeinsame Bedrohung wahrnimmt.
Das sind die inhaltlichen Voraussetzungen unter denen

das Mehrheitsprinzip möglicherweise freiheitsverträglich
ist. Dazu kommen die historisch-psychologischen
Voraussetzungen, an die Giacometti erinnert: die traditionelle
und institutionelle Vernetzung mit einer Art präexistenter
Freiheitsliebe und einer instinktmässigen Beisshemmung
der Mehrheit gegenüber Minderheiten. Ohne den Instinkt
gegen jede Art von Macht läuft das Mehrheitsprinzip
Gefahr, jene kreative Dissidenz zum Verschwinden zu bringen,
auf die längerfristig auch Mehrheiten angewiesen sind. Der
Minderheitenschutz schützt letztlich die Mehrheit vor dem
kollektiven Verdummen, aber mit dem Minderheitenschutz
wird auch viel Unfug getrieben. Er dient oft als Einfallstor
für Gruppenprivilegien aller Art.

Die Demokratie kann Freiheit
nur bewahren, wenn ihre
Zuständigkeit bei der Lösung
gemeinsamer Probleme eng

beschränkt ist.

Mitbestimmung gemäss Mehrheitsprinzip ist kein
Selbstzweck. Sie hat gegenüber der individuellen
Selbstbestimmung lediglich einen subsidiären Stellenwert. Ich erinnere

an den Vorrang der «kleinen Heimat» vor der grossen

Heimat im Verhältnis von 364 zu 1 im Appenzellerland.
Die Beweislast für die langfristige Praktikabilität und den

gemeinsamen Nutzen tragen jene, die Privatautonomie
nach dem Selbstbestimmungsprinzip durch kollektive
Autonomie nach dem Mehrheitsprinzip ersetzen wollen. Man
sollte ihnen den Beweis vor dem intellektuellen Forum nicht
zu leicht machen, das politische Macht zunächst theoretisch
und dann auch praktisch beurteilt. Das Mehrheitsprinzip
ist trotz Alkuins und Lichtenbergs Formel «Vox populi, vox

Dei» und in Übereinstimmung mit Hans Hoppe «ein Gott,
der keiner ist»

Der Zwang, und vor allem der Zwang zum Guten oder
zu dem, was eine Mehrheit für gut hält, macht Vielfalt zur
Einfalt und hat insgesamt eine auch für die Gemeinschaft
destruktive Wirkung. Jede kreative Gemeinschaft beruht
auf dem friedlichen Wettbewerb, und wenn das Mehrheits¬

prinzip dazu missbraucht wird, unliebsame Lösungsvarianten

auszuschalten, degeneriert es zur Herrschaft der jeweils
tonangebenden Populisten. Was ist nun aber nicht nur
mehrheitsfähig, sondern sogar umfassend und dauerhaft
konsensfähig? Das ist nichts anderes als die gemeinsame
Abwehr einer gemeinsam nichtgewollten Entwicklung, und
niemals die Herstellung eines gemeinsam gewollten künftigen

Zustandes.
Meine auf historische Beobachtung und persönliche

Erfahrung gestützte politische Philosophie kritisiert die massive

Überbewertung des Politischen und damit des

Staatlichen, und ich frage mich ganz ernsthaft, ob es auf lange
Sicht nicht ein Segen wäre, wenn der aristotelische homo
politicus im globalen Rahmen durch den homo oeconomicus

cultivatus abgelöst würde, nicht sofort, aber im Sinn eines

geordneten Rückzugs aus dem Mythos des Staates. Vgl.
Ernst Cassirer: «Vom Mythus des Staates» Erstmals 1946.
2. Aufl. Hamburg: 2002).

Die Demokratie kann Freiheit nur bewahren, wenn
ihre Zuständigkeit bei der Lösung gemeinsamer Probleme
eng beschränkt ist. Sie erhält sich nicht dadurch, dass man
in allen Bereichen mehr Demokratie wagt. Im Gegenteil,
man muss es wagen, das Mehrheitsprinzip in jene engen

Schranken zu weisen, die weder die ökonomische noch die
kulturelle Entwicklung einer spontanen Ordnung hemmen.
Es braucht dazu das, was Hayek in seinem Zürcher Vortrag
vor 30 Jahren postuliert hat: «die Entthronung der Politik»

Wer die Politik als solche in die Schranken weist,
gelangt zu Giacomettis liberaler Vision vom Staat als
Zweckbündnis zur Verteidigung der individuellen Freiheit. Nicht
mehr und nicht weniger. Wäre es doch dabei geblieben!
Die Menschheit hätte sich die meisten kriegerischen Men-schen-

und Wertvernichtungsorgien des 19. und vor allem
des 20. Jahrhunderts ersparen können, wenn sie
Gewaltanwendung nur zur kollektiven Selbstverteidigung im
engern Sinn gegenseitig toleriert hätte. Die von entfesselten
homines politici angezettelten vaterländischen Kriege unter
Nationalstaaten und Bündnissen entsprangen einem andern
Staatsverständnis: dem Mythos des Staates als Wirtschaftsund

Lebensgemeinschaft im Geiste der Eroberung, der Gier
nach Macht und der Sucht nach nationalem Ruhm.

Taugt das Mehrheitsprinzip als Hort der Freiheit? Soll
das Urteil über das Mehrheitsprinzip nach dem Mehrheitsprinzip

gefällt werden, oder soll jeder für sich selbst
entscheiden? Hier mein persönlicher Entscheid: was für mich,
meine Familie, meine Nächsten, Nachbarn, Freunde und
Arbeitskollegen gut ist, versuche ich täglich prüfend,
kommunizierend und einfühlend herauszufinden. Was das Gute
und für alle das Beste ist, weiss ich nicht. Aber ich zweifle
ernsthaft, ob Mehrheiten das besser wissen.

Dieser Beitrag ist die gekürzte Fassung des Vortrags, den Robert Nef
anlässlich der Verleihung der Hayek-Medaille Ende Juni in Freiburg im
Breisgau gehalten hat. Die ungekürzte Fassung ist unter www.libinst. ch
publiziert.

62 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte


	Das Mehrheitsprinzip und die Freiheit

