
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 88 (2008)

Heft: 964

Artikel: Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge V, Frauenbilder

Autor: Schneider, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-168100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-168100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

1853 schrieb Gottfried Keller an einen Freund: «Ich habe gesehen und gestaunt, wie

schlecht und unfähig die Produkte anderer Leute gelesen werden.» Trotz dieser

pessimistischen Einschätzung Kellers wurden beide Fassungen des «Grünen Heinrichs»

offenbar gut und fähig genug gelesen, um inzwischen zur Weltliteratur zu zählen.
Von der Kunst, Gottfried Keller zu lesen, handelt auch eine diesjährige Vorlesung am
Deutschen Seminar der Universität Zürich. Die Zürcher Germanistin Sabine

Schneider erläutert im folgenden, wie Heinrich dem Bilderkult erliegt und seine beiden

Geliebten – Judith und Anna – auf eine modern zu nennende Weise medialisiert:

als überlebensgrosse Mamorstatute die eine, als flaches Tafelbild die andere.

Erreichen kann er beide nicht. Am Ende erliegt er der Magie seiner imaginierten
Frauenbilder.

Fokus 2008, Folge V

Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen
Frauenbilder

haftigkeit des nur ästhetisch vorgespiegelten Lebens entgegen.

Bilder sind also riskant. Wer den ikonischen Schein
des Lebens mit diesem selbst verwechselt und der Verführung

der Bilder erliegt, verfehlt das Leben und erstarrt im
Begehren des Unmöglichen, da Abwesenden. Von dieser
selbstzerstörerischen Begehrensstruktur im Bann der Bilder
erzählt der Mythos von Narziss im dritten Buch von Ovids
«Metamorphosen» Von ihr erzählt auch die Literatur des

Realismus mit einer Obsession, die unterlegt ist von einer
tiefen Melancholie und deren allgegenwärtiger Subtext eben

jener Mythos ist.
Heinrich Lee, der junge Held in Kellers Roman, der

vor allem in der «Jugendgeschichte» der ersten Fassung von
1854/55 der Bilderlust seiner Phantasie nachhängen darf, ist
ein solcher Narziss. Seine schöpferische Kraft als angehender

Künstler übt sich im Entwerfen «süße[r] Frauenbilder» wie
Kellers spätes Gedicht «Tod und Dichter» es als «lieblichste

der Dichtersünden» benennt. Deren traumhaft-irrealer
Status – «wie die bittre Erde sie nicht hegt» – ist dem Leser

ebenso offensichtlich, wie er für den Romanhelden selbst

undurchschaubar ist. Schein und Sein, die Welt der
imaginären Bilder und die der lebendigen Begegnung, fallen
für Heinrich Lee zusammen. Wie Narziss zahlt er dafür am
Ende mit dem Leben, aussichtslos verstrickt in seine eigene

Sabine Schneider

Bilder, zumal Porträts, haben eine beunruhigende
Ambivalenz. Die bildliche Repräsentation tritt an die Stelle des

lebendigen Menschen und verschafft ihm eine magische
Gegenwart, ersetzt ihn jedoch auch und hält dem geweckten

Begehren nach Verlebendigung die dämonische Schein-

Fokus 2008:

bisher:

aktuell:

kommend:

Von der Kunst, den «Grünen
Heinrich» zu lesen

April, Folge I, Ein Roman, fast wie
ein Brief

Mai, Folge II, Die Verabschiedung
der Gottesidee

Juni/Juli, Folge III, Vom Kritzeln,
Malen, Schreiben und Fechten

August, Folge IV, Das Glück des

Wissens

Folge V, Frauenbilder

November, Folge VI, Die beiden
«Fassungen»

44 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

die schlechten» Nicht zuletzt deshalb ist es die Farbe Weiss

– das lichte Antlitz Annas, die weisse Haut und die weisse

Wäsche Judiths, und das glänzendste Heiligtum im «weißen

Raum ihrer Brust» die eine fetischartige Bedeutung erlangt,
weil sie der Einzeichnung oder Einschreibung den noch
unbezeichneten Raum eröffnet.

Ein solches epochenspezifisches Phantasma wird im
Roman in seinem Scheitern vorgeführt. Heinrich zitiert es, als

er durch die Glasscheibe auf dem Sarg der toten Anna das

bleiche Gesicht der schönen Leiche erblickt: « Ich glaube, die
Glasscheibe that es mir an, daß ich das Gut, was sie verschloß,

gleich einem in Glas und Rahmen gefassten Theil meiner
Erfahrung, meines Lebens, in gehobener und feierlicher
Stimmung, aber in vollkommener Ruhe begraben sah» 12, 96f.)**.
Vom ästhetischen Genuss ist, anstössig genug, im folgenden

die Rede und von der Freude am «nun ernst werdenden
Wechsel des Lebens» In Glas und Rahmen gefasst, ist die
tote Anna hier zur «poetisch schöne[n] todte[n] Jugendgeliebten

» erstarrt und wird als schöne Ikone zum abgelegten Bild
eines abgeschlossenen Lebensabschnitts im Bildungsgang
des männlichen Helden. Diese endgültige Stillstellung ist
nur der logisch konsequente Endpunkt eines ästhetischen
Verfahrens, in dessen Fortgang die lebendige Frau erst
idealisierend entrückt wird, um dann durch das imaginierte Bild
ihrer selbst ersetzt zu werden.

Es ist im Kontext dieser narzisstischen Erotik und ihrer
Bildmaschinerie durchaus nicht harmlos, wenn Gottfried
Keller in einem autobiographischen Bericht, der im Jahr

1876 in der Zeitschrift «Die Gegenwart» erschien, über die
beiden Frauengestalten in der Jugendgeschichte des Helden
schreibt, sie seien «gedichtete Bilder der Gegensätze, wie sie

im erwachenden Leben des Menschen sich bestreiten» Projektive

Wunschbilder sind Anna und Judith in der Tat: Anna,
die ätherische Geliebte, Kindfrau und nazarenische Heilige,
in der Heinrich den geistigeren Teil seines Selbst verehren
möchte, und Judith, die mütterliche Geliebte, an deren weisser

Brust er selige Augenblicke verbringt und deren sinnlich
Berückendes er als sündhaften Teil gegen die Reinheit Annas

ausspielt. Den Einteilungen Heinrichs ist freilich nicht
zu trauen. Was er in den Bildern Annas und Judiths zu
sortieren bestrebt ist, zeigt auf der Darstellungsebene vielfache
Verschränkungen. Am Mythos der Wasserfrau etwa, dem
Archetypus des männlichen Angstbilds verschlingender
Weiblichkeit, partizipieren über die ikonographischen
Attribute beide Frauenbilder. Nicht nur Judith wird als «eine

Art Lorelei» bezeichnet und steigt, während das Wasser von
den Lenden zurückrauscht, spektakulär als badende Venus
aus der Flut, sondern auch Annas Bild schaut in der «

Heidenstube» aus der «tiefen, dunkelgrünen Fluth» herauf wie
das der Venus in Eichendorffs «Marmorbild» Die optische
Inszenierung macht deutlich, dass beide zu ein und derselben

Ökonomie des imaginierten Weiblichen gehören.
Dass die beiden Bilder komplementär angelegt sind,

erlaubt es der Wunschproduktion Heinrichs zum einen, das

Titelblatt der ersten und einzigen Auflage der ersten

Fassung des «Grünen Heinrich» von 1854*

Bildproduktion, die ihn in der Rolle des ewigen Zuschauers
festbannt.

Was Max Frisch in seinem ersten Tagebuch als Versündigung

am Lebendigen bezeichnet hat – sich vom anderen
ein Bildnis zu machen –, ist auch Heinrich Lees Jugendsünde,

von der er bis zu seinem Tod nicht erlöst wird. Er
zeichnet seine bittersüssen Frauenbilder als luftige Träume

in den Himmel, stellt sie als malerische Kompositionen

selbstverliebt zusammen, komponiert sie synkretistisch
aus dem Arsenal der Kunstgeschichte und der kollektiven
Phantasmen. Als Narziss ist er der ewig Unreife, der die

Frauen gar nicht anders wahrnehmen kann als in der
Erscheinungsform des Bildes, als schöne optische
Konfigurationen, in strikter Aussensicht gesehen. Dass sich über
das Seelenleben etwa der Judith nichts «Bestimmtes» sagen

lässt, hat weniger mit ihrer Verschlossenheit zu tun als mit
einem Erzählverfahren, das an die Stelle psychologischer
Plausibilitäten eine Choreographie der Blickführung aus der
Sicht des männlichen Protagonisten setzt, in der die Frau
nur als optische Erscheinung zur Darstellung kommt. Sie

wird zur Leinwand für die männliche Wunschproduktion
und ihre Stereotype. Alle Weiber stecken, so erfahren wir
es aus dem Munde Heinrichs, in der einen archetypischen
Frauengestalt beisammen, «ausgenommen die häßlichen und

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 45



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

mitprägt. Während Judith wiederholt als dreidimensionales,
plastisches Bild vorgestellt wird, nach dem Muster der ins
Leben übergetretenen Marmorstatue, ist dieses Medium im
Fall Annas das flächige Tafelbild, das von einem Rahmen
und einem Glasdeckel doppelt eingehegt und distanziert
wird.

«An einem klaren Spiegelwässerchen» also in der
Topographie des mythischen Narziss, malt der junge Heinrich
Lee Annas Bild aus dem Gedächtnis. Da seine malerischen
Fertigkeiten beschränkt sind, gerät ihm das Bild etwas
«byzantinisch» was in Kellers Zeit so viel wie «romanisch»

bedeutet, hier aber auf die altertümelnde, künstlich naive
Malweise der Nazarener verweist. Besonderen Wert legt der

Maler auf den ornamentalen Rahmen, in den die Mädchengestalt

eingepasst wird: «Es war in ganzer Figur und stand

in einem reichen Blumenbeete, dessen hohe Blüthen und Kronen

mit Anna’s Haupt in den tiefblauen Himmel ragten; der
obere Theil der Zeichnung war bogenförmig abgerundet und
mit Rankenwerk eingefaßt, in welchem glänzende Vögel und
Schmetterlinge saßen, deren Farben ich noch mit Goldlichtern
erhöhte» 11, 371). Der byzantinische Bogen aus arabeskem

Rankenwerk, der das nazarenische Bild mit seiner
ästhetisierten kunstfrommen Naivität abrundet und jeglicher
Wirklichkeit enthebt, ist in wörtlichem Sinn der Rahmen
für die Idealisierung der geliebten Frau zum «Bild einer
märchenhaften Kirchenheiligen»

Ein zweiter Rahmen macht das Bild portabel. «Fein
eingerahmt» mit einer Rahmenleiste, deren ziselierte und
lackierte Feinheit mit «Müschelchen» und «Perlenschnur»

der Ich-Erzähler ausführlich beschreibt, wird das Aquarell
wie ein eingefasstes Schmuckstück ins Haus der Geliebten
getragen. Dort wird es in ihrem Kämmerchen aufgehängt,
das Heinrich selbst als «Juwelenkästchen» erscheint, das ein

«Kleinod» verschliesst. Denselben Weg nimmt wenig später,

nur in umgekehrter Richtung, ein anderer Kasten mit
Glasdeckel, nämlich der Sarg der toten Anna, in dem sie

als eingerahmtes Bild ihrer selbst liegt. Beide Bilder sind
durch eine Glasscheibe noch einmal in sich abgeschlossen

und auf Distanz gerückt. Schon vor der Verfertigung des

Aquarells, als Heinrich das Bild Annas am Spiegelwasser der

Heidenstube aus der Flut entgegenlächelt, ist es «wie durch
ein dunkles Glas fabelhaft überschattet» Die Glasscheibe über
dem Bild ist also schon an seinem Ursprung mitgedacht;
gleich wie auch der Rahmen ist sie dem Bild vorgängig.

Seine eigentliche Bestimmung erhält das Glas dann als

Glasscheibe über dem toten Gesicht der Anna im Sarg. Bei
deren Einsetzung erlebt Heinrich «das lieblichste Wunder»

Im glänzenden Spiegel der Glasscheibe zeichnen sich nämlich,

luftig und zart wie die Bilder der Phantasie, drei
Engelsgestalten, die sich von einem Kupferstich auf das Glas
übertragen haben. «Aber die Erscheinung war so luftig und
zart durchsichtig, daß ich nicht wusste, ob sie auf den

Sonnenstrahlen, im Glase, oder nur in meiner Phantasie schwebte

» 12, 94) erinnert sich Heinrich. Die Glasscheibe als

Verwirrende und Konfliktreiche seines Frauenbildes
schematisierend in einzelne Bilder zu zerlegen. Die
Komplementarität der Bilder installiert zum anderen, mindestens
ebenso wichtig, einen wechselseitigen Hemmungsmechanismus

von Nähe und Ferne. In der lockenden Nähe
Judiths, die Arme um «ihren weißen Hals geschlungen» kodiert
Heinrich die sinnliche Glut zur «durchsichtigen Rosengluth
des Himmels» um, in deren Transparenz er «das feine, schlanke

Bild Annas auftauchen» sieht. Die Erfüllung der Liebesbegegnung

wird so verhindert und der Bildstatus der Frauen
nicht durch lebendige Vereinigung gestört. Als Anna und
Heinrich sich an der Heidenstube küssen, ist es mit dem
Himmelreich, in das sie durch eine «Himmelspforte»
eingetreten zu sein scheinen, schlagartig vorbei. In dieser
körperlichen Konkretheit ist es Heinrich nicht möglich, sie als

jene «reizende, fast mährchenhafte Gestalt» wahrzunehmen,
als die die Szene sie lockend eingeführt hat. «Das fast feindliche

Fühlen des Körpers riß uns vollends aus dem Himmel»
heisst es, und so endet die Liebesszene auch abrupt mit der
Wiederherstellung der narzisstischen Spiegelkonfiguration.
Statt sich zu umarmen, «blickten wir mit düsterem Schweigen

in das feuchte Element, von dessen Grund unser Spiegelbild,
Haupt neben Haupt, zu uns herauf sah»

Die in Glas und Rahmen
gefasste tote Anna ist der
konsequente Endpunkt eines

ästhetischen Verfahrens, in
dessen Fortgang die lebendige

Frau erst idealisierend entrückt
wird, um dann durch das

imaginierte Bild ihrer selbst
ersetzt zu werden.

Was aus der Perspektive der erzählten Geschichte des

Protagonisten als Geschichte eines erotischen Scheiterns
erzählt wird, findet in der Lust am Text um ein von Roland
Barthes geprägtes Schlagwort aufzugreifen) einen Raum der
Entfaltung, der den Lustverzicht des Helden konterkariert.
Wenn der Wiener Literaturkritiker Emil Kuh in der « Neuen

Freien Presse» vom 7.1.1871 treffend von der «Poesie

der Unreife» spricht, die sich in der «Jugendgeschichte» des

Romans entfalte, dann bringt diese Lust an der Regression

jedenfalls ambitionierte Literatur von Weltrang hervor.
Der am Leben vorbeiführende Bilderkult Heinrich Lees,

das narzisstische Spiegelkabinett der Liebe, wird in Kellers
Roman auf raffinierte Weise zum literarischen Ereignis. Zu
dieser Raffinesse gehört eine konsequente Medialisierung
dieser Frauenbilder, die modern anmutet. Sie erhalten
sozusagen jede ihr eigenes Bildmedium, das ihre Bildwerdung

46 Nr.09/ 10, 2008 Schweizer Monatshefte



fokus Von der Kunst, den «Grünen Heinrich» zu lesen

Durch die zweifach betonte
Fixierung des männlichen
Blicks, der immer denselben
Abstand hält, indem er sich
zuerst magnetisch dem Bilde
nachdreht und dann bei dessen

Annäherung im Krebsgang

zurückweicht, ist eine
Berührung ausgeschlossen.

Medium des Imaginären wird über das gerahmte Gesicht
der schönen Leiche gelegt. Sie überblendet mit den luftig
spiegelnden van Eyckschen Engelsfiguren in der «fromme[n]
Schraffierung altdeutscher Kupferstecherei» das tote Mädchen
vollends zum Palimpsest.

Das geschilderte Tableau der toten Anna findet sich im
dritten Kapitel des dritten Bandes, also dem letzten Kapitel
der Jugendgeschichte. Komplementär dazu steht im
selben Kapitel die weitere Bildwerdung einer Geliebten, die
berühmte nächtliche Badeszene der Judith. Die Jugendgeschichte

endet also mit zwei ikonischen Verdichtungsstellen,

in denen sich all die visuellen Inszenierungen der an

Frauenbildern so reichen Geschichte noch einmal konzentrieren.

Als Heinrich mit Judith einen nächtlichen Spaziergang

unternimmt, ist diese plötzlich verschwunden, um als

vom Mondlicht erhellte Erscheinung umso spektakulärer
vor seinem gebannten Blick wieder aufzutauchen: «Auf den

Steinen lagen Kleider, zu oberst ein weißes Hemd, welches, als

ich es aufhob, noch ganz warm war, wie eine soeben entseelte

irdische Hülle. Ich vernahm aber keinen Laut … und als ich
einen Augenblick mich vergessen hatte, sah ich unversehens die
nackte Judith schon auf der Mitte dieses Weges angelangt und
auf mich zukommen. Sie war bis unter die Brust im Wasser;

sie näherte sich im Bogen und ich drehete mich magnetisch

nach ihren Bewegungen. Jetzt trat sie aus dem schief über das

Flüßchen fallenden Schlagschatten und erschien plötzlich im
Mondlichte; zugleich erreichte sie bald das Ufer und stieg

immer höher aus dem Wasser und dieses rauschte jetzt glänzend
von ihren Hüften und Knieen zurück. Jetzt setzte sie den
triefenden weißen Fuß auf die trockenen Steine, sah mich an und
ich sie; sie war nur noch drei Schritte von mir und stand einen

Augenblick still; ich sah jedes Glied in dem hellen Lichte deutlich,

aber wie fabelhaft vergrößert und verschönt, gleich einem
über lebensgroßen alten Marmorbilde. Auf den Schultern, auf
den Brüsten und auf den Hüften schimmerte das Wasser, aber

noch mehr leuchteten ihre Augen, die sie schweigend auf mich
gerichtet hielt. Jetzt hob sie die Arme und bewegte sie gegen

mich; aber ich, von einem heißkalten Schauer und Respekt

durchrieselt, ging mit jedem Schritt, den sie vorwärts tat, wie
ein Krebs einen Schritt rückwärts, aber sie nicht aus den Au¬

gen verlierend. So trat ich unter die Bäume zurück, bis ich
mich in den Brombeerstauden fing und wieder stillstand. Ich
war nun verborgen und im Dunkeln, während sie im Lichte
mir vorschwebte und schimmerte; ich drückte meinen Kopf an

einen kühlen Stamm und besah unverwandt die Erscheinung»

12, 81f.)
Die «entseelte irdische Hülle» des weissen Kleides ruft

die Vorstellung einer geisterhaften Erscheinung auf. Die
natürliche Judith ist verschwunden; an ihre Stelle tritt die
ästhetisch überhöhte Erscheinung ihrer ins Grossartige
gesteigerten Gestalt. Epiphanisch tritt sie «plötzlich» als

aufleuchtendes Bild aus dem Dunkel hervor. Wenn sich
im mehrfach wiederholten «jetzt» die sinnliche Präsenz als

erfüllter Augenblick einstellt, scheint die Zeit gebannt zu
sein wie der hypnotisierte Held. Dessen Begehren zeigen
sich, wie in Zeitlupe verlangsamt, im einzelnen Durchgang
die glänzenden Körperteile der Frau von den Schultern bis
zum triefenden weissen Fuss. Spätestens an dieser Stelle ist
die imaginäre Verwandlung der Frau ins überlebensgrosse

Marmorbild und damit die Entrückung zum fabelhaften
Objekt der Begierde vollzogen. Durch die zweifach betonte

Fixierung des männlichen Blicks, der immer denselben
Abstand hält, indem er sich zuerst magnetisch dem Bilde
nachdreht und dann bei dessen Annäherung im Krebsgang
zurückweicht, ist eine Berührung ausgeschlossen. Dieses

Marmorbild wird nicht befühlt, sondern als «glänzende
Gestalt » nur, als optisches Phänomen auf Abstand gehalten.
Dass der männliche Betrachter dabei im Dunkeln verborgen

ist, während die Erscheinung im Licht «vorschwebte und
schimmerte» lässt schon vor der Erfindung des Filmmediums

an einen dunklen Kinosaal und eine flimmernde
Leinwand denken.

Keller muss die ungeheure Wirkung dieser Szene selbst

unheimlich geworden sein. In der zweiten Fassung des
Romans ist sie gestrichen, was in einem Brief an Emil Kuh
vom 10.9.1871 als Tilgung roher «Nuditäten» im Sinne
eines höheren Kunstverständnisses begründet wird. Es

ist ein Akt der Selbstzensur als Zugeständnis an die
Prüderie seiner Zeitgenossen. Das ändert nichts daran, dass

das schimmernde Frauenbild der badenden Judith eine
der sinnlichsten und prächtigsten erotischen Szenen der
deutschsprachigen Literatur ist.

* Zentralbibliothek Zürich, Ms. GK 120 e1

** zitiert mit Band- und Seitenangabe nach der Historisch-Kritischen
Gottfried-Keller-Ausgabe HKKA), hrsg. von W. Morgenthaler et al.,
Zürich/Frankfurt am Main, 1996ff. Die detaillierten Nachweise aller
Zitate können gerne bei redaktion@schweizermonatshefte.ch eingeholt
werden.

Sabine Schneider geboren 1966, ist Professorin für Neuere
deutsche Literatur an der Universität Zürich.

Nr.09/10, 2008 Schweizer Monatshefte 47


	Von der Kunst, den "Grünen Heinrich" zu lesen. Folge V, Frauenbilder

