
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 11

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sachbuch

Sachbuch

Peter Gross

Jenseits der Erlösung. Die
Wiederkehr der Religion und
die Zukunft des Christentums

Bielefeld: Transcript-Verlag 2007

Aufgabe der Religion ist gemäss soziologischer

Definition, die unverfügbaren Ränder

der Gesellschaft und des menschlichen

Lebens zu kontrollieren. Dass der
Mensch stirbt, dagegen kann keiner
etwas tun, kein Polizist, kein Steuerberater,
keine Ärztin. Spätestens amGrab beginnt
die Grauzone der Religionen. Schamanen,

Brahmanen, Imame und Pfarrer
regieren in diesen düsteren Gefilden, die
niemand freiwillig betritt.

Doch all das, findet Peter Gross in
seinem Buch «Jenseits der Erlösung» sei

banal. Eine so allgemeine Definition von
Religion als «Kontingenzbewältigung»

bleibe blutleer. Dasselbe gelte von der
Wiederkehr der Religion, die allüberall
postuliert werde. Nicht die allgemeine
Frage nach der «Wiederkehr der Religion»

interessiere, sondern einzig die spezifischere

nach der «Zukunft des Christentums

» Die Substanz, das Blut und die
Glut, das ist’s, worum es Gross in seinem
leidenschaftlichen Wurf geht.

Gross lehnt sich wahrlich weit hinaus,
und dort draussen zeichnet er mit wuchtigem

Stift seine Skizzen. Den Menschen
beschreibt er im Anschluss an die Anthropologie

als «Mängelwesen»: wir seien
unvollendet, unruhig, es fehle uns an
Instinkt. Doch der Mangel enthalte auch
Möglichkeiten. Das Defizit setze die
spezifisch menschliche Dynamik frei. Dasselbe

gelte auch fürden Tod, an dem jegliche
Allmachtsphantasien und Ganzheitskonzepte

zerbrächen. Hier, an der Grenze,
würde das menschliche Leben seine Intensität

empfangen, seinen nie erlöschenden

Antrieb. Auch mit dieser Denkform
knüpft Gross an eine alte philosophische
und theologische Überlieferung an.

Ebenso alt seien die Versuche, das

Defizit zu vertuschen, den Mangel zu
beheben. Den Stachel herauszuoperieren,
wie Gross sich in einem an Paulus
angelehnten Leitmotiv des Buches ausdrückt.
Geschichtsphilosophische Spekulationen,
egal ob an Marx oder Markt orientiert,
postulierten innerweltliche Vollendung
in naher oder ferner Zukunft. Sie alle
werden – auch das ist nicht neu – von
Gross als Transformationen christlicher
Erlösungsvorstellungen, aus der Vertikalen

in die horizontale Zeitachse, entlarvt.
Ob Himmel oder Futur – beides seien
Strategien, das Unvollendete spekulativ
zu verganzheitlichen.

Dasselbe soll für alle Formen holistischer,

esoterischer, mystischer, gnostischer
Religiosität gelten, wo Gross keine Gnade
kennt. Was sogar Kirchen als Wiederkehr
der Religion feiern, dieser «allüberall
hervorquellende psychologische Polytheismus»
wird von Gross als «Schwundstufe simpler

Spiritualität» gebrandmarkt. Das Anliegen

ist klar: Differenz darf nicht eingeebnet

werden. Es gibt keine innerweltliche
und auch keine innerseelische Ganzheit.
Für den Kreuzzug gegen alle Formen von
Holismus wappnet sich Gross mit den
Arma Christi: «die Nägel, die seine Hand
durchbohrten, die Lanze, die seine Seite
öffnete, der Kelch, der sein Blut auffing, die
Dornenkrone, die seine Stirne verletzte, das

Schweisstuch, das sein Antlitz trocknete»

Doch man fürchtesich nicht: «Jenseits

der Erlösung» ist kein grausiger katholischer

Traktat. Die Arma Christi werden
ins Metaphorische gewendet. Nur darum
geht es Gross, dass die Unerlöstheit bleibt.
Auch der christliche Himmel kann nur
eine Flucht sein. Vorläufig gilt es, «im
Fleisch» innerhalb der Grenzen und Gräben

menschlicher Bedingtheit, zu leben.
Diese mit Hilfe des christlichen Symbolsystems

neu zu deuten, ist die eigentlich
schöpferische Leistung des Buchs.

Soziologisch lässt sich gemäss Gross

ein veränderter Umgang mit Makeln
beobachten: sie werden im Soap-Zeitalter
nicht mehr versteckt, sondern vielmehr
zur Schau getragen. Wunden sind geradezu

prestigeträchtig. Darin sieht der Soziologe

scharfsichtig eine Korrelation zur
Christologie: die Wunden sind gemäss

christlichem Glauben das Erkennungsmerkmal

des Auferstandenen! Hier, in
dieser Entsprechung des Stigmamanagements

in Soziologie und Christologie,
zeichnet sich für Gross eine «Geburt
innerhalb der Grenzen des überkommenen
Christentums» ab; Stigmata und damit
verbundene Erlösungsbedürftigkeit weisen

fortan nicht mehr ins Jenseits,
sondern jenseits jenseitiger Erlösung ist das

erlöste Anerkennen des Nichterlöstseins
im Diesseits das Ziel aller Wege.

Ist es das? Man zweifelt wie Gross’
Leitfigur, der zweifelnde Thomas. Weiss
der Soziologe, wenn er die Litanei über
leere Kirchen nachspricht, dass das
Christentum weltweit schneller wächst als die
Menschheit? Und dass die am schnellsten
wachsenden Gemeinden, auch hierzulande,

die evangelikalen sind, die mit den in
diesem Buch vorgelegten entmythologisierenden

Interpretationen nichts, aber
auch gar nichts anzufangen wüssten? Die
haben nämlich feste Vorstellungen vom
Jenseits, die verstehen sich durchaus als

erlösungsbedürftig, und die haben ihren
Erlöser: Jesus Christus. Basta. So einfach
ist das.

Das Buch kann als Zielgruppe nur
einen kleinen und wohl wirklich kleiner
werdenden Kreis von kritischen Christen
und Kryptochristen in unseren Breitengraden

im Auge haben. Mit Blick auf
diese wäre dem faszinierenden Opus an
einigen Stellen mehr Tiefenschärfe zu

wünschen. Zum Beispiel ist «der Gottessohn

» dem Tod nicht entgangen, er eben
gerade nicht, auch wenn Gross das gut
gnostisch insinuiert: «Tatsache ist, dass es

noch nie vorgekommen ist ausser beim
Gottessohn), dass ein Mensch dem Tod entgeht.»

Sonst würde das christliche Erlösungsparadox

– Vernichtung des Todes durch
den Tod – dem platten Dualismus von
Himmel und Erde, Diesseits und Jenseits

zum Opfer fallen. Dem Tod entgangen
sind hingegen Elija und Henoch, auch
wenn man, solches sagend, riskiert, von
Gross als esoterisch infizierter Kirchenchrist

identifiziert zuwerden. Indessen ist
es einfach biblisch. Elija wird in einem
Feuerwagen entrückt 1 Kön 2,11), und
von Henoch heisst es: Er «lebte mit Gott.
Dann war er nicht mehr da; denn Gott
hatte ihn hinweggenommen» Gen 5,24).

Damit kommen wir zum Punkt, der
den Leser – einen Theologen protestanti-

60 Nr. 11, 2007 Schweizer Monatshefte



Sachbuch

scher Provenienz – an diesem Buch leicht
irritiert: der sorglose Umgang mit
biblischen Texten. Intensiv und exzessiv werden

die Metaphern vom Stachel und der
Wunde zitiert, ja zelebriert. Andeutungsweise

erfährt man, welchen Stellen sie

entnommen sind. Dem Autor entgeht
dabei, dass der sogenannt ungläubige
Thomas seine Hand gar nicht in die Wunde

des Auferstandenen legt. Er sagt nur:
«Mein Herr und mein Gott!» Joh 20,28).
Diese Antwort wäre ein Wasserfall auf die
Mühle von Gross: an der Wunde wird
Gott sichtbar. Der stigmatisierte Gott.
Und auch die andere Passage, die passim

zitiert wird, wäre ein solcher Katarakt:
vergeblich versucht Paulus, den «Stachel

im Fleisch» herauszuoperieren. Gott selber

rechtfertigt die Existenz dieses «

Satansengels» sic!) mit den Worten: «Du
hast genug an meiner Gnade, denn die
Kraft findet ihre Vollendung am Ort der
Schwachheit» 2 Kor 12,9). Kraft in der
Schwachheit – das ist doch die Pointe von
Peter Gross’ Buch, oder?

besprochen von ANDREAS FISCHER,
geboren 1966, evangelisch-reformierter Pfarrer
in Zürich-Schwamendingen.

Ulrike Ackermann Hrsg.):

Welche Freiheit. Plädoyers für
eine offene Gesellschaft
Berlin: Matthes & Seitz, 2007

Was ist Freiheit? So fragt die deutsche
Publizistin Ulrike Ackermann ohne
Umschweife, und Autoren wie Ralf Dahrendorf,

Wolfgang Sofsky, Ian Buruma und
André Glückmann nehmen Stellung –
oder auch nicht. Der holländische
Intellektuelle Ian Buruma etwa rollt in seinem
Aufsatz die Geschichte vom Mord am
holländischen Filmemacher Theo van

Gogh neu auf. Er zeigt, wie die
Meinungsfreiheit in van Goghs notorischen
Provokationen gegen die muslimische
Kultur strapaziert wird. Die Freiheit, seine

Meinung kundzutun und andere zu
beleidigen, provoziert Bedrohung durch
die Beleidigten. Die Frage bleibt: Werhat
hier das Recht auf welche Freiheit?

Zumeist werden bekannte Positionen
und Konflikte in klassischer Weise erläutert.

Der Beitrag Ralf Dahrendorfs kann

hier stellvertretend für die anderen
stehen. Als Vertreter eines gemässigt-
konsensfähigen Liberalismus bietet Dahrendorf

eine klare, wenn auch nicht eben
neue Auffassung, indem er Freiheit als
«Abwesenheit von Zwang» definiert.
Natürlich geht es, wenn die Spielräume
verschiedener Menschen sich aneinander
reiben, nicht ohne Grenzen. Die von
Jean-Jacques Rousseau propagierte «

liberté naturelle» muss der «liberté civile»

weichen. Im Vordergrund stehen dabei
nicht konkrete Regeln, sondern weitgefasste

Rahmenbedingungen. Der
demokratische Prozess und die damit verbundene

Schaffung einer Verfassung, durch
die eine Gesellschaft Macht begrenzt, ist
für Dahrendorf letztlich Garant der Freiheit

des einzelnen. Wer die Verfassung
missachtet und nach Macht greift,
verletzt die Freiheit in ihrem Innersten.

Rahmenbedingungen freilich bedürfen

des ideellen Rückhalts. Eine Gesellschaft,

die sich nicht auf gemeinsame

Werte verständigt, wird nur schwerlich
eine freiheitliche sein können. Die «liberté

civile» setzt eine aktive Teilnahme
voraus. Oder, wie Ralf Dahrendorf feststellt:
«Freiheit ist nicht bloss ein Zustand, eine

feststehende Situation, sondern setzt ein
bestimmtes Verhalten voraus. Freiheit überlebt

nur als tätige Freiheit.» Schade nur,
dass der Wertediskurs im Sammelband
über weite Strecken diffus bleibt.

besprochen von Philipp Reichen

geboren 1977, Historiker.

Josef Reichholf

Eine kurze Naturgeschichte
des letzten Jahrtausends
Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2007.

Viele Menschen sind empfänglich für
Szenarien, die von künftigen Katastrophen

handeln und zugleich suggerieren,
Menschheit und Erde befänden sich
gegenwärtig in einem klimatischen
Gleichgewicht. An beiden Vorstellungen sind
Zweifel angebracht. Belegen lässt sich,
dass es in der Geschichte der Erde immer
Klimaveränderungen gegeben hat. Der
Münchner ZoologeJosef Reichholf, einer
der angesehensten deutschen Naturhistoriker,

betont in seinem neuen Buch, dass

schwmonatshappiah.qxp 09.11.2007 10:29

Kwame Anthony Appiah, Der Kosmopolit.
Philosophie des Weltbürgertums. Aus dem
Englischen von Michael Bischoff.
222 S. Geb. EUR 19.90 / sFr 35.90(UVP)

Kwame Anthony

Appiahs elegant

geschriebenes Buch holt

das klassische Ideal des

Weltbürgers zurück in

unsere Zeit.

„Einer der 25 wichtigsten

Denker der Gegenwart.“

Le Nouvel Observateur

Kwame Anthony Appiah,
geboren in London und
aufgewachsen in Ghana,
bekleidet heute nach
Professuren in Yale, Cornell,

Duke und Harvard
einen Lehrstuhl für
Philosophie in Princeton.

www. chbeck.de
C.H.BECK

Nr.11, 2007 Schweizer Monatshefte 61



Sachbuch

die Erde ein dynamisches System war
und ist. In seiner Naturgeschichte der
letzten 1000 Jahre zeigt er, wie das Klima
unsere Umwelt und ebenso das Denken
der Menschen beeinflusst hat. Analysen
von JahresringenderBäume,Bohrkernen
aus dem Eis der Arktis, Pollenanalysen
sowie Chroniken liefern ihm die Grundlagen

für seine Thesen.

Was wir gegenwärtig erleben, ist also

nicht zwangsläufig etwas Neues. Die
heutigen Temperaturen sind auf demNiveau
der mittelalterlichen Warmzeit. Ist das so

schlimm? Nein, denn ein Blick zurück
zeigt, dass klimatische Warmphasen
immer Zeiten waren, in denen es der Natur
und damit auch dem Menschen besser

ging als in den Kaltphasen. Im warmen
Hochmittelalter reiften in Köln die
Feigen, Bayern war bekannt für seine Weine,
die auch nach Italien exportiert wurden.
Nach den frühmittelalterlichen Rodungen

gaben die Böden so viel her, dass die
Bevölkerung wachsen konnte, wobei es

zwischen 1100 und 1300 zu einer Welle
von Stadtgründungen kam.

Die Kleine Eiszeit,die in Mitteleuropa
von 1400 bis 1800 dauerte, war für die
Menschheit hingegen eine höchst schwierige

Periode. Mit der merklichen Abkühlung

rückten Menschen und Tiere näher
zusammen. Als Folge davon traten Krankheiten

und Hygieneprobleme in den
engen mittelalterlichen Städten auf. Bis um
1400 kam es zu einem Gletscherhochstand,

wie man ihn erst gegenEnde des 18.
Jahrhunderts wieder erlebte. Grosse Seen

wie der Bodensee waren regelmässig
zugefroren. Schlechte Witterung verschlimmerte

die Leiden der Menschen. Hinzu
kamen die grossen Pestzüge, die Millionen

von Menschen hinrafften. Die um
1500 einsetzende Neuzeit änderte die Lage

der Menschen nur wenig. Die Bilder
der alten holländischenMeister zeigen die
extremen Winter, die zu damaligerZeit in
den Niederlanden herrschten. Auch aus

der Globalisierung mit den Entdeckungen

in Südamerika konnten weite Teile
Europas lange keinen Profit ziehen. Als
Folge der kalten und oft langen Winter
setzten sich so wertvolleNutzpflanzen wie
die Kartoffel oder der Mais erst mit
Jahrhunderten Verspätung durch. Der Mais
gelangte von Spanien nach Südosteuropa
und drang spät mit dem Vorstoss der Türken

nach Ungarn und Österreich vor.

Besserung setzte erst seit Mitte des 19.
Jahrhunderts ein. Mit der Erwärmung
wurde die Natur als weniger bedrohlich
empfunden; das von Jean-Jacques Rousseau

beeinflusste Naturbild der Romantik,

das eine vom Menschen kontrollierte
Natur als Gartenlandschaft idealisierte,
vermochte sich nun Geltung zu verschaffen.

Noch heute haben dieNaturschützer
einedurchaus verklärteSicht aufdie Welt
und wollen vor allem eines: bewahren.
Die Konservierer – an vorderster Front
Xenophobe und Umweltschützer – sind
Gegner jeglicher natürlichen Veränderung,

die – das Wortspiel sei gestattet – in
der Natur der Natur liegt. Tiere und
Pflanzen kommen auch mit einer
technisierten, vom Menschen beeinflussten Natur

zurecht und passen sich den Gegebenheiten

an. Dies beweist nicht zuletzt das

Wuchern von Flora und Fauna in
Industriebrachen, auf Truppenübungsplätzen
und verlassenen Flughäfen.

Diese Aspekte des Zusammenlebens
auf dem Planeten geraten angesichts der
Warnungen vor dem Zusammenbruch
des Systems Erde in den Hintergrund.
Immer mehr Menschen fragen sich, ob
uns die Natur für unser Tun bestrafen

wird und wenden sich dem Irrationalen
zu – mit Folgen für die geistige
Beweglichkeit. Die Zahl derer, die den Klima-
Gau in Frage stellen, nimmt ab, der
Ablasshandel mit Klimazertifikaten zu. Josef

Reichholf führt uns in überzeugend
unaufgeregter Weise vor Augen, dass man
die Welt nur verstehen kann, wenn man
sie als ein System begreift, das in stetem
Wandel ist.

besprochen von PHILIPPE WELTI, geboren
1959, PR-Berater in Zürich.

Horst Poller

Frei sein und dienen. Der Weg
zur freiheitlichen Bürgergesellschaft

München: Olzog Verlag, 2006

«Der Versorgungsstaathat versagt. Er ist das

Ergebnis von überzogenem Anspruchsdenken

und blinder Staatsgläubigkeit.» Horst
Pollers Fazit zur deutschen Lage ist
unmissverständlich. Doch beschränkt er
sich nicht auf ein kritisches Resümee der

aktuellen Situation unseres nördlichen
Nachbarn. Noch auch übt er sich im
Anschluss daran in blindwütiger Dogmatik.
Vielmehr reibt er sich produktiv an
verschiedenen Positionen. Ausgehend von
den alten Hochkulturen Chinas,
Griechenlands und Roms, bis hin zu modernen

Staatsverfassungen, entwickelt er
seine Forderungen im Zwiegespräch mit
verschiedenen liberalen Vordenkern aus

der Geschichte derWirtschaftslehre. Und
die sind vom Ruf nach weniger Staat
geprägt. Die Idee der sozialen Gerechtigkeit
– Poller versteht darunter die
Verteilungsgerechtigkeit – unterminiere die Freiheit
des einzelnen und unterbinde damit
eigenverantwortliches Handeln; sie mache
alle Menschen gleich, statt ihren individuell

unterschiedlichen Fähigkeiten
gerecht zu werden; der in vielen westeuropäischen

Ländern hochgehaltene Primat
der sozialen Sicherheit führe zu einem
Anspruchsdenken gegenüber dem Staat

und damit zur Unmündigkeit; die
Motivation, aus eigenem Antrieb zu handeln,
erwachse jedoch aus der Selbstverantwortung,

und diese wiederum sei unerlässlich,
um die eigene Verantwortung für andere

in der Gesellschaft wahrzunehmen. Das
alles ist zwar nicht gerade neu, doch
verbindet der Autor Ausflüge in die liberalen
Traditionen der europäischen Vergangenheit

geschickt mit Überlegungen zu
ihrer Aktualität.

Horst Poller geht mit sozialistischen
Denkmustern hart ins Gericht, so etwa

mit der These, dass höhere Löhne allein
mehr Kaufkraft schafften und damit die
Produktion ankurbelten. Er zeigt schlüssig

auf, wie in Deutschland durch ein zu
sehr auf Anstellungssicherheit bedachtes
Arbeitsrecht Arbeitsplätze verhindert
werden. Auch auf Nebenschauplätzen
leistet der Autor Erhellendes. So zeigt er,

wie die katholische Soziallehre in
Deutschland Ludwig Erhards liberal
orientierter Marktwirtschaft eine völlig
andere Richtung gegeben hat. Und last but
not least unterzieht er linke Schlagworte
wie «soziale Gerechtigkeit» und «

Sozialabbau» einer klarsichtigen Analyse.

besprochen von MICHAEL FLÜCKIGER,
geboren 1973, Germanist und Manager bei der
Schweizerischen Post.

62 Nr. 11, 2007 Schweizer Monatshefte


	Sachbuch

