
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 6

Artikel: Jean-Jacques Rousseau : "Dénaturer l'homme"

Autor: Frei, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PERS ÖNL ICH KEIT Jean-Jacques Rousseau

68

«Die Natur des Menschen schreitet vorwärts, nicht rückwärts;
darum wird man niemals in die Zeit der Unschuld zurückkehren

können, wenn man sich einmal von ihr entfernt hat.»

Jean-Jacques Rousseau
«Dénaturer l’homme»

Christoph Frei

Es gibt viele Wege, die Werke von Jean-

Jacques Rousseau 1712 – 1778) zu deuten.

Die Befürworter und Gegner der
Französischen Revolution, der romantischen

Bewegung, des Sozialismus, des

Faschismus, des Kommunismus, der liberalen

Demokratie – alle haben sie mitunter
auch den grossen Genfer vor den eigenen
Karren gespannt. Selbst Fidel Castro hat
betont, Rousseau sei noch vor Marx sein
Lehrer gewesen.

Manche mögen in den Mann
hineingelesen haben, was sie bei ihm finden
wollten. Tatsache ist aber auch, dass sich
in seinen Schriften für manche Seite
etwas findet. Rousseau fordert einmal dies,
dann zweimal jenes, und er untermauert
beide Postulate mit guten Argumenten.
Einmal kommt er als leidenschaftlicher
Individualist daher, dann wieder zählt
allein das Kollektiv. Seinen Rezepten
haftet bisweilen ein anarchischer, dann
wieder ein autoritärer, ja totalitärer
Beigeschmack an. Das Werk gibt tatsächlich
vieles her, es strotzt geradezu vor
Widersprüchen. Sind es echte Widersprüche?

Den Vorwurf mangelnder Systematik

hat Rousseau stets ohne Widerrede

akzeptiert. Umso heftiger protestiert er
dort, wo ihm Widersprüche in der Sache

vorgehalten werden. «Alle meine Vorstellungen

hängen zusammen» ruft er einmal
aus, «nur kann ich sie nicht alle auf einmal
darlegen!» Wenn er wider den äusseren

Anschein die innere Geschlossen­heit

seines Werks beteuert, dann mit guten
Argumenten. Hatte er nicht erst mit 37
Jahren ernsthaft zu schreiben begonnen?
Waren die wichtigsten Schriften nicht in
einem Zeitraum von nur zwölf Jahren

entstanden?
Diese seine wichtigsten Schriften,

heisst es in einem späteren Brief an
Malesherbes, seien die Verwertung einer
einzigen, grundlegenden Erkenntnis
gewesen – jener Eingebung nämlich, die
ihn am Ende eines langen Reifeprozesses

im Herbst 1749 unter einem Baum
bei Vincennes wie ein Blitz getroffen
und seither nicht mehr losgelassen habe.

Die fundamentale Bedeutung dieser
Eingebung wird durch seine Biographie
erhellt.

Jean-Jacques wird 1712 als Sohn
eines Uhrmachers in Genf geboren. Die
Mutter stirbt kurz nach der Geburt, eine

Tante springt fürs erste ein. Früh kommt
er bei einem Pastor in Pension, dann zu
einem Onkel. Die schulische Ausbildung
bleibt verkürzt; schon der Dreizehnjährige

muss eine Lehre als Graveur beginnen.
Fünf Jahre soll die Ochsentour dauern;
nach drei Jahren reisst der Junge aus und
geht allein, zu Fuss, auf Wanderschaft.

Es folgen bewegte, im ganzen
unbeschwerte Lern- und Wanderjahre im
näheren und weiteren Umkreis einer
ebenso vornehmen wie lebenslustigen
katholischen Dame, die ihm der Reihe
nach Mutter, Freundin und Geliebte
sein wird. Unter dem Einfluss der
Madame de Warens wechselt Rousseau die
Konfession. Er lernt den Adel kennen
und kehrt seiner einfachen Herkunft den
Rücken. Nach allen Richtungen greift er

in die Welt hinaus und versucht sich in
verschiedensten Rollen. Noch weiss er

aber nicht, was er mit seinem Leben will.
Eine Aufgabe, eine Berufung, ein fester
Rhythmus seiner Gedanken sind nicht
zu erkennen. Er liest, was ihm unter die
Augen kommt, er lernt Musik, beginnt
zu komponieren und entwirft eine neue,
originelle Notenschrift.

Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte



PERS ÖNL ICH KEIT Jean-Jacques Rousseau

«Macht den Menschen wieder eins, und Ihr werdet ihn so

glücklich machen, wie es möglich ist. Gebt ihn ganz dem Staat
oder überlasst ihn ganz sich selbst. Wenn Ihr sein Herz aber

spaltet, wird es ihn zerreissen.»

69

Sein Ehrgeiz treibt ihn schliesslich
nach Paris. Dort scheint Rousseau geradezu

versessen darauf,dasmondäne Spiel
der Welt zu spielen. Er bemüht sich nach
Kräften, gewinnt einflussreiche Freunde,
bald auch Zutritt zu den Salons. Der
Durchbruch indessen will nicht gelingen;

zu linkisch, zu wenig geschliffen, so

hört man, sei das Auftreten des Genfers.
Eine verheissungsvolle Anstellung als
Sekretär des französischen Botschafters in
Venedig endet mit Entlassung. Zurück
in Paris, fordert das brillante gesellschaftliche

Treiben der Grossstadt Jean-
Jacques erneut in seinem Innersten heraus;

bald aber zerspringt er wie eine zu straff
gespannte Saite unter dem Zwang zu
Anpassung und Heuchelei. Nach aussen

spielt er weiter mit, verkehrt in
gehobenen Kreisen. Seine persönlichen
Verhältnisse hält er indessen vor der Welt
verborgen, wie etwa das Verhältnis mit
einem Proletariermädchen, bei dem erals

falscher Onkel haust und dessen Kinder
– seine Kinder – er der Reihe nach ins
Findelhaus bringt. Gekommen war er,
in Paris zu glänzen. Paris aber bleibt in
mancher Hinsicht unerreichbar, jenseits
seiner Möglichkeiten.

Über die Zeitung erfährt er im Herbst
1749 von einem akademischen
Preisausschreiben. Abzuhandeln ist die Frage, ob
der Fortschritt der Wissenschaften, ob
die Verfeinerung von Kunst und Kultur
dem Menschen sittlich zuträglich seien.
«Nein!» schreit es aus ihm heraus, und
in diesen Sekunden – mit Schwindel und
Herzklopfen, mit schwerem Atem und
unter Tränen – erkennt Rousseau sein
eigenes, persönliches Lebensproblem.
Nein, die vermeintlichen Vorzüge und
Errungenschaften moderner Hochkultur
können den Menschen nicht glücklich
machen – sie machen ihn krank.

Der Mensch ist «gut» von Natur; er

wird «schlecht» durch die Gesellschaft
und ihre Institutionen: diese «traurige
Wahrheit» hat Rousseau nach Vincennes
bewegt, geplagt und umgetrieben. In
wenigen Jahren fieberhafter Schaffenskraft

hat er sie zu einer umfassenden
Sozialtheorie verwertet. Das normative
Leitmotiv ergab sich dabei direkt aus

der Grunderkenntnis selbst. Wenn der
Mensch einst «gut» war, in der Folge aber

«schlecht» geworden ist, «welches sind
dann die Bedingungen des guten Lebens in
der Gegenwart?» Eine andere Formulierung

trifft das Motiv in gleicher Weise:
«Wenn der Mensch einst gesund war, in
der Folge aber krank geworden ist, unter
welchen Bedingungen kann er dann wieder
gesunden?»

Zumindest in den Augen unseres
Autors entspricht die Übertragung ins
Medizinische einem durchaus realen
Sachverhalt. Der moderne Mensch ist nicht
nur moralisch verdorben, sondern auch
psychisch gespalten, und darum recht
eigentlich krank. Die tieferen Ursachen
und mannig­faltigen Erscheinungsformen
beider Übel hat Rousseau eingehend
untersuchtund im Rahmen einer explizit als

hypothetisch deklarierten Menschheitsgeschichte

nachgezeichnet. Das schlecht­hin

verhängnisvolle Moment dieser
Entwicklung ortet er dabei im Aufkommen
persönlicher Abhängigkeit aus der
Teilung von Arbeit.

Vorher ist buchstäblich alles in
Ordnung. Der vorgesellschaftliche
Naturmensch erscheint zwar als rundum
begrenztes, aber auch rundum gesundes
Wesen. Er genügt sich selbst: er ist
unabhängig von anderen Menschen, fähig
also, seine einfachen materiellen und
seelischen Bedürfnisse allein zu befriedigen.
Noch die Hirten des «goldenen Zeital¬

ters» sind anstrengungslos glücklich,
anstrengungslos gut für sich selbst und für
andere, weil eins mit sich und mit dem
Ganzen einer natürlichen Ordnung.

Das Verhängnis setzt, äusserlich
gesehen, mit der Arbeitsteilung zwischen
Ackerbau und Handwerk ein. Sie bringt
räumliche Abgrenzungen mit sich, die
Institution des Eigentums und erste Regeln

der Justiz. Ebenso bewirkt sie die soziale

Differenzierung bis anhin gleicher, vor
allem aber die wechselseitige Abhängigkeit

bis anhin unabhängiger Menschen.
Die moralischen und psychischen Folgen
sind verheerend. Unter dem Eindruck
aufkeimender Verschiedenheit und
persönlicher Abhängigkeit wird die natürliche

Selbstliebe des Menschen von einer
unnatürlichen Selbstsucht verdrängt, die
«habgierig,ehrgeizig und böse»macht.Vom
amour propre getrieben, tritt der Mensch
aus der natürlichen Ordnung heraus und
stellt sich selber ins Zentrum der Dinge.

Was den Menschen auch psychisch

krank macht, ist die widersprüchliche
Anlage seiner Abhängigkeit. Sie zwingt
ihn in die Beschäftigung mit Menschen,
denen er nicht etwa nahesteht, sondern
auf die er blossangewiesen ist. Sie werden
zu Mitteln, die er kontrollieren will, um
seine Unabhängigkeit zurückzugewinnen.

Um aber Mittel zu kontrollieren,
muss er ihnen gehorchen, er muss ihre
Funktionsweise kennen. Um etwa Macht
und Einfluss zu gewinnen, muss er sozialen

Spielregeln folgen. Gerade der
selbstsüchtige Mensch sieht sich permanent in
die soziale Anpassung hineingezwungen.
Die Internalisierung dieses Widerspruchs
spaltet seine Seele.

Eine Abhängigkeit, die auf blosser

Notwendigkeit beruht, spaltet nicht nur
den, sondern untereinander auch die
Menschen. Weil sie aufeinander angewie-

Nr.06, 2007 Schweizer Monatshefte



PERS ÖNL ICH KEIT Jean-Jacques Rousseau

sen sind, diesem Zustand aber entkommen

70

wollen, werden sie zu Konkurrenten
um Machtund Kontrolle. Nicht, dassdie
moderne Gesellschaftnur krank und böse

machte. Sie hat, so Rousseau, auch Gutes,
ja das Beste an menschlichen Fähigkeiten
zur Entfaltung gebracht. Die negativen
Seiten aber überwiegen die positiven,und
der Kern des Übels ist nunmehr bekannt:
es ist persönliche Abhängigkeit.

In Entsprechung zur Diagnose wählt
Rousseau seine Remedur. Es gilt, den
Menschen aus persönlicher Abhängigkeit
zu befreien und dadurch wieder eins zu
machen. Dies kann indes nur dadurch
gelingen, dass man ihn ganz auf die eine
oder ganz auf die andere Seite jenes
Widerspruchs stellt, der seine Seele spaltet.
Entweder er wird gänzlich getrennt von
der Gesellschaft und lebt in selbstbezogener

Einsamkeit, oder er wird gänzlich mit
ihr verbunden und geht in der Gemeinschaft

auf.

Im Hinblick auf die Gesundung des

Menschen empfiehlt Rousseau also zwei
diametral entgegengesetzte Wege, einen
extremen Individualismus oder einen
extremen Kollektivismus, den Rückzug aus

oder das Aufgehen in der Gemeinschaft.
Es sind dies gedankliche Zuspitzungen,
denknotwendige Vorgaben aus der
inneren Konsequenz des Modells. Beide
Wege führen idealiter zum gleichen Ziel:
zu einer neuen Einheit der menschlichen
Seele, gleichzeitig zur Befreiung aus

persönlicher Abhängigkeit – in die Freiheit
also. Die eine, individualistische Lösung
zielt auf die «natürliche» die andere,
politische Lösung auf die «bürgerliche »

Freiheit.
Die individualistische Lösung ist die

allein natürliche, weil sie allein der
ursprünglichen Selbst­bezogenheit des Menschen

entspricht. Unter den Bedingun¬

gen

«Die zahlenmässig grossen Völker, die ausgedehnten

Flächenstaaten noch zu ihrer ursprünglichen Einfachheit
zurückzuführen, ist unmöglich. Möglich ist einzig, den

Niedergang jener Republiken aufzuhalten, deren Kleinheit und
geographische Lage sie bis anhin besser vor der modernen

Perfektionierung der Verhältnisse und also vor der moralischen

Auszehrung der Menschen bewahrt haben.»

moderner Zivilisation aber ist eine

isolierte Existenz kaum mehr möglich.
Rousseau selber hat nach Vincennes diesen

Weg versucht und im Rahmen seiner
autobiographischen Werke Zeugnis von
der enormen Schwierigkeit des Unterfangens

abgelegt.
Es bleibt die andere, die politische

Lösung. Wenn es nicht mehr möglich ist,
die Menschen zu trennen, muss man sie

gänzlich miteinander verbinden. Um sie

bis ins Innerste auf die Gemeinschaft
auszurichten, muss man sie im Innersten von
ihrer Selbstsucht befreien. Im therapeutischen

will heissen: im erzieherischen
und politischen) Teil seines Werks wird
Rousseau zum Techniker der menschlichen

Natur. Er will den Menschen radikal

in seinem Wesen ändern, ihn recht
eigentlich «umdrehen»und kollektivieren

– «dénaturer l’homme, lui ôter son existence

absolue pour lui en donner une relative, et

transporter le moi dans l’unité commune»

«Dénaturer l’homme» – am Anfang
dieses zeitaufwendigen Prozesses steht
der moderne, seelisch gespaltene
Gesellschaftsmensch, der alles auf sich selbst
bezieht. Am Ende steht der seelisch geeinte
Gemeinschafts­mensch, der seine Person
auf das Ganze bezieht. Ein formidables
Programm; eine ganz und gar unnatürliche

Aufgabe aber auch, weil sie der Natur
des Menschen völlig zuwiderläuft–seiner
natürlichen Selbstbezogenheit von einst
ebenso wie seiner Selbstsucht in der
modernen Gesellschaft. Kann man wirklich
darauf hoffen, aus selbstsüchtigen
Egoisten selbstlose Glieder eines Ganzen und
also gute Bürger zu machen?

Rousseau rechnet keineswegs damit,
dass die Menschen von sich aus einen
Weg anstreben, den die meisten gar nicht
erkennen. Wo es an höherer Einsicht
ebenso mangelt wie an Willensstärke,

hilft zunächst nur Zwang. Dies ist Rousseaus

Realismus: solange die Menschen
von sich aus nicht das Richtige tun, muss
man sie zum Richtigen zwingen. Und
dies ist Rousseaus Hoffnung: wenn sie
alleine nicht zur Tugend finden, so kann
man sie doch zur Tugend führen, auf
Gemeinschaft hin erziehen – durch Vorbild
und Unterweisungebenso wiedurch gute
Institutionen.

Soviel zu den Grundlagen seiner
Sozialtheorie. In praktischer Hinsicht war
Rousseau überzeugt davon, dass auch
der zweite, der politische Weg nur den
wenigsten Völkern Europas noch offen
stand. Seinen Auftrag sah er darin, jenen
bedrohten Republiken zu helfen, deren
bürgerlich-moralische Substanz noch
nicht ausgezehrt war. Die idealisierende
Überhöhung von «Genf» auf der einen,
die polemische Ablehnung von «Paris»

auf der anderen Seite erscheinen damit
als antithetisch verknüpfte Ausdrucksformen

einer einzigen, praktischen Mission.
In Genf, auf Korsika, in den isolierten
Schweizer Republiken ging es darum,
Bürger also solche zu bestärken; daraus

folgte die Notwendigkeit allgemeiner
und öffentlicher Erziehung. In England
dagegen, in Frankreich konnte es nur
noch darum gehen, junge Menschen
gegen Staat und Gesellschaft abzuschirmen;

von daher die Notwendigkeit
privater Erziehung in den Monarchien.Kein
Wunder also – und keine Widersprüche
–, wenn Rousseau je nach Wahl der Adressaten

unterschiedliche Ratschläge gab.

CHR ISTOPH FRE I, geboren 1960,
ist Titularprofessor für Internationale
Beziehungen und politische Ideengeschichte an
der Universität St. Gallen

Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte


	Jean-Jacques Rousseau : "Dénaturer l'homme"

