
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 6

Artikel: Gnade wird nicht gegeben : Thomas Hürlimanns "Einsiedler Welttheater
2007"

Autor: Hürlimann, Thomas / Schwab, Hans-Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR Das «Einsiedler Welttheater 2007 »

Gnade wird nicht gegeben
Thomas Hürlimanns «Einsiedler Welttheater

2007»

Thomas Hürlimann
im Gespräch mit Hans-Rüdiger Schwab

Worin besteht für Sie der Reiz an der barocken Form?

In der vollständigen Abwesenheit von Psychologie. Ich bin
davon überzeugt, dass die Zukunft des Theaters das
Psychologisieren

46

hinter sich lassen muss. Wir stehen ja noch ganz

im Bann der Dramaturgie des späten 19. und frühen 20.
Jahrhunderts, der Zeit zwischen Ibsen und Schnitzler. Was

damals auf die Bühne kam, hat Freud theoretisch erfasst.

Heute versuchen die interessantesten Stücke – etwa «Die
Schändung» von Botho Strauss, ein fulminanter Wurf – zu

einer neuen Dramaturgie vorzudringen. Sie enthält zwar die
Psychologie, entwickelt sie aber weiter, auch im Theatralischen.

Das heisst, wir sind wieder reif für die theatralischen
Verrücktheiten des Barockdramas. Die Figuren dort sind
reine Behauptungen, teilweise auch reine Erfindungen. Das

fasziniert mich sehr.

Wenn man so will, könnte man das «Einsiedler Welttheater»
als eine grösser dimensionierte Fortsetzung Ihrer Dialektkomödien

«De Franzos im Ybrig» und «Güdelmäntig» bezeichnen,

die in den frühen 90er Jahren sozusagen auf der Rückseite des

heutigen Spielplatzes aufgeführt wurden, im Rossstallhof des

Klosters. Ihr Interesse am Barock reicht demnach weiter zurück
– und es verbindet sich stets mit einer kleinen dörflichen Welt.
Gerade das Barocktheater hat ja immer einen genau
definierten Ort und Anlass. Davon geht es aus und möchte
sich ins Universale, an das es glaubt, einpassen. Calderón

jedenfalls hat das so gemacht. Er möchte in einer einmaligen

Fronleichnamsaufführung das grosse Ganze fassen, die
Welt. Bis zu einem gewissen Grad ahme ich dieses Verfahren

nach, allerdings im Bewusstsein, dass schon mein Titel

eine coincidentia oppositorum ausdrückt. Ein einzelner
Punkt, Einsiedeln, bläst sich zur Welt auf – und vice versa,

die Welt wird wieder zum Punkt, die Kirche bleibt im Dorf.
Am Rande bemerkt, besteht gerade hierin die Schwierigkeit
der Interpretation aller barocken Kunstwerke: zu verstehen,
wie konkrete Anlässe ins Universale übersetzt, wie sie in
eine Gesamtarchitektonik eingepasst werden.

«Bi üs im Spiel und au global/Lauft alles butznormal» singt
der Chor im Sinne der Dialektik von Winzigkeit und Universalität

in Ihrem Stück. Entzieht sich unsere heutige Komplexität

aber nicht der Darstellbarkeit durch das alte Schema?

Wenn wir vor der «Tagesschau» sitzen, ist die Winzigkeit
ans Globale angeschlossen. Die Problematik ist nicht
komplexer, sondern simpler geworden. Aber vielleicht sehe ich
das zu sehr von meiner eigenen Winzigkeit her. Nur, einen
anderen Zugang zur Welt habe ich nicht. Ich muss mich auf
die eigene Erfahrung verlassen.

Um so eine menschliche Realität durchsichtig zu machen,
die sich nur in ihren Erscheinungsformen, ihren Maskeraden,
aber nicht im Wesen geändert hat? Dazu zählt gerade, dass

alles der Vergänglichkeit unterworfen ist …
…Ja…

…die der Mensch nun aber selbst herstellt. In Ihrer neuen

Version ist er mit seiner Gier, die alles, selbst noch den vor
Augen stehenden Untergang, wirtschaftlicher Verwertbarkeit
unterwirft, sozusagen die Krankheit, an der die Welt stirbt.
Ja, die Welt stirbt an, durch und mit uns. Selbst jene, die
sie schützen wollen, behandeln sie immer noch als Umwelt,
nicht als Mitwelt, was sie etwa für Goethe noch war.
Umwelt: in diesem Begriff steckt ja verräterisch viel
Anthropozentrik, und wenn sich der Mensch in die Mitte oder
über die Welt stellt, so ist das bereits ihr Untergang. Das
hört sich jetzt etwas pathetisch an, aber auch in diesem Fall
gehe ich nicht von Thesen aus, sondern von persönlichen
Erfahrungen.

Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte

Auf die «Lust, gewisse Fehler des ersten Versuchs beim zweiten

Mal zu vermeiden » verweist Thomas Hürlimann bescheiden

als Motiv für die Entstehung einer vollständig neuen Version
seines «Einsiedler Welttheaters» Wie der Erfolg aus dem Jahr

2000 – mit insgesamt 65’000 Zuschauern – basiert auch sie auf
einer durch den spanischen Barockdramatiker Pedro Calderón
de la Barca vorgegebenen Struktur. Dessen Fronleichnamsspiel
«El gran teatro del mundo» das in Einsiedeln erstmals 1924
aufgeführt wurde, lässt sechs allegorische Figuren von der Ge¬

burt bis zum Tod den Schauplatz des Lebens durchwandern.
Auch die Welt selbst spielt mit. In Hürlimanns aktueller
Fassung unter dem Emblem eines Kitschengels mit Dynamitstangen

wird ihre Endlichkeit durch das Verhalten der Menschen
beschleunigt, die der Autor im Einsiedler Milieu ansiedelt und
alle Kälin tauft. Vom 22. Juni bis zum 8. September finden
die Aufführungen, an denen jeweils 350 einheimische Spieler

mitwirken, auf dem Platz vor der Klosterkirche statt, auch
dieses Mal unter der Regie von Volker Hesse.



KULTUR Das «Einsiedler Welttheater 2007»

Selbst jene, die die Natur
schützen wollen, behandeln sie

immer noch als Umwelt, nicht
als Mitwelt. Umwelt: in
diesem Begriff steckt ja
verräterisch viel Anthropozentrik,
und wenn sich der Mensch
in die Mitte der Welt stellt, so

ist das bereits ihr Untergang.

47

Sie tilgen dieses Mal sehr konsequent die Figur Gottes aus

Calderóns Vorlage. Ihr Pater Kluge redet ja nur von Gott, Gott
selbst aber zeigt sich nicht.
Zu meinen nachträglichen Erfahrungen mit Calderóns Stück
gehört, dass in ihm ein Widerspruch steckt. Es enthält zwei

Figuren, die beide dramaturgisch für das Gleiche stehen: El
Autor und die Welt. Beide sind dafür verantwortlich, dass

die Spieler ausstaffiert werden und das Geschehen seinen

Gang geht. Interessant ist nun, wo Calderón welche Figur
einschaltet. Der Welt hat er einen gewissen Optimismus
verliehen, den der Schöpfer gar nicht hat. Während El Autor
ein bisschen dem alten Prospero aus Shakespeares «Sturm»

ähnelt, hat die Welt etwas Junges und Frisches, was
zeitgenössisch mit den Erfolgen der spanischen Eroberungspolitik
in Übersee zu tun gehabt haben mag. Für uns Heutige ist
die Welt nicht mehr jung und frisch. Und Prospero hat seine

Macht längst verloren, sein Zauberstab ist zerbrochen.
Deswegen entschloss ich mich, El Autor auf den Endwind zu

reduzieren. Da weht er noch. Da weht er sogar heran. Die
Paarung El Autor/Welt ist also durchaus vorhanden, wenn
auch in einer Schwundstufe. Im übrigen hat wohl schon
Calderón, dieser grosse Erfinder und Neuschöpfer des Theaters,

der zugleich Priester war, ein gewisses Unbehangen verspürt,
dass er in seiner nach höfischem Zeremoniell eingerichteten
doppelten Bühne etwas Höheres – Gott – aus Loyalität zum
Königshaus nach etwas Tieferem zu konzipieren hatte. Wir
haben beides vollständig verloren, sowohl das höfische
Zeremoniell wie auch die Überwelt, auf die es verweisen soll.
Jedenfalls entzieht sich dies unserer Benennung.

Wenn sie auf Gott verzichten, gibt es aber auch niemanden

mehr, der wie bei Calderón das Gesetz der Gnade souffliert.

Wir sind gar nicht mehr in der Lage, Calderóns Gnadenszene

zu verstehen. Was ist Gnade? Wenn mich der Blitz
trifft. So weit gehe ich nicht. Bei mir bleibt’s beim Wind. In
sieben Anläufen. Aber ohne Blitz und Donner. Gnade wird
nicht gegeben. Die Welt ist gnadenlos geworden.

Höre ich da ein gewisses Bedauern heraus?

Ja. Allein an der Frage, warum es ein Gesetz der Gnade ist,
bin ich dramaturgisch gescheitert. Hier fehlen uns einfach
die Begründungszusammenhänge. Hier hat sich Calderóns
grandiose Stück-Kathedrale von uns verabschiedet.

Ist es für Sie trotzdem ein religiöses Stück?

Ja.

Worauf gründen Sie diesen Anspruch?

Auf den Wind, der von einer anderen Welt herkommt, der
nicht greifbar ist, nur in Sätzen aus der Apokalypse und alten
Legenden beraunt wird. Aber was da kommt, wissen die
Figuren genausowenig, wie der Autor, der es geschrieben hat.

Ihr Pater Kluge predigt sehr drastisch Umkehr und Busse.

Solche Begriffe sind ja selbst in der kirchlichen, die oft nur noch

eine laue Verlautbarungs-Sprache ist, praktisch ausgestorben.

Ich bedaure sehr, dass die Kirche ihre Sprache verloren
hat. Dies gilt für das Latein ebenso wie für das Kanzelwort.
Wenn ich einmal in eine Kirche hineinspaziere, bin ich von

den Predigern immer sehr enttäuscht. Bei beiden Konfessionen

hat sich da eine erschreckende Verarmung eingestellt.

Mit allersimpelsten, teilweise dem Kinderfernsehprogramm
entnommenen Beispielen wird Gutmenschliches
dahergestammelt und am Ende eventuell mit einem Schriftwort
versehen. Die letzte wirklich gute Predigt, an die ich mich
erinnern kann, ist fast schon zehn Jahre her. Sie stammte
von Pater Kassian Etter, der heuer die Welt spielt, und handelte

vom plötzlichen Entsetzen, das er vor einem Wegkreuz
empfunden hat. Er ist vom geschnitzten Heiland regelrecht
überfallen worden. Dies war eine Predigt, wie ich sie heute
vermisse, eine, die ins Metaphysische ausgriff. Heute spielt
sich das Kanzelwort ganz und gar im Diesseitigen ab. Da
braucht man doch gar nicht mehr hinzugehen.

Religion ist ja in Ihren Arbeiten von Anfang an
gegenwärtig. Damals, in den frühen 80er Jahren, war das in der
deutschsprachigen Literatur eher die Ausnahme. Inzwischen
spricht man, was die Feuilletons betrifft jedenfalls, nachgerade

von einer Wiederkehr des Religiösen, und manche Intellektu¬

elle bekennen sich offen zu ihrem Trostbedürfnis. Bei Ihnen
wird demgegenüber die Theodizeefrage auch in diesem Stück
als Wunde offen gehalten. Radikalstes Bild dafür ist die
Sterbehilfe, die in der 5. Szene, dem «Kinderspiel» die «Madonna
in der Trinität» dem gekreuzigten Lamm leistet, el Cordero.

Zum Bewusstsein von Religiosität gehört es, unversöhnt zu
sein, nicht die Differenzen wegzuschummeln, wie es heute
vielfach geschieht, wo man sich in pseudoreligiöser
Gruppendynamik mit Gott fröhlich gemeinzumachen versucht.
Es graust mir vor solchen Veranstaltungen, in denen jede
Unterscheidung zwischen Gott und uns aufgegeben wird.
Religiosität schliesst Erschütterungen, Schrecken, Differenzen

ein. Ohne diese können wir uns Gott, dem Tod, jedem
Transzendenten gegenüber nicht verhalten. Wenn wir uns

mit Gott auf eine Ebene denken, begegnen wir höchstens
dem eigenen aufgeblasenen Ich.

Entscheidend ist für Sie also der Doppelcharakter des «

Mysterium tremendum et fascinosum»

Ja, und wie!
Wenn transzendente Wesen als seine Mit- und Gegenspieler

unserer Vorstellung gemäss ausgeschlossen sind, müsste ein zeitge-

Nr.06, 2007 Schweizer Monatshefte



KULTUR Das «Einsiedler Welttheater 2007»

nössisches Welttheater, in allegorischer Form, dafür nicht andere

ausser-subjektive Einwirkungen auf den Menschen darstellen:
seine Triebhaftigkeit, unbewusste Impulse, Milieus, Traditionen,

Konventionen und dergleichen?

Tatsächlich habe ich lange danach gesucht, wie entsprechende

Figuren aussehen könnten. Viele sind mir
eingefallen, aber es war keine schlüssige Gruppe darunter.
Calderón hat seine aus dem antiken Mythos übernommen. Mit
gewissen Einschränkungen funktioniert seine Gruppe bis
heute. Armut gibt es immer noch, Reichtum mehr denn je.
Trotzdem haben Sie mit Ihrer Frage recht. Wenn ich eine
solche Gruppe, von der Sie sprechen, zusammengebracht
hätte, könnte ich mit mir zufrieden sein. Ähnlich wie bei

Schachfiguren, ist Calderón eine einmalige Setzung gelungen,

die sich nicht so ohne weiteres verändern lässt.

Die bei weitem prallste Ihrer Figuren ist für mich der Bauer,

der zuweilen wie ein Nestroy-Charakter besoffen über die

bevorstehende Apokalypse schwadroniert …
…genau so ist es…

…während ausgerechnet die Armut etwas blass ausfällt,
mit einem Stich ins Sentimentale sogar.

Mein Problem war, dass gerade sie die stärkste Figur bei

Calderón ist. Mit ihrer gewissen Blässe, wie Sie sagen, zahle

ich den Preis für meine Veränderungen. Mehrere Nächte
lang, sogar an Heiligabend, bin ich hier in Berlin durch
die Strassen spaziert, um mich mit Punkern zu unterhalten,
umgeben von Bierflaschen und Hunden. Ich habe mir überlegt,

ob ich mit meiner Figur vielleicht in diese Richtung
gehen könnte. Aber ich war dabei eben stets in Berlin und
nicht in Einsiedeln. Von allen Figuren habe ich der Bettlerin

in meinem Stück die meisten Originalzitate gelassen. Ich
glaube, hier rächt sich der grosse Meister Calderón an mir.

Das Lied der Paare in der kurzen Schlussszene zeigt, wie
angesichts des Endes mit Schrecken, das die Welt den Menschen

und die Menschen der Welt bereiten, alle Versuche, in
der Liebe so etwas wie Schutz zu finden, hilflos bleiben. Oder
schimmert da zuletzt doch etwas Hoffnung durch?

So möchten das vor allem die Frauen spielen. Auf den Proben

haben sie dafür gekämpft, dass am Schluss die Liebe als

Hoffnungszeichen übrig bleibt. Allerdings habe ich meine
Zweifel, ob es in einer Welt, die die Transzendenz
abgeschafft hat, die Liebe noch geben kann.

Calderón zielt mit seinem Drama auf Belehrung und
Ermahnung. Würden Sie sich dagegen wehren, wenn man Ihnen
ähnliche Absichten unterstellte?

Ich empfinde ein grosses Unbehagen bei dieser Frage. Aber
selbstverständlich kann man sich dem nicht ganz entziehen,
wenn man sich bei Calderón bedient. Das barocke Drama

ist schamlos belehrend. Der Aufführung steht es jedoch
frei, damit umzugehen. Pater Kluge, den Sie vorhin erwähnt
haben, hat zweifellos etwas Fanatisches. Worte wirken auf
dem Theater sofort anders als auf dem Papier.

Warum wehren Sie sich denn dagegen, Moralist zu sein?

Weil ich Moralisten für geistig beschränkt halte.

Ein auffälliger Zug in der neuen «Welttheater»-Version ist
eine gewisse politische Skepsis. Dass «Demokratie en Säge isch»
betont der König fast manisch.
Je älter ich werde, um so mehr misstraue ich den Mehrheiten.

Die schweizerische Demokratie funktioniert oft nur
deshalb, weil wir eine phantastisch niedrige Stimmbeteiligung

haben, im Bezirk Einsiedeln etwa um die 20
Prozent. An die Urne gehen nur die wirklich Interessierten, die
Experten, deshalb fallen die Entscheidungen in der Regel

vernünftig aus. Sobald sich aber doch einmal die Mehrheit
artikuliert, können die Ergebnisse fragwürdig werden.

Sie werden doch nicht ernsthaft für die Entmündigung des

Einzelnen durch die Experten plädieren?

Nein, im Gegenteil. Ich plädiere nur für niedrige
Stimmbeteiligungen. Und im «Welttheater» bezieht sich meine
Kritik auf Rituale, die sich verselbständigt haben. Etwa so

wie in meinem früheren Stück «Der letzte Gast» wo die
im Verein organisierten Sportfischer munter weiter angeln,
obwohl es im gekippten See längst keine Fische mehr gibt.
In der Politik sind wir heute an einem ähnlichen Punkt. Der
Biokollaps hat stattgefunden – und alle machen weiter, als

wäre nichts geschehen.
Auch die Kultur kommt in Ihrem Totentanz, um den es sich

ja eigentlich handelt, nicht ungerupft davon. «Kultur Finanz
Total» lautet eine Zeile des Refrains aus dem schrecklichen Rondo

unserer Verfehlungen. Geht von der Kultur tatsächlich keine

Widerstandskraft mehr aus?

Sie meinen, das Stück schafft sich selber ab?

Im Sinne des Transitorischen wäre das so unbarock ja gar

nicht. Aber trügt auch der Eindruck, dass Elemente Ihrer Cal-derón-

Rezeption in anderen Arbeiten Niederschlag gefunden

haben? In « Synchron» etwa, Ihrer absurden Tragikomödie
über das Unglück der Menschen nicht nur als Beziehungswesen,

kokettiert Bob, die Stimme des vielleicht abwesenden
Regisseurs im Tonstudio einer schäbigen Porno-Produktion, mit
sich selbst als einer geradezu göttlich überlegenen Instanz.

In meinem jüngsten Roman, «Vierzig Rosen» tritt eine alte,

grell geschminkte, etwas anrüchige Hotelière auf, Betreiberin
des «Grand» in Bern, die eine allegorische Figur der trügerischen

Frau Welt sein könnte. Solche Übertragungen habe ich
nicht unbedingt unter Kontrolle – aber Sie haben Recht, die
Beschäftigung mit dem Barockdrama könnte sich auswirken.

Da ich von «Synchron» spreche: dieses, ihr letztes Stück für
die Bühne, ist schon fünf Jahre her.

Als Dramatiker bin ich eine durch und durch barocke Figur.
Eben noch wurde ich als Hoffnung gehandelt, schon werde

ich zum alten Eisen gezählt und von den Bühnen nicht
mehr gespielt. Una entrada, una salida!

Das klingt arg nach Resignation.

Nein. Ich schreibe weiter, auch wenn es die Theater, die sich
dafür interessieren, gar nicht mehr gibt.

HANS -RÜD IGER SCH WAB geboren 1955, ist Professor für
Kulturpädagogik/Ästhetik und Kommunikation an der Katholischen
Fachhochschule Nordrhein-Westfalen, Münster.

48 Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte


	Gnade wird nicht gegeben : Thomas Hürlimanns "Einsiedler Welttheater 2007"

