Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 6

Artikel: Die Daseinsanalyse : Seelenkunde auf philosophischem Grund
Autor: Holzhey, Alice / [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KULTUR Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Fokus 2007

Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Die Daseinsanalyse nimmt die
psychologischen Entdeckungen Sigmund
Freuds auf und interpretiert sie im Lichte
von Martin Heideggers phinomenologischer
«Daseinsanalytik». Sie wurde von

Ludwig Binswanger und Medard Boss in
unterschiedlicher Weise in den 1930er bzw.
1950er Jahren begriindet.

Die Daseinsanalyse
— Seelenkunde auf

philosophischem Grund

Alice Holzhey

Fokus 2007: Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Januar/Februar: Eugen Bleuler und Sigmund Freud
Mirz/April: Die Professionalisierung der Psychoanalyse
Mai: C.G. Jung und die Archetypen

Juni: Die Entwicklung der Daseinsanalyse

Juli/August: Leopold Szondis Schicksalsanalyse

42

Auch die Daseinsanalyse ist aus der Psychoanalyse entstan-
den. Dennoch lisst sie sich nicht in eine Reihe stellen mit
anderen tiefenpsychologischen Schulen, die sich von der
Freudschen Psychologie abgrenzten, wie etwa der Adler-
schen Individualpsychologie oder der Jungschen Psycho-
logie. Sie hat sich mit philosophischen Argumenten von
Freud losgesagt, und die explizite Bezugnahme auf Philo-
sophie macht bis heute ihre Besonderheit aus. Davon zeugt
bereits der Name «Daseinsanalyse», ist er doch dem 1927
erschienenen Werk «Sein und Zeit» von Martin Heidegger
entlichen. Heidegger ersetzt dort alle philosophisch und
psychologisch gebriuchlichen Begriffe zur Bezeichnung
des Menschen («Subjekt», «Person», «Bewusstsein», «Ichy,
«Selbst») durch den zunichst nichtssagenden und damit
auch unbelasteten Terminus «Dasein». «Dasein» steht fiir
eine Wesensbestimmung des Menschen, die sich radi-
kal von der Tradition lossagt. Als Ludwig Binswanger in
den 1940er Jahren beginnt, seinen eigenen methodischen
Zugang zu den Geisteskrankheiten als daseinsanalytisch
zu bezeichnen, will er damit zum Ausdruck bringen, dass
dieses neuartige Vorgehen in Heideggers philosophischer
Anthropologie griindet. Daneben ist fiir Binswanger Ed-
mund Husserl als Begriinder der Phinomenologie wichtig
gewesen. Die Daseinsanalyse will bis heute phinomenolo-
gisch vorgehen, das heisst, durch ein genaues und méglichst
theoriefreies Hinsehen und Hinhéren die Phinomene sel-
ber zur Anschauung bringen, statt sie einer vorgegebenen
psychologischen Theorie zu unterwerfen.

Von Heidegger und Husserl her ergeben sich Einwinde
gegen Freuds Psychoanalyse, die weniger den psychologi-
schen Inhalt als die philosophische Basis betreffen. Kritik
gilt beispielsweise der psychoanalytischen Annahme, der
Mensch sei letztlich ein Triebwesen, weshalb sich alles See-
lische und Geistige auf Triebwiinsche zuriickfithren lasse.
Ein anderer Kritikpunke betrifft die Hypothese eines Un-
bewussten, von dem alle bewussten seelischen Vorginge
determiniert sein sollen. Eng verbunden mit der Kritik am
Unbewussten ist die Abstandnahme von Freuds Deutungs-
praxis, die stindig mit unbewussten Mechanismen operiert
und also ganz unphinomenologisch vorgeht.

Die Geschichte der Daseinsanalyse ldsst sich nicht von
cinem Anfang her erzihlen, weil man von zwei Griinder-
vitern ausgehen muss: Ludwig Binswanger (1881 — 1966)
und Medard Boss (1903 — 1990). Letzterer begriindet eine
eigene daseinsanalytische Richtung, die mit dem Anspruch
auftritt, dass nur sie befugt sei, den Namen «Daseinsana-
lyse» zu fithren, weil Binswanger die Philosophie Heideg-
gers vollig missverstanden habe. Ein Vergleich der beiden
Daseinsanalysen ergibt, dass sie tatsichlich, ausser dem
gemeinsamen Namen und der generellen Bezugnahme auf
Heidegger, kaum Gemeinsamkeiten aufweisen.

Ludwig Binswanger gelangt tiber seinen Doktorvater
C. G. Jung zur Psychoanalyse. Als er 1906 die Psychiatrie-
ausbildung am Burghélzli in Ziirich beginnt, steht dieses

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



unter der Leitung Eugen Bleulers, wihrend Jung als Ober-
arzt titig ist. Hier wird Binswanger zum jiingsten Anhinger
der an dieser Klinik bereits praktizierten Ideen Freuds und
publiziert schon 1909 secine erste psychoanalytische Fall-
studie. Da sein Vater 1910 unerwartet stirbr, tritt er, frither
als vorgesehen, seine Nachfolge als Leiter des Sanatoriums
Bellevue in Kreuzlingen an. Als erste Massnahme fiihre er
dort die Psychoanalyse als Behandlungsmethode ein. Doch
seine philosophischen Interessen fithren ihn schnell iiber
die Grenzen des psychoanalytischen Denkansatzes hinaus.
Im Eigenstudium erwirbt er sich ein stupendes Wissen iiber
die gesamte Philosophie des Abendlandes. Unter seiner Lei-
tung wird das Bellevue zu einem Ort der Begegnung be-
deutender Philosophen seiner Zeit (u.a. Edmund Husserl,
Max Scheler, Martin Heidegger, Karl Lowith, Martin Bu-
ber, Wilhelm Szilasi). Doch auch die Bezichung zu Freud
bleibt eng und herzlich, wovon der bis zum Tode Freuds
wihrende Briefwechsel zeugt (publiziert 1992). Das ist nur
méglich, weil Binswanger seine Daseinsanalyse nicht als ein
Konkurrenzunternehmen zur Psychoanalyse versteht und
als Psychotherapeut weiterhin die psychoanalytische Me-
thode anwendet.

In seiner Studie Gber «Ideenflucht» ldsst sich Binswanger
erstmals von Heideggers Bestimmung des Menschen als «/n-
der-Welt-sein» leiten und beginnt unter dieser Vorgabe die
«Welt des ideenfliichtigen Menschen» zu untersuchen. Dieses
Programm wird er spiter auf alle Geisteskrankheiten aus-
dehnen — der Name «Daseinsanalyse» steht von da an fiir
die Erforschung der besonderen Welten oder Weltentwiirfe,
in denen Geisteskranke leben. Mit «Welt» oder «Weltent-
wurfs ist dabei weder die Aussenwelt noch die subjektive
Innenwelt gemeint, sondern der umfassende Horizont, in-
nerhalb dessen sich ein Mensch bewegt, denkt und handelt.
Dieser Weltbegrift ist in der Umgangssprache durchaus ge-
liufig, spricht man doch von der Welt des Mittelalters im
Unterschied zur Welt der Neuzeit oder von der Welt des
Kindes im Unterschied zur Welt des Erwachsenen. Auch
der Geisteskranke lebt in einer besonderen Welt, und seine
dem Aussenstehenden unsinnig (verriickt) erscheinenden
Erlebens- und Verhaltensweisen haben innerhalb dieser
Welt durchaus Sinn und Bedeutung. Man kann sie also ver-
stechen, wenn man die besondere Beschaffenheit des zugrun-
deliegenden Weltentwurfs erforscht. Binswanger legt alles
Gewicht darauf, dass es sich dabei um eine wissenschaftlich
exakte Forschung handels, fiir die er genaue Kriterien aus-
arbeitet.

Es ist fiir Binswangers Daseinsanalyse typisch, dass sie
ohne Psychologie auskommt, weil sie sich unmittelbar
durch seine philosophische Erkenntnis leiten ldsst. Sie
kommt auch ohne die medizinischen Grundkategorien
gesund und krank aus, denn sie erforscht nicht, was dem
Geisteskranken im Vergleich zum Gesunden fehlt, sondern
untersucht, was positiv vorliegt, nimlich ein andersartiger
Weltentwurf. Die fiinf grossen Schizophrenie-Studien, allen

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

KULTUR Ziirich, Stadt der Seelenkunde

voran der berithmte «Fall Ellen West», zeigen die diesbeziig-
liche Meisterschatt Binswangers.

Das leidenschaftliche Interesse an philosophischen Fra-
gen flhrt Binswanger nicht nur tiber Freud hinaus, son-
dern beschert auch Heidegger eine fulminante Kritik. Er
bezieht sich nimlich nur ganz bedingt auf «Sein und Zeit,
weil er das dort gezeichnete Menschenbild als zu negativ
verwirft und in seinem eigenen philosophischen Grundla-
genwerk «Grundformen und Erkenntnis menschlichen Da-
seins» (1942) entsprechend korrigiert. Die Korrektur driickt
sich terminologisch darin aus, dass er das menschliche Sein
nicht mehr wie Heidegger als «In-der-Welt-sein», sondern
als «In-der-Welt-iiber-die-Welt-hinaus-sein» bestimmt.
Das Buch handelt im wesentlichen von der Liebe, die er
als héchste Form des Miteinanderseins begreift, in dem
Zeidichkeit, Tod und Ungeborgenheit iiberwunden sind
und der Mensch erst wahrhaft Mensch ist. Binswangers Da-
seinsanalyse basiert also genaugenommen auf einem gegen
Heideggers (scheinbaren) Pessimismus gerichteten heilen
Menschenbild.

Binswanger wollte — anders als Boss — keine Schule be-
griinden. Gleichwohl war seine Wirkung auf die Psychiatrie
gross. Heute gewinnt seine Daseinsanalyse eine neue Ak-
tualitdt, ist doch die Psychiatrie in Gefahr, zu einem blos-
sen Anwendungsgebiet der Neurowissenschaften zu werden
und jeden Anspruch auf einen eigenstindigen Zugang zu
psychischen Storungen zu verlieren — mit bedenklichen Fol-
gen auch fiir die Behandlung der Patienten.

Die Daseinsanalyse von Medard Boss ist besonders eng mit
Zirich verbunden; denn in Zirich, spiter in Zollikon bei
Ziirich, fithrt er seit 1939 eine Privatpraxis fiir Psychoana-
lyse. 1948 holt ihn der damalige Direktor des Burghélzlis,
Manfred Bleuler, als psychotherapeutischen Mitarbeiter an
die Klinik. Von 1955 bis 1966 leitet er am Burghalzli, zu-
sammen mit dem Psychoanalytiker Bally, das «Institut fiir
drztliche Psychotherapie», das sich der psychotherapeuti-
schen Ausbildung von Arzten widmet. 1970 griindet er zu-
sammen mit seinem engsten Schiiler Gion Condrau (1919
— 20006) die «Schweizerische Gesellschaft fiir Daseinsanaly-
se» und ein Jahr spiter das «Daseinsanalytische Institut fiir
Psychotherapie und Psychosomatik» mit Sitz in Ziirich, das
erstmals eine Ausbildung in daseinsanalytischer Psychothe-
rapie anbietet.

Auch Boss bildet sich zunichst zum Psychoanalytiker
aus. Er beginnt seine Lehranalyse noch bei Freud, setzt
seine Ausbildung in London und Berlin fort und wird or-
dentliches Mitglied der «Schweizerischen Gesellschaft fiir
Psychoanalyse». Es ist bezeichnend fiir sein kimpferisches
Naturell, dass er zeitlebens auf dieser Mitgliedschaft besteht,
genauso wie er beansprucht, den wahren Kern von Freuds
Psychoanalyse — vom Wust irriger Theorien befreit — in sei-
ner Daseinsanalyse aufgehoben zu haben. 1938 schliesst er
sich dem Kreis um C. G. Jung an, ohne aber zu dessen An-

43



KULTUR Ziirich, Stadt der Seelenkunde

hinger zu werden. Entscheidend fiir die Ablosung von der
Psychoanalyse wird die Begegnung mit Ludwig Binswan-
ger. Seine an der Universitit Ziirich eingereichte Habilita-
tionsschrift tiber «Sinn und Gehalt sexueller Perversionen»
(1946) weist ihn als begeisterten Schiiler Binswangers aus
und wird von diesem auch als «wichtigste Gebietserweite-
rung der daseinsanalytischen Forschungsrichtungy gerithmt.
Doch diese Bezichung endet bald darauf damit, dass Boss
personlichen Kontakt zu Heidegger aufnimmt. Daraus ent-
steht eine enge Freundschaft und Zusammenarbeit; Boss
findet in Heidegger seinen philosophischen Lehrmeister,
dem er ohne Wenn und Aber folgt.

Ein eindriickliches Zeugnis dieser Verbindung bilden
die Zollikoner Seminare, die Boss und Heidegger gemein-
sam zwischen 1959 und 1969 zuerst im Burghdlzli, dann
in Boss’ eigenem Haus in Zollikon durchfiihren. An ihnen
nehmen hauptsichlich psychiatrische Assistenzirzte und
-drztinnen teil. An Heideggers Engagement ist nicht zu zwei-
feln. Was will er erreichen? «Es ist die hichste Not, dass es
denkende Arzte gibt, die nicht gesonnen sind, den wissenschafi-
lichen Technikern das Feld zu rdumen.» Er spricht die An-
wesenden konsequent als Arzte an, denn sein Interesse gilt
nicht der Psychiatrie und Psychotherapie im besonderen,
sondern der modernen Medizin im allgemeinen. Er sucht
den Arzten die Augen zu 6ffnen fiir das neuzeitliche Ver-
hingnis, das mit Descartes Philosophie des Subjekts begon-
nen hat. Verhingnisvoll ist — kurz zusammengefasst — fiir
ihn, dass sich der moderne Mensch als ein Subjekt definiert,
das alles, was ihm begegnet, zum blossen Objekt degradiert
und fiir eigene Zwecke ausbeutet.

Ob Heideggers vernichtende Kritik am modernen Sub-
jekt ins Schwarze trifft, ist mehr als fraglich. Sie wird aber
zur philosophischen Basis der von Boss begriindeten Da-
seinsanalyse und gibt ihr das Geprige. Verlangt wird nun
ein radikales Umdenken, dank dem der Mensch nicht mehr
die Position des Subjekts innehat und das ihm Begegnende
entsprechend aus dem blossen Objektstatus befreit ist. Der
Mensch ist als Empfangender gedacht, der sich die Wahr-
heit zusprechen lisst und es sich zur Aufgabe macht, die
Dinge zu bewahren und zu behiiten, statt sie zu manipu-
lieren. Boss” Bemiihen, dieses um 180 Grad gekehrte Ver-
hiltnis von Mensch und Welt in passivischen Wendungen
einzufangen, wirkt zwar oft krampfhaft. Es darf aber retro-
spektiv festgehalten werden, dass seine Daseinsanalyse lange
vor der Toterklirung des Subjekes durch die postmoderne
Philosophie ein subjektloses Denken und Sprechen in die
Medizin und Psychologie einzufiihren versucht hat.

Nun hat Boss die Daseinsanalyse ja nicht nur als ein
neues Denken, sondern auch als eine neue Gestalt der Psy-
chotherapie verstanden. Wie sicht, so wird der Leser fra-
gen, eine Psychotherapie aus, in der es nicht mehr um den
Menschen als Subjekt geht? Wird das von Boss gewihlte
Setting betrachtet, dann unterscheidet sie sich nicht von
der Psychoanalyse, werden doch die Frequenz der Stunden,

44

Ludwig Binswanger (1881-1966)

die Couchlage und die Verpflichtung auf Freuds Grundre-
gel der freien Assoziation beibehalten. Uber Bord geworfen
wird hingegen die psychoanalytische Deutungspraxis, und
zwar radikal. Nicht andere, bessere, angemessenere Deu-
tungen stehen auf dem Programm, sondern der Verzicht
aufs Deuten iiberhaupt, weil es auf den Analysanden Gewalt
ausiibe, statt ihm die Moglichkeit zur freien Entwicklung zu
geben. Fiir besonders schidlich hilt Boss die sogenannten
Ubertragungsdeutungen, die dem Analysanden weismachen
wollen, dass seine Gefiihle fiir den Analytiker lediglich auf
Tduschung beruhten, statt die darin keimenden neuen Be-
zichungsméglichkeiten wahrzunehmen, zu wiirdigen und
zu férdern. Auch in dieser Hinsicht ist anzuerkennen, dass
Boss mit seiner Betonung der prospektiven Bedeutung der
analytischen Bezichung spitere innerpsychoanalytische Re-
formansitze vorweggenommen hat. Was trite aber an die
Stelle des Deutens? Boss erklirt lapidar, die Frage «Warum
denn ecigentlich nicht?» sei das eigentliche Herzstiick da-
seinsanalytischer Psychotherapie. Der Analysand wird mit
dieser Frage ermutigt, bis anhin dngstlich Gemiedenes zu
wagen, sich aus infantilen Abhdngigkeiten zu losen und zu
einer reifen, erwachsenen Personlichkeit zu werden. Das
aber klingt — allem Anspruch auf Uberwindung des bosen
Subjekts zum Trotz — doch sehr nach Selbstverwirklichung
und Selbstbestimmung. Die augenfillige Diskrepanz zwi-
schen philosophischem Credo und konkreter therapeuti-
scher Praxis ist nicht erstaunlich, sondern zeigt nur, dass
sich auf der Spitphilosophie Heideggers schwerlich eine
Psychotherapie aufbauen lasst.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Medard Boss (1903-1990)

Das von Condrau geleitete «Daseinsanalytische Institut»
in Ziirich hat bis zu seiner Schliessung im Jahre 2000 vielen
Arzten und Psychologen eine psychotherapeutische Ausbil-
dung zum Daseinsanalytiker ermdglicht. Eine Weiterent-
wicklung der daseinsanalytischen Theorie hat hier allerdings
nicht stattgefunden. Seit 1983 gibt es aber in Ziirich ein al-
ternatives Ausbildungsangebot in Daseinsanalyse. Ende der
1970er Jahre formiert sich eine Gruppe von damals jiinge-
ren Absolventen des Daseinsanalytischen Instituts, die sich
kritisch mit der Daseinsanalyse auseinandersetzen méchten.
In dieser Gruppe wird das Projekt einer neuen, vom Institut
unabhingigen Ausbildung entwickelt, die heute am «Da-
seinsanalytischen Seminar (DaS)» angeboten wird.

Angeregt und befruchtet durch die Aufgabe der Ausbil-
dung ist von mir in den letzten 25 Jahren eine nochmals
neue Variante der Dascinsanalyse entwickelt worden. Es
handelt sich dabei — tiberspitzt formuliert — um ein Zusam-
mendenken von Heidegger und Freud. Das muss zunichst
erstaunen, weil Heidegger selbst sich sehr abschitzig iiber
Freud ausgesprochen hat. Die Briicke zu Freud ldsst sich
nur schlagen, wenn man sich wie Binswanger wieder auf
den frithen Heidegger von «Sein und Zeit» bezieht. Dabei
ist eine neue Sicht auf das seelische Leiden entstanden, die
sich weder mit der bisherigen daseinsanalytischen Konzep-
tion noch mit der psychoanalytischen deckt. Die Differenz
zur herkémmlichen Daseinsanalyse ist allerdings radikaler,
weil in Ankniipfung an Freud erstmals eine daseinsanalyti-
sche Deutung seelischen Leidens vorgelegt wird. Das aber

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

KULTUR Ziirich, Stadt der Seelenkunde

ist nur méglich, wenn die phinomenologische Devise, «nur
das gelten zu lassen, was sich selber zeigr und wie es sich zeigt»,
iiberschritten wird und man sich — horribile dictu — mit der
psychoanalytischen Hypothese eines Unbewussten anfreun-
det. Es steht nun zur Wahl, entweder Freuds revolutionire
Entdeckung eines unbewussten Sinnes psychopathologi-
scher Symptome anzuerkennen oder aber im medizinisch-
psychiatrischen Sinne seelisches Leiden mit krankhaften
Beeintrichtigungen des Erlebens und Verhaltens gleichzu-
setzen. Boss und seinen Schiilern scheint entgangen zu sein,
dass ihre Verpflichtung auf Phinomenologie nicht tiber
Freud hinaus, sondern unweigerlich hinter ihn zuriick ins
Fahrwasser einer beschreibenden Psychiatrie fiihrte, die nur
feststellen kann, welche Defizite und Deformationen bei
welchen Formen seelisches Leidens vorliegen.

Nun kdénnte vermutet werden, dass mit der Annihe-
rung an Freud die Bedeutung der Philosophie fiir die Da-
seinsanalyse abnimmt. Das Gegenteil ist der Fall; denn ich
interpretiere das seelische Leiden philosophisch statt psy-
chologisch, indem ich es auf die conditio humana beziche.
Ausgangspunkt dafiir bildet die Hypothese, dass seelisch
leidende Menschen besonders hellhorig sind fiir die Grund-
bedingungen des eigenen Existierens und ihr Leiden aus
dieser Hellhorigkeit zu verstehen ist. Wer seelisch leidet,
weiss also nicht weniger als der Gesunde, sondern er weiss
mehr, ja er weiss zuviel, insofern er unfreiwillig mit jenen
existentiellen Wahrheiten konfrontiert ist, die als solche
Angst machen, aber von den meisten Menschen im Alltags-
betrieb ausgeblendet werden. Zu ihnen gehért beispielswei-
se, dass die Zeit unauthaltsam vergeht, dass man nicht weiss,
was morgen sein wird, dass der eigene Leib hinfillig ist, dass
die eigene Geschichte nichrt reversibel ist, dass ein eigener
Entscheid sich spiter als Irrtum herausstellen kann, dass
man sich jederzeit auch ohne bése Absicht schuldig machen
kann, dass man Zufall und Willkiir ausgesetzt ist, dass die
cigenen Fihigkeiten begrenzt sind, dass man sterben wird.

Dieser philosophische Deutungsansatz will den histo-
risch-entwicklungspsychologischen Deutungsansatz der
Psychoanalyse nicht ersetzen, sondern erginzen und vertie-
fen. Seelisches Leiden ist nicht entweder ein Leiden an der
Abgriindigkeit menschlichen Existierens oder ein Leiden an
den Traumen und Konflikten der Kindheitsgeschichte, son-
dern es ist, weil das Leben geschichtlich ist, immer beides.
Daraus ergibt sich Ziel und Eigenart daseinsanalytischer
Psychotherapie. Sie ist Analyse im Sinne Freuds, insofern
sie anstrebt, dass ein Patient Einsicht in sich selbst gewinnt;
sie ist Daseinsanalyse, insofern sie diesen Prozess auch als
cine Auseinandersetzung mit den unheimlichen und ritsel-
vollen Bedingungen menschlicher Existenz begreift.

ALICE HOLZHEY ist daseinsanalytische Psychotherapeutin,
Prisidentin der Gesellschaft fiir hermeneutische Anthropologie und

Daseinsanalyse (GAD) sowie Co-Leiterin des Daseinsanalytischen
Seminars Ziirich (DaS$).

45



	Die Daseinsanalyse : Seelenkunde auf philosophischem Grund

