
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 6

Artikel: Die Daseinsanalyse : Seelenkunde auf philosophischem Grund

Autor: Holzhey, Alice / [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR Zürich, Stadt der Seelenkunde

Fokus 2007
Zürich, Stadt der Seelenkunde

Die Daseinsanalyse nimmt die
psychologischen Entdeckungen Sigmund
Freuds auf und interpretiert sie im Lichte
von Martin Heideggers phänomenologischer
«Daseinsanalytik» Sie wurde von
Ludwig Binswanger und Medard Boss in
unterschiedlicher Weise in den 1930er bzw.
1950er Jahren begründet.

Die Daseinsanalyse
– Seelenkunde auf
philosophischem Grund

Alice Holzhey

Auch die Daseinsanalyse ist aus der Psychoanalyse entstanden.

Dennoch lässt sie sich nicht in eine Reihe stellen mit
anderen tiefenpsychologischen Schulen, die sich von der

Freudschen Psychologie abgrenzten, wie etwa der Adlerschen

Individualpsychologie oder der Jungschen Psychologie.

Sie hat sich mit philosophischen Argumenten von
Freud losgesagt, und die explizite Bezugnahme auf
Philosophie macht bis heute ihre Besonderheit aus. Davon zeugt
bereits der Name «Daseinsanalyse» ist er doch dem 1927
erschienenen Werk «Sein und Zeit» von Martin Heidegger
entliehen. Heidegger ersetzt dort alle philosophisch und
psychologisch gebräuchlichen Begriffe zur Bezeichnung
des Menschen «Subjekt» «Person » «Bewusstsein» «Ich»

«Selbst» durch den zunächst nichtssagenden und damit
auch unbelasteten Terminus «Dasein» «Dasein» steht für
eine Wesensbestimmung des Menschen, die sich radikal

von der Tradition lossagt. Als Ludwig Binswanger in
den 1940er Jahren beginnt, seinen eigenen methodischen
Zugang zu den Geisteskrankheiten als daseinsanalytisch
zu bezeichnen, will er damit zum Ausdruck bringen, dass

dieses neuartige Vorgehen in Heideggers philosophischer
Anthropologie gründet. Daneben ist für Binswanger
Edmund Husserl als Begründer der Phänomenologie wichtig
gewesen. Die Daseinsanalyse will bis heute phänomenologisch

vorgehen, das heisst, durch ein genaues und möglichst
theoriefreies Hinsehen und Hinhören die Phänomene selber

zur Anschauung bringen, statt sie einer vorgegebenen
psychologischen Theorie zu unterwerfen.

Von Heidegger und Husserl her ergeben sich Einwände
gegen Freuds Psychoanalyse, die weniger den psychologischen

Inhalt als die philosophische Basis betreffen. Kritik
gilt beispielsweise der psychoanalytischen Annahme, der

Mensch sei letztlich ein Triebwesen, weshalb sich alles
Seelische und Geistige auf Triebwünsche zurückführen lasse.

Ein anderer Kritikpunkt betrifft die Hypothese eines
Unbewussten, von dem alle bewussten seelischen Vorgänge
determiniert sein sollen. Eng verbunden mit der Kritik am
Unbewussten ist die Abstandnahme von Freuds Deutungspraxis,

die ständig mit unbewussten Mechanismen operiert
und also ganz unphänomenologisch vorgeht.

Die Geschichte der Daseinsanalyse lässt sich nicht von
einem Anfang her erzählen, weil man von zwei Gründervätern

ausgehen muss: Ludwig Binswanger 1881 – 1966)
und Medard Boss 1903 – 1990). Letzterer begründet eine
eigene daseinsanalytische Richtung, die mit dem Anspruch
auftritt, dass nur sie befugt sei, den Namen «Daseinsanalyse

» zu führen, weil Binswanger die Philosophie Heideggers

völlig missverstanden habe. Ein Vergleich der beiden
Daseinsanalysen ergibt, dass sie tatsächlich, ausser dem
gemeinsamen Namen und der generellen Bezugnahme auf
Heidegger, kaum Gemeinsamkeiten aufweisen.

Ludwig Binswanger gelangt über seinen Doktorvater
C. G. Jung zur Psychoanalyse. Als er 1906 die Psychiatrieausbildung

am Burghölzli in Zürich beginnt, steht dieses

Fokus 2007: Zürich, Stadt der Seelenkunde

Januar/Februar: Eugen Bleuler und Sigmund Freud
März/April: Die Professionalisierung der Psychoanalyse

Mai: C.G. Jung und die Archetypen
Juni: Die Entwicklung der Daseinsanalyse

Juli/August: Leopold Szondis Schicksalsanalyse

42 Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte



unter der Leitung Eugen Bleulers, während Jung als Oberarzt

tätig ist. Hier wird Binswanger zum jüngsten Anhänger
der an dieser Klinik bereits praktizierten Ideen Freuds und
publiziert schon 1909 seine erste psychoanalytische
Fallstudie. Da sein Vater 1910 unerwartet stirbt, tritt er, früher
als vorgesehen, seine Nachfolge als Leiter des Sanatoriums
Bellevue in Kreuzlingen an. Als erste Massnahme führt er

dort die Psychoanalyse als Behandlungsmethode ein. Doch
seine philosophischen Interessen führen ihn schnell über
die Grenzen des psychoanalytischen Denkansatzes hinaus.
Im Eigenstudium erwirbt er sich ein stupendes Wissen über
die gesamte Philosophie des Abendlandes. Unter seiner
Leitung wird das Bellevue zu einem Ort der Begegnung
bedeutender Philosophen seiner Zeit u.a. Edmund Husserl,
Max Scheler, Martin Heidegger, Karl Löwith, Martin
Buber, Wilhelm Szilasi). Doch auch die Beziehung zu Freud
bleibt eng und herzlich, wovon der bis zum Tode Freuds
währende Briefwechsel zeugt publiziert 1992). Das ist nur
möglich, weil Binswanger seine Daseinsanalyse nicht als ein
Konkurrenzunternehmen zur Psychoanalyse versteht und
als Psychotherapeut weiterhin die psychoanalytische
Methode anwendet.

In seiner Studie über «Ideenflucht» lässt sich Binswanger
erstmals von Heideggers Bestimmung des Menschen als «In-der-

Welt-sein » leiten und beginnt unter dieser Vorgabe die
«Welt des ideenflüchtigen Menschen» zu untersuchen. Dieses

Programm wird er später auf alle Geisteskrankheiten
ausdehnen – der Name «Daseinsanalyse» steht von da an für
die Erforschung der besonderen Welten oder Weltentwürfe,
in denen Geisteskranke leben. Mit «Welt» oder « Weltentwurf

» ist dabei weder die Aussenwelt noch die subjektive
Innenwelt gemeint, sondern der umfassende Horizont,
innerhalb dessen sich ein Mensch bewegt, denkt und handelt.
Dieser Weltbegriff ist in der Umgangssprache durchaus
geläufig, spricht man doch von der Welt des Mittelalters im
Unterschied zur Welt der Neuzeit oder von der Welt des

Kindes im Unterschied zur Welt des Erwachsenen. Auch
der Geisteskranke lebt in einer besonderen Welt, und seine

dem Aussenstehenden unsinnig verrückt) erscheinenden
Erlebens- und Verhaltensweisen haben innerhalb dieser

Welt durchaus Sinn und Bedeutung. Man kann sie also
verstehen, wenn man die besondere Beschaffenheit des
zugrundeliegenden Weltentwurfs erforscht. Binswanger legt alles

Gewicht darauf, dass es sich dabei um eine wissenschaftlich
exakte Forschung handelt, für die er genaue Kriterien
ausarbeitet.

Es ist für Binswangers Daseinsanalyse typisch, dass sie

ohne Psychologie auskommt, weil sie sich unmittelbar
durch seine philosophische Erkenntnis leiten lässt. Sie

kommt auch ohne die medizinischen Grundkategorien
gesund und krank aus, denn sie erforscht nicht, was dem
Geisteskranken im Vergleich zum Gesunden fehlt, sondern
untersucht, was positiv vorliegt, nämlich ein andersartiger
Weltentwurf. Die fünf grossen Schizophrenie-Studien, allen

KULTUR Zürich, Stadt der Seelenkunde

voran der berühmte «Fall Ellen West» zeigen die diesbezügliche

Meisterschaft Binswangers.
Das leidenschaftliche Interesse an philosophischen Fragen

führt Binswanger nicht nur über Freud hinaus,
sondern beschert auch Heidegger eine fulminante Kritik. Er
bezieht sich nämlich nur ganz bedingt auf «Sein und Zeit»
weil er das dort gezeichnete Menschenbild als zu negativ
verwirft und in seinem eigenen philosophischen Grundlagenwerk

«Grundformen und Erkenntnis menschlichen
Daseins» 1942) entsprechend korrigiert. Die Korrektur drückt
sich terminologisch darin aus, dass er das menschliche Sein
nicht mehr wie Heidegger als «In-der-Welt-sein» sondern
als «In-der-Welt-über-die-Welt-hinaus-sein» bestimmt.
Das Buch handelt im wesentlichen von der Liebe, die er
als höchste Form des Miteinanderseins begreift, in dem
Zeitlichkeit, Tod und Ungeborgenheit überwunden sind
und der Mensch erst wahrhaft Mensch ist. Binswangers
Daseinsanalyse basiert also genaugenommen auf einem gegen

Heideggers scheinbaren) Pessimismus gerichteten heilen
Menschenbild.

Binswanger wollte – anders als Boss – keine Schule
begründen. Gleichwohl war seine Wirkung auf die Psychiatrie
gross. Heute gewinnt seine Daseinsanalyse eine neue
Aktualität, ist doch die Psychiatrie in Gefahr, zu einem blossen

Anwendungsgebiet der Neurowissenschaften zu werden
und jeden Anspruch auf einen eigenständigen Zugang zu
psychischen Störungen zu verlieren – mit bedenklichen Folgen

auch für die Behandlung der Patienten.

Die Daseinsanalyse von Medard Boss ist besonders eng mit
Zürich verbunden; denn in Zürich, später in Zollikon bei
Zürich, führt er seit 1939 eine Privatpraxis für Psychoanalyse.

1948 holt ihn der damalige Direktor des Burghölzlis,
Manfred Bleuler, als psychotherapeutischen Mitarbeiter an

die Klinik. Von 1955 bis 1966 leitet er am Burghölzli,
zusammen mit dem Psychoanalytiker Bally, das «Institut für
ärztliche Psychotherapie» das sich der psychotherapeutischen

Ausbildung von Ärzten widmet. 1970 gründet er
zusammen mit seinem engsten Schüler Gion Condrau 1919

– 2006) die «Schweizerische Gesellschaft für Daseinsanalyse

» und ein Jahr später das «Daseinsanalytische Institut für
Psychotherapie und Psychosomatik» mit Sitz in Zürich, das

erstmals eine Ausbildung in daseinsanalytischer Psychotherapie

anbietet.
Auch Boss bildet sich zunächst zum Psychoanalytiker

aus. Er beginnt seine Lehranalyse noch bei Freud, setzt
seine Ausbildung in London und Berlin fort und wird
ordentliches Mitglied der «Schweizerischen Gesellschaft für
Psychoanalyse» Es ist bezeichnend für sein kämpferisches
Naturell, dass er zeitlebens auf dieser Mitgliedschaft besteht,
genauso wie er beansprucht, den wahren Kern von Freuds
Psychoanalyse – vom Wust irriger Theorien befreit – in seiner

Daseinsanalyse aufgehoben zu haben. 1938 schliesst er

sich dem Kreis um C. G. Jung an, ohne aber zu dessen An-

Nr.06, 2007 Schweizer Monatshefte 43



KULTUR Zürich, Stadt der Seelenkunde

hänger zu werden. Entscheidend für die Ablösung von der
Psychoanalyse wird die Begegnung mit Ludwig Binswanger.

Seine an der Universität Zürich eingereichte
Habilitationsschrift über «Sinn und Gehalt sexueller Perversionen»

1946) weist ihn als begeisterten Schüler Binswangers aus

und wird von diesem auch als «wichtigste Gebietserweiterung

der daseinsanalytischen Forschungsrichtung» gerühmt.
Doch diese Beziehung endet bald darauf damit, dass Boss

persönlichen Kontakt zu Heidegger aufnimmt. Daraus
entsteht eine enge Freundschaft und Zusammenarbeit; Boss

findet in Heidegger seinen philosophischen Lehrmeister,
dem er ohne Wenn und Aber folgt.

Ein eindrückliches Zeugnis dieser Verbindung bilden
die Zollikoner Seminare, die Boss und Heidegger gemeinsam

zwischen 1959 und 1969 zuerst im Burghölzli, dann

in Boss’ eigenem Haus in Zollikon durchführen. An ihnen
nehmen hauptsächlich psychiatrische Assistenzärzte und
-ärztinnen teil. An Heideggers Engagement ist nicht zu zweifeln.

Was will er erreichen? «Es ist die höchste Not, dass es

denkende Ärzte gibt, die nicht gesonnen sind, den wissenschaftlichen

Technikern das Feld zu räumen.» Er spricht die
Anwesenden konsequent als Ärzte an, denn sein Interesse gilt
nicht der Psychiatrie und Psychotherapie im besonderen,
sondern der modernen Medizin im allgemeinen. Er sucht
den Ärzten die Augen zu öffnen für das neuzeitliche
Verhängnis, das mit Descartes Philosophie des Subjekts begonnen

hat. Verhängnisvoll ist – kurz zusammengefasst – für
ihn, dass sich der moderne Mensch als ein Subjekt definiert,
das alles, was ihm begegnet, zum blossen Objekt degradiert
und für eigene Zwecke ausbeutet.
O b Heideggers vernichtende Kritik am modernen Subjekt

ins Schwarze trifft, ist mehr als fraglich. Sie wird aber

zur philosophischen Basis der von Boss begründeten
Daseinsanalyse und gibt ihr das Gepräge. Verlangt wird nun
ein radikales Umdenken, dank dem der Mensch nicht mehr
die Position des Subjekts innehat und das ihm Begegnende
entsprechend aus dem blossen Objektstatus befreit ist. Der
Mensch ist als Empfangender gedacht, der sich die Wahrheit

zusprechen lässt und es sich zur Aufgabe macht, die
Dinge zu bewahren und zu behüten, statt sie zu manipulieren.

Boss’ Bemühen, dieses um 180 Grad gekehrte
Verhältnis von Mensch und Welt in passivischen Wendungen
einzufangen, wirkt zwar oft krampfhaft. Es darf aber
retrospektiv festgehalten werden, dass seine Daseinsanalyse lange

vor der Toterklärung des Subjekts durch die postmoderne
Philosophie ein subjektloses Denken und Sprechen in die
Medizin und Psychologie einzuführen versucht hat.

Nun hat Boss die Daseinsanalyse ja nicht nur als ein
neues Denken, sondern auch als eine neue Gestalt der
Psychotherapie verstanden. Wie sieht, so wird der Leser
fragen, eine Psychotherapie aus, in der es nicht mehr um den

Menschen als Subjekt geht? Wird das von Boss gewählte
Setting betrachtet, dann unterscheidet sie sich nicht von
der Psychoanalyse, werden doch die Frequenz der Stunden,

Ludwig Binswanger 1881–1966)

die Couchlage und die Verpflichtung auf Freuds Grundregel

der freien Assoziation beibehalten. Über Bord geworfen
wird hingegen die psychoanalytische Deutungspraxis, und
zwar radikal. Nicht andere, bessere, angemessenere
Deutungen stehen auf dem Programm, sondern der Verzicht
aufs Deuten überhaupt, weil es auf den Analysanden Gewalt
ausübe, statt ihm die Möglichkeit zur freien Entwicklung zu
geben. Für besonders schädlich hält Boss die sogenannten
Übertragungsdeutungen, die dem Analysanden weismachen
wollen, dass seine Gefühle für den Analytiker lediglich auf
Täuschung beruhten, statt die darin keimenden neuen
Beziehungsmöglichkeiten wahrzunehmen, zu würdigen und
zu fördern. Auch in dieser Hinsicht ist anzuerkennen, dass

Boss mit seiner Betonung der prospektiven Bedeutung der

analytischen Beziehung spätere innerpsychoanalytische
Reformansätze vorweggenommen hat. Was tritt aber an die
Stelle des Deutens? Boss erklärt lapidar, die Frage «Warum
denn eigentlich nicht?» sei das eigentliche Herzstück
daseinsanalytischer Psychotherapie. Der Analysand wird mit
dieser Frage ermutigt, bis anhin ängstlich Gemiedenes zu
wagen, sich aus infantilen Abhängigkeiten zu lösen und zu
einer reifen, erwachsenen Persönlichkeit zu werden. Das
aber klingt – allem Anspruch auf Überwindung des bösen
Subjekts zum Trotz – doch sehr nach Selbstverwirklichung
und Selbstbestimmung. Die augenfällige Diskrepanz
zwischen philosophischem Credo und konkreter therapeutischer

Praxis ist nicht erstaunlich, sondern zeigt nur, dass

sich auf der Spätphilosophie Heideggers schwerlich eine
Psychotherapie aufbauen lässt.

44 Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte



Medard Boss 1903–1990)

Das von Condrau geleitete «Daseinsanalytische Institut»
in Zürich hat bis zu seiner Schliessung im Jahre 2000 vielen
Ärzten und Psychologen eine psychotherapeutische Ausbildung

zum Daseinsanalytiker ermöglicht. Eine Weiterentwicklung

der daseinsanalytischen Theorie hat hier allerdings
nicht stattgefunden. Seit 1983 gibt es aber in Zürich ein
alternatives Ausbildungsangebot in Daseinsanalyse. Ende der
1970er Jahre formiert sich eine Gruppe von damals jüngeren

Absolventen des Daseinsanalytischen Instituts, die sich

kritisch mit der Daseinsanalyse auseinandersetzen möchten.
In dieser Gruppe wird das Projekt einer neuen, vom Institut
unabhängigen Ausbildung entwickelt, die heute am «

Daseinsanalytischen Seminar DaS)» angeboten wird.

Angeregt und befruchtet durch die Aufgabe der Ausbildung

ist von mir in den letzten 25 Jahren eine nochmals
neue Variante der Daseinsanalyse entwickelt worden. Es

handelt sich dabei – überspitzt formuliert – um ein
Zusammendenken von Heidegger und Freud. Das muss zunächst
erstaunen, weil Heidegger selbst sich sehr abschätzig über
Freud ausgesprochen hat. Die Brücke zu Freud lässt sich

nur schlagen, wenn man sich wie Binswanger wieder auf
den frühen Heidegger von «Sein und Zeit» bezieht. Dabei
ist eine neue Sicht auf das seelische Leiden entstanden, die
sich weder mit der bisherigen daseinsanalytischen Konzeption

noch mit der psychoanalytischen deckt. Die Differenz
zur herkömmlichen Daseinsanalyse ist allerdings radikaler,
weil in Anknüpfung an Freud erstmals eine daseinsanalytische

Deutung seelischen Leidens vorgelegt wird. Das aber

KULTUR Zürich, Stadt der Seelenkunde

ist nur möglich, wenn die phänomenologische Devise, «nur
das gelten zu lassen, was sich selber zeigt und wie es sich zeigt»

überschritten wird und man sich – horribile dictu – mit der

psychoanalytischen Hypothese eines Unbewussten anfreundet.

Es steht nun zur Wahl, entweder Freuds revolutionäre
Entdeckung eines unbewussten Sinnes psychopathologischer

Symptome anzuerkennen oder aber im
medizinischpsychiatrischen Sinne seelisches Leiden mit krankhaften
Beeinträchtigungen des Erlebens und Verhaltens gleichzusetzen.

Boss und seinen Schülern scheint entgangen zu sein,
dass ihre Verpflichtung auf Phänomenologie nicht über
Freud hinaus, sondern unweigerlich hinter ihn zurück ins
Fahrwasser einer beschreibenden Psychiatrie führte, die nur
feststellen kann, welche Defizite und Deformationen bei
welchen Formen seelisches Leidens vorliegen.

Nun könnte vermutet werden, dass mit der Annäherung

an Freud die Bedeutung der Philosophie für die
Daseinsanalyse abnimmt. Das Gegenteil ist der Fall; denn ich
interpretiere das seelische Leiden philosophisch statt
psychologisch, indem ich es auf die conditio humana beziehe.
Ausgangspunkt dafür bildet die Hypothese, dass seelisch

leidende Menschen besonders hellhörig sind für die
Grundbedingungen des eigenen Existierens und ihr Leiden aus

dieser Hellhörigkeit zu verstehen ist. Wer seelisch leidet,
weiss also nicht weniger als der Gesunde, sondern er weiss

mehr, ja er weiss zuviel, insofern er unfreiwillig mit jenen
existentiellen Wahrheiten konfrontiert ist, die als solche

Angst machen, aber von den meisten Menschen im Alltagsbetrieb

ausgeblendet werden. Zu ihnen gehört beispielsweise,

dass die Zeit unaufhaltsam vergeht, dass man nicht weiss,
was morgen sein wird, dass der eigene Leib hinfällig ist, dass

die eigene Geschichte nicht reversibel ist, dass ein eigener

Entscheid sich später als Irrtum herausstellen kann, dass

man sich jederzeit auch ohne böse Absicht schuldig machen
kann, dass man Zufall und Willkür ausgesetzt ist, dass die
eigenen Fähigkeiten begrenzt sind, dass man sterben wird.

Dieser philosophische Deutungsansatz will den histo-risch-

entwicklungspsychologischen Deutungsansatz der
Psychoanalyse nicht ersetzen, sondern ergänzen und vertiefen.

Seelisches Leiden ist nicht entweder ein Leiden an der

Abgründigkeit menschlichen Existierens oder ein Leiden an

den Traumen und Konflikten der Kindheitsgeschichte,
sondern es ist, weil das Leben geschichtlich ist, immer beides.
Daraus ergibt sich Ziel und Eigenart daseinsanalytischer
Psychotherapie. Sie ist Analyse im Sinne Freuds, insofern
sie anstrebt, dass ein Patient Einsicht in sich selbst gewinnt;
sie ist Daseinsanalyse, insofern sie diesen Prozess auch als

eine Auseinandersetzung mit den unheimlichen und
rätselvollen Bedingungen menschlicher Existenz begreift.

AL ICE HOL ZHE Y ist daseinsanalytische Psychotherapeutin,
Präsidentin der Gesellschaft für hermeneutische Anthropologie und
Daseinsanalyse GAD) sowie Co-Leiterin des Daseinsanalytischen
Seminars Zürich DaS).

Nr.06, 2007 Schweizer Monatshefte 45


	Die Daseinsanalyse : Seelenkunde auf philosophischem Grund

