Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 6

Artikel: Ziran : Natur und Freiheit in einem gedacht
Autor: Wohlfart, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Natur oder Freiheit — durch diesen Gegensatz wird

das westlichen Denken bestimmt. «Ziran», ein
Schliisselbegriff des philosophischen Daoismus des alten
China, weist einen anderen Weg. Ein Ausflug tiber die
Grenzen unseres anthropozentrischen Naturbegriffs

hinaus.

(6) Ziran: Natur und Freiheit

in einem gedacht

Giinter Wohlfart

Werfen wir einen Blick in den Riickspiegel unse-
res neuzeitlichen westlichen Begriffs der «Natur».
Wenn wir versuchen, diesen Begriff in seiner Trag-
weite zu {iberschauen, erweist sich ein kontrastie-
render Vergleich mit dem altchinesischen Konzept
von «Natur-Freiheit» als hilfreich. Dadurch kann
sich ein philosophischer Ausblick in eine Naturbe-
trachtung erdffnen, die an der Zeit ist.

Trotz wachsender Kritik ist der Naturbegriff
Descartes’, Kants und Hegels, dreier prominen-
ter philosophischer Protagonisten der Neuzeit,
bis heute massgebend. War das Mittelalter noch
theozentrisch, kann die Neuzeit als anthropozen-
trisch, subjektzentriert und egoistisch beschrie-
ben werden. Seit den Zeiten Descartes’ (1596—
1650), des Aufklirers in Gottes Namen, ist das
Ego das Credo der Moderne. Cogito ergo sum, ich
denke also bin ich, so lautet Descartes’ bekannter
ontologischer Ego-Beweis. Aus dem Begrift des
«Ego» glaubte der «Cogitator» Cartesius dessen
Existenz «<herausklauben» zu kdénnen, um eine
Vokabel aufzunehmen, die der Aufklirer Kant
(1724 — 1804) spiiter bei seiner Widerlegung des
ontologischen Gottesbeweises verwendet hat.
An die Stelle des andichtig verehrten Gottes als
des héchsten Wesens und transzendenten Héhe-
punkts der dogmatischen Metaphysik tritt das
denkende Ego, das «lch denke», das Kant dann
als «hachsten Punke» seiner Transzendentalphilo-
sophie bezeichnet. Das Ego ist der «Polarstern»,
an dem sich das Kantische Aufklirungsdenken

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

orientiert. Kant steht auf den Schultern Descar-
tes’, wenn er im ersten, {iberheblichen Satz seiner
Anthropologie sagt: «Dass der Mensch in seiner
Vorstellung das Ich haben kann, erhebt ihn unend-
lich iiber alle anderen auf Evden lebende Wesen.» Es
erhebt ihn tiber die Natur, «die Existenz der Dinge
unter Gesetzen.»

Schon fiir Descartes war der Mensch «maitre
et possesseur de la nature», Meister und Besitzer der
Natur. Kant geht in seiner Erkenntnistheorie in
der hier eingeschlagenen Richtung einen Schritt
weiter, wenn er in der Vorrede zur «Kritik der
reinen Vernunft» sagt, dass wir, um den «siche-
ren Gang einer Wissenschaft zu gehens, die Natur
«ndtigen» misssen, auf unsere Fragen zu antwor-
ten, anstatt uns von ihr «gingeln» zu lassen. Der
Mensch steht nach Kant, zumindest als Vernunft-
wesen, nicht unter Naturgesetzen, er ist frei.

Fiir Hegel (1770-1831), den deutschen Idea-
listen par excellence, der trotz aller Kritik an
Kant in der Kantischen Philosophie die Grund-
lage seines eigenen Denkens sicht, ist die Freiheit
die hochste Bestimmung des Geistes, die Natur
dagegen das «Andere des Geistes». Das Natiirliche
ist fiir ihn das Geistlose. «Die Natiirlichkeit ist das,
worin der Mensch nicht bleiben soll. Die Natur ist
bose von Haus aus. . .»

Aus Hegelscher Sicht besteht nun der «Man-
gel der orientalischen Welp» im allgemeinen und
der chinesischen als ihrer «niedrigsten Stufe» im
besonderen eben darin, dass sich der Geist nur
als «natiirliche Geistigkeit» zeigt. «Der Geist hat
das Natiirliche noch nicht vollstindig unterworfens.
Freiheit existiert fiir Hegel in der chinesischen
Welt nur als Natiirlichkeit, was fiir ihn ein In-
diz ihrer Inferioritit ist. Die Ungetrenntheit von
Natiirlichkeit und Freiheit ist in seinen Augen ein
defizienter Modus des Geistes. Eben diese Unge-
trenntheit zeichnet nun aber in der Tat das altchi-
nesische Denken aus und kann — im Unterschied
zu Hegel — als einer ihrer bedeutenden Vorziige
angesechen werden. Wir begegnen ihr vor allem
im philosophischen Daoismus, dessen bekannte-
ster Klassiker «Laozi» (Laotse), das heisst dessen
«Daodejing» (Taoteking) ist, eine vermutlich aus
dem vierten und dritten Jahrhundert vor unserer
Zeit stammenden Sammlung von Spruchgut, die
Hegel iibrigens nur sehr fliichtig zur Kenntnis
nahm.

Man sieht die Tiirme der Stadt oft erst, wenn
man sie verlassen hat, Man sieht die Silhouette
der eigenen Denkgebiude besser aus der Ferne.
Gehen wir weit zuriick, bis in den fernen Osten,
bis ins alte China, nicht um uns an mentalen

3l



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Antiquititen und philosophischen Chinoiserien
zu ergbtzen, sondern um durch diesen weiten
Umweg iiber China Zugang zu finden zu einem
Naturverstindnis, das zwar immer noch unzeit-
gemiiss ist, aber dennoch lingst an der Zeit zu
sein scheint.

Wohlwissend, dass es angesichts der drama-
tisch eskalierenden Naturverschandelung und
Zerstérung im gegenwirtigen frithkapitalisti-
schen China und angesichts der von Mao Zedong
propagierten, progressiven Unterwerfung der Na-
tur geradezu als zynisch angeschen werden kénn-
te, ausgerechnet in Sachen Natur chinesischen
Nachhilfeunterricht nehmen zu wollen, kénnte
ein «uriick zum Laozi» wegweisend sein.

Laozi, der mutmassliche Verfasser des gleich-
namigen Texts ist der daoistische Proto-Okolo-
ge und konnte als geistiger Urgrossvater griiner
Naturschiitzer bezeichnet werden. Er wire kein
schlechter Ratgeber fiir die Umweltpolitiker im
neuen China, das ohne Riicksicht auf Verluste in
die vom Westen adoptierte Moderne aufbricht,
und er wire wohl auch kein schlechter Ratgeber
fiir uns moderne Westler, die wir bei unseren

Die Angst, als romantischer «Euro-Daoist»
blossgestellt zu werden, sollte kein Grund dafiir sein,
nicht von den Alten zu lernen, auch dann, wenn es
sich um die alten Chinesen handelt.

32

Fortschritten die Natur nach wie vor riicksichts-
los mit Fiissen treten. Die Angst, als romantischer
«Euro-Daoist» blossgestellt zu werden, sollte fur
uns kein Grund dafiir sein, nicht von den Alten
zu lernen, auch dann, wenn es sich um die alten
Chinesen handelt.

Zentraler Begrift im Daoismus, in dem — pla-
kativ gesagt — die Natur von dhnlich grundlegen-
der Bedeutung ist wie im Konfuzianismus die
Kultur, zentraler Begrift im (philosophischen )
Daoismus (dao jia) ist — wie der Name schon sagt
— das «dao», das mitunter filschlicherweise auch
als «der (sic! G.W.) Tao» apostrophiert wurde.

In solchen Ubertragungen scheint noch im-
mer der Gott der Theologen herumzugeistern,
der von Anfang an die — zweifellos verdienstvol-
len — Laozi-Ubersetzungen christlicher Missiona-
re inspiriert hat. «Dao», gewdhnlich durch «Weg»
tibersetzt, bedeutet den (in ewiger Bewegung
seienden) «Lauf» der Welt, der Zeit, der Dinge
und des Lebens. Im Laozi wird er, wie in anderen
altchinesischen Texten, mit dem Lauf des Was-
sers verglichen. Entscheidend ist, dass es beim

«dao» nicht um etwas Transzendentes geht, um
ein hochstes Sein oder Wesen, sondern um eine
(immanente) Transformation, um den Kreislauf
des Entstehens und Vergehens. Anders gesagt: es
geht nicht um etwas Ubernatiirliches, Metaphy-
sisches, sondern um etwas durchaus Physisches,
sozusagen um das Natiirlichste von der Welt.

Am Ende des 25. Kapitels des Laozi findet sich
der locus classicus, an dem in einer Steigerung das
Verhiltnis von Mensch, Erde, Himmel und Dao
beschrieben wird. An dieser, im Hinblick auf
unser Thema besonders aufschlussreichen Stelle
heisst es: «ren fa di /di fa tian / tian fa dao /dao fa
ziran». Wortlich tibersetzt: «Mensch Gesetz Erde
[das Gesetz des Menschen ist die Erdef! Evde Gesetz
Himmel / Himmel Gesetz dao / dao Gesetz ziran».
Die den Hoéhepunkt bildende Schlusspassage
«dao fa ziran» wurde verschieden interpretiert
und {ibersetzt — das dao richtet sich nach dem
ziran bzw. nach sich selbst —, was aber fiir uns
hier nicht entscheidend ist. Worauf es jedoch, bei
welcher Ubersetzung auch immer, am Ende an-
kommt, ist das seltsame Schluss-Binom «zi-ran».
Dieser Begriff ist bei uns im Westen weniger be-
kannt als das zum Modewort gewordene «dao».
Dennoch ist dieses «ziran», wie unter anderem die
eben zitierte Stelle aus Kapitel 25 des Laozi zeigt,
ein, wenn nicht der Schliisselbegriff des Daois-
mus.

«Ziran» wird heute gewdhnlich einfach durch
«Natur» iibersetzt. Ein Blick in das «Laozi», auf
das wir uns hier aus Platzgriinden beschrinken
miissen, zeigt jedoch, dass er in verschiedenen
Kontexten sowohl durch «Natur» bzw. «natiir-
lich» als auch durch «Freiheit» bzw. »frei» iiber-
setzt werden kann und iibersetzt wurde.

Wenn nun ein philosophierender Westler bei
seinen Gedankengingen durch das Laozi das im
Hinterkopf haben sollte, was Descartes, Kant,
Hegel und andere iiber Natur versus Freiheit
gesagt haben, dann kénnte er bei einem Uber-
setzungsversuch des «ziran» leicht in die Entwe-
der-Oder-Falle der westlichen Denker auf ihrem
Weg nach Osten tappen. Das heisst, er wiirde das
«ziran» in die eine oder in die andere Denkschub-
lade stecken, die jeweils bereits mit westlichen
Denkzetteln vollgestopft ist.

Um dagegen sowohl der einen als auch der
anderen Bedeutung des «ziran» gerecht zu wer-
den, bietet sich als Hilfsiibersetzung der fiir den
neuzeitlichen Denker im Westen widerspriichlich
erscheinende Bindestrichbegriff «Natur-Freiheit»
an. (Der Gedankenstrich zwischen den Begriffen
«Natur» und «Freiheit» soll uns einen Anstoss

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



geben beim Nachdenken iiber die scheinbar «ge-
genstrebige Harmonie» beider Begriffe. Dazu
sind die geliufigen Redewendungen «freie Natur
oder «natiirliche Freiheit» ihrer jeweiligen Einsei-
tigkeit wegen weniger geeignert.)

Ahnlich wie beim Begriff «xin», «Herz-Geist»,
mutet der Begriff «Natur-Freiheit» uns zu, das zu-
sammenzubringen, was uns seit langem himmel-
weit verschieden erscheint: Natur und Freiheit.
Um Missverstindnissen zu begegnen, die sich
immer wieder unbemerkt einschleichen, indem
wir eigenes Gedankengut in fremde Begriffe hin-
ein-iibersetzen, muss dem Leser deshalb noch ein
klein wenig Philologie zugemutet werden.

Das Binom «zi-ran» bedeutet wortlich «(von)
selbst-so». Am Ende jenes 25. Kapitels wird also
vom dao gesagt, dass das (von)selbst-so-(Verlau-
fende) (ziran) das Gesetz bzw. die Methode (fz)
des Laufs (der Dinge) (4ao) sei. Das klingt ein
wenig vertrackt.

Entscheidend ist, dass der im Finale des 25.
Kapitels beschriebene Verlauf etwas ist, das sich
von selbst (natiirlich) anlisst und nicht von einem
Selbst veranlasst wird, vor allem nicht vom Ego
eines Menschen, der sich durch seine Kreationen
als Ebenbild eines Schopfergottes versteht. Das,
was sich von selbst, selbstverstindlich und ganz
natiirlich ergibt, tut sich ohne fremdes Zutun
(wei wuwei), ohne Ego (wu ji), ohne Eingreifen
in den autopoietischen Selbst-Lauf der Dinge.
Der Grund dieses «Selbst-Laufs» ist kein Fusser-
licher, sondern ein «Selbst-Grund». Doch genug
der Philologica!

Wo bleibt bei diesem befremdlichen daoisti-
schen Naturbegriff unsere menschliche Freiheit?
Nun, fiir den Menschen, der dem dao folgt, das
heisst der auf dem rechten Weg ist, fiir diesen
Menschen ist im «(von)selbst-so» (ziran) das «ich
selbst» zum Moment geworden. In dieser Spon-
taneitit und Natiirlichkeit ist die menschliche
Freiheit und Selbstbestimmung aufgehoben — im
dreifachen Sinne dieses Wortes: negiert, bewahrt
und erhdht. Das Tun des daoistischen Weisen
(sheng ren) hat seinen Grund nicht in seinem cige-
nen Selbst (Ego) bzw. in der Schein-Freiheit sei-
nes Ich-Selbst (ziwe) und seiner vermeintlichen
Autonomie. Sein Tun ist vielmehr ohne eigenwil-
liges Tun, ohne eigenmichtiges Zutun, chne sub-
jektiven Grund, «ohne warum». Sein Tun ergibt
sich von selbst. Es ist spontan, «autogenetisch,
um nicht zu sagen «automatisch», wie man das
«ziran» auch tbersetzt hat. Er antwortet spontan
(ziran ying) auf den Anspruch der Situation, dem
Lauf der Dinge entsprechend.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Fiir denjenigen, der mit dem dao, also mit dem
Lauf der Dinge und der Natur mitgeht, kommt
es darauf an, sein Selbst sein zu lassen, es gera-
de dadurch existieren zu lassen, dass er aus ihm
herausgeht und von ihm ablisst. Fiir ihn kommt
es darauf an, von seinem Ego abzulassen, indem
er sich einlisst auf den natiirlichen Selbst-Lauf
des Lebens und der Natur. Denn bedeutet Frei-
heit des Ich in Wahrheit nicht Freiheit vom Ich,
Selbst-Gelassenheit und Selbst-Vergessenheit in
der Natiirlichkeit? Nur durch diese ich-freie, ego-
lose Gelassenheit kann es wirklich zum «Einklang
von Himmel/Natur und Mensch» (¢an ren be yi)
kommen, um abschliessend an dieses wohl wich-
tigste Philosophem in der chinesischen Geistesge-
schichte zu erinnern.

Die Zeichen stehen dahin: es ist héchste Zeit,
dass der Mensch sich nicht linger als «Herr und
Besitzer», sondern als Teil der Natur begreift und
sich auf sie einlisst. Man wird sehen, wie weit es
das die Natur unterdriickende animal rationale in
seiner Herrlichkeit noch bringen wird. Woméglich
werden die griinen Apokalyptiker mit ihren dunk-
len Prophezeiungen Recht behalten, dass sich die

Nur durch diese ich-freie Gelassenheit kann es
wirklich zum «Einklang von Himmel/Natur

und Mensch» kommen, so das wohl wichtigste
Philosophem in der chinesischen Geistesgeschichte.

progressive Zerstorung der Natur als die Kartastro-
phe des fortschrittlichen «Projekts der Moderne»
erweisen konnte. Muss anstelle des Ego, das nach
dem von Nietzsche diagnostizierten «T'od Gottes»
ins Zentrum unseres Weltbildes gerticke ist, wieder
die Natur treten? Ein «Zuriick zur Natur» also?

Ich meine ja. Doch es geht nicht um Natur
als Paradiesgirtlein vor dem Umwelt-Stindenfall
oder um ihre romantische Schonung. Unsere
6kologische Unschuld haben wir unwiederbring-
lich verloren. Es geht auch nicht um nostalgische
Natur-Romantik — sei es 4 la Rousseau oder a la
Laozi. Es geht vielmehr um einen geordneten
Riickzug aus dem Kampf gegen die Natur, deren
Teil wir selbst sind. Es kommt darauf an, keine
weiteren «Fortschritte» mehr machen zu wollen
durch das Untertan-Machen und die Unterdriik-
kung der Natur — auch der eigenen. Natiirlichkeit
und Freiheit sind keine Gegensitze. Das konnen
wir von den alten Chinesen lernen, Unterlassen
wie dies, konnte die Natur, die schwer misshan-
delte Untertanin aufbegehren und sich richen.
Und «Gaias Rache» kénnte furchtbar sein.

GUNTER
WOHLFAHRT,

geboren 1943, war bis
zu seiner Emeritierung

2003 Professor

fiir Philosophie in
Wuppertal. Er lebt
in einem Berghof
in Siidfrankreich.
Zu seinen Biichern
zihle unter anderem
«Der philosophische
Daoismus» (2001).

33



	Ziran : Natur und Freiheit in einem gedacht

