
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 6

Artikel: "Wenn ich einmal gross bin, werde ich ein Computer sein"

Autor: Freyermuth, Gundolf S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossier Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

21

Cyborgs – Hybride aus Maschinen und Organismen
– sind in der Literatur schon lange ein Topos. Noch
mögen sie als abstruse Phantasieprodukte beiseite
geschoben werden, doch Herzschrittmacher, Hörgerät
und künstliche Hüfte zeigen uns: die ersten Schritte
in die Cyborgisierung haben wir schon längst gemacht.

3)«Wenn ich einmal gross bin,
werde ich ein Computer sein»

Gundolf S. Freyermuth

In unserem Lebensind wir immerein wenig weiter
als in unserem Denken, sagte Marshall McLuhan.
Denn wir nehmen die Welt im Rückspiegel der
Reflexion wahr und pflegen daher die Gegenwart
mit dem zu verwechseln, was haarscharf vorbei
ist. Weshalb die meisten von uns auch glauben,
sie seien noch Menschen alten Schlages,
Angehörige der abendländischen Menschheit 2.0,
Mischwesen also aus Natur und einer Kultur, wie
sie nahezu allen, die in sie hineingeboren werden,
mit den Jahren zur zweiten Natur wird. Realiter
aber sind die meisten von uns längst Cyborgs.

Bei dem einen Freund zeichnet sich in diesen
Sommertagen unter der nackten Brusthaut der
Herzschrittmacher ab, der andere hat eine künstliche

Herzklappe, erkennbar an der geschwungenen

Narbe. Eine Freundin – die dritte schon
– klagt über die künstliche Hüfte, die andere lobt
ein Transplantat, über das sie öffentlich nicht so

gerne redet. Man selbst hat ein künstliches Ohr.
Im Fernsehen sind Menschen mit künstlichen
Beinen bei Kletterleistungen zu sehen, die den
eigenen, unkünstlichen Gerätschaften kaum
zugetraut werden. Professoren und Studenten
pflanzen sich und Haustieren Chips ein.
Menschen, die man mal als Frau kannte, sind längst
Mann. Und vice versa. Soldaten in voller High-tech-

Ausstattung gleichen Videospiel-Cyborgs,
unterscheiden sich von ihnen allerdings dadurch,
dass sie kiloweise Batterien am Leibe tragen müs¬

sen. Selbst Techniker, die Flugzeuge oder Autos
reparieren, stöpseln sich irgendwo ein und
suchen mit einem Augmented-Reality-Cyborg-Auge
den Schaden. Mal abgesehen von dem Umstand,
dass die meisten von uns kalte Panik packt, wenn
das Handy einmal nicht funktioniert, auch kein
Internetanschluss da ist und wir unerreichbar
sind, allein und isoliert, abgeschnitten vom
echtzeitvernetzten Informationsfluss, von unserem
«Borg-Kollektiv»

Das hohe Mass, in dem wir alle – und mit
fortschreitendem Alter immer mehr – Cyborgs
werden, mag unserem Selbstbild widersprechen.
Kulturkritische Vordenker freilich haben die
Richtung, in die die Menschheit marschiert, seit
langem erkannt, seit den Anfängen analoger und
digitaler Elektronisierung. Schon McLuhan, der
ja alle Technik als Erweiterung des menschlichen
Körpers verstand, prophezeite dem Homo sapiens

die Cyborgisierung. Donna J. Haraway erklärte
die Symbiose mit unseren Maschinen zur
digitalen human condition und wurde damit in den
1980er Jahren zur Begründerin einer intellektuell
einflussreichen Cyborg-Anthropologie: «Wir sind
alle Chimären, theoretisierte und fabrizierte Hybride

aus Maschinen und Organismen; kurz, wir sind
Cyborgs.»

Der Wissenschaftshistoriker David Hess
sprach vom Ende des 20. Jahrhunderts als einem
«Proto-Cyborg-Zeitalter» Sherry Turkle meinte
Mitte der neunziger Jahre: «Wir lernen, uns selbst

als eingestöpselte Techno-Körper zu erkennen. Wir
träumen alle Cyborg-Träume.» Nicholas Negroponte,

Leiter des MIT-Media Lab, konstatierte
zur selben Zeit: «Die Cyborgs sind schon hier!»

Und Francis Fukuyama – seit seiner Einsicht ins
Ende der Geschichte, wie wir sie seit Hegel
verstanden, wohl Amerikas bekanntester Philosoph
und Historiker – hält in «Our Posthuman Future:
Consequences of the Biotechnology Revolution»

2002) eine Überwindung der heutigen Menschheit

und den Eintritt in eine posthumane Phase

innerhalb der nächsten zwei Generationen für
unumgänglich.

Was aber genau ist gemeint, wenn so von
unser aller Cyborgisierung die Rede ist?

Offensichtlich nicht, dass wir alle zu den Cyborgs des

Cyberpunk oder der Hollywoodfilme würden,
zu posthuman augmentierten Mischwesen aus

Stahl und Silicon, schwachem Fleisch und starken

Programmen, aus Hard-, Soft- und Wetware.
Oder doch? Wie aber sind wir, die neuzeitliche
Menschheit, soweit gekommen? Und wie soll,
wie wird es weitergehen?

Nr.06, 2007 Schweizer Monatshefte



dossier Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

22

Der Ursprung des neuzeitlichen Dauerprojekts,

eine neue, bessere Menschheit zu erschaffen,

datiert in der Renaissance. Mit ihr entstand eine

säkulare Menschheit, die sich selbst zum utopischen

Versprechen wurde. «Aufklärung, nämlich
die fortschreitende technische Naturbeherrschung»

Theodor W. Adorno), beschleunigte sich, getrieben

vom Willen zur Verbesserung nicht nur der

irdischen Lebensverhältnisse, sondern auch zur
Selbstverbesserung. Angestrebt wurde sie sowohl
kulturell durch Erziehung zu neuen Verhaltensweisen,

durch bessere Ausbildung wie technischpraktisch

durch bessere Ernährung und medizinische

Versorgung zur Steigerung von Gesundheit
und Lebensdauer.

Ein neues Bild vom Menschen kam damit
auf, das von den Erfahrungen mit mechanischer
Technologie geprägt war. Dieser Perspektivwechsel

initiierte um 1500 die Entwicklung der

Obduktion von einer antiken Textwissenschaft
zur naturwissenschaftlich operierenden Technik.

Der technisch-praktisch orientierte Blick
auf und in den Körper hatte nachhaltige Folgen
für den Umgang mit ihm. Solange etwa das Herz

als Quell des Lebens und Sitz der Seele begriffen
wurde, konnte man es bestaunen und besingen

und zur Not auch Feinden bei lebendigem Leibe
herausreissen. Eine ganz andere Ansicht musste

jedoch gefunden werden – die vom Herzen als

einer Pumpe –, um zur Vorstellung einer
Reparatur oder gar des Austauschs dieses Organs
zu gelangen. Die Obduktionspraxis legte so
einer neuen mechanisch orientierten Medizin das

Fundament. Sie erforschte zum einen gezielt die
handwerkliche Reparatur des Organischen durch
Chirurgie und zum zweiten die Substitution des

Organischen durch Anorganisches.
Insbesondere mit der Prothetik legte die

mechanische Medizin einer Entwicklung das Fundament,

die heute in die Cyborgisierung mündet.
Systematischen Ausdruck fand die Mechanisierung

des Menschen in der materialistischen
Philosophie. Descartes etwa begriff den Verstand als

ein Uhrwerk, den ein Geist beseelte, La Mettrie
erklärte gar den ganzen Menschen in «L’Homme
machine» zur – perfekten – Maschine. Die
Menschheit, die sich in feudalen Zeiten dem Gei¬

stigen und dem Organischen zugehörig fühlte,
Gott und den Tieren, v)erklärte sich nun zum
Automaten. Damit wandelte sich der einzelne zu
einem Lebewesen, das technischer Reparatur und
Verbesserung zugänglich wurde. Der Weg in die
dritte Natur begann.

Indem Menschen sich aber als Maschinen
begriffen, stellten sie sich in eine Konkurrenz, die
mit der Industrialisierung und der steigenden
Leistungsfähigkeit automatisierter Apparaturen fatal
wurde. Günther Anders brachte diese Erfahrung
auf den Begriff der «prometheischen Scham» Mit
ihm bezeichnete er das Minderwertigkeitsgefühl,
das die industrielle Menschheit angesichts ihrer
besseren Maschinen befiel. Anders’ Reflexionen
über «Die Antiquiertheit des Menschen» 1956)
lieferten so am Scheitelpunkt der Industrialisierung

das dialektische Gegenstück zu dem Lob, das

La Mettrie am Scheitelpunkt der Mechanisierung
dem Menschen ausgesprochen hatte. Die
vergleichsweise perfekte Maschine, die ein Mensch
um die Mitte des 18. Jahrhunderts darstellte,
veraltete um die Mitte des 20. Jahrhunderts zu einer
vergleichsweise peinlichen Maschine. Das
Aufkommen prometheischer Scham markiert, auch
wenn Günther Anders sich die Überwindung der

industriellen als einer unmenschlichen Technik
anders erhoffte, den Anfang aller aktuellen Cy-borgisierungs-

Anstrengungen.
Sie kamen denn auch nahezu zur selben Zeit

auf – im Umgang mit Computern. Dass die digitale

Universalmaschine zu mehr imstande war als

ihre analogen Vorgänger, erkannte zuerst J.C.R.
Licklider. Richtig, also interaktiv, genutzt konnten

Computer «Intelligenzverstärker» werden.
Licklider forderte daher die «Mensch-Maschinen-
Symbiose» 1960), eine funktionale Verschmelzung

von Computern und Nutzern. Damit
begründete er die Utopie einer digital augmentierten

Menschheit. Populär wurde sie freilich
unter einem anderen Schlagwort: der Rede vom
cybernetic organism, kurz Cyborg.

Den Begriff prägten Manfred Clynes und
Nathan Kline. Mit ihm wollten sie die Hightech-
Ausrüstung des Menschen für Weltraumreisen
bezeichnen. Clynes und Kline wie auch Licklider
dachten freilich nicht an eine physische, sondern
eine funktionale Verschmelzung von Mensch und
Maschine nach dem Vorbild etwa des Fahrradfahrens.

Der medizinische Fortschritt allerdings,
den die Digitalisierung einleitete, trieb die
Entwicklung über diese funktionale Cyborgisierung
– die heute zu Unterscheidungszwecken häufig
Fyborgisierung genannt wird – weit hinaus und

Indem Menschen sich aber als Maschinen begriffen,
stellten sie sich in eine Konkurrenz, die mit
der steigenden Leistungsfähigkeit automatisierter
Apparaturen fatal wurde.

Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte



dossier Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Verarbeiteten die Geschichten von androiden
Robotern die Erfahrung der Automatisierung, so

reagierte die Figur des Cyborgs auf die Einführung des

Mikroprozessors in den 1970er Jahren.

23

in jene Richtung, die vor einem halben Jahrhundert

einzig in den Künsten erahnt und vor allem
befürchtet wurde.

Der radikale Wandel im Umgang mit dem
Körper verlief natürlich keineswegs widerstandslos.

Die zeitgenössische Angst vor der Veränderung

– zumal derjenigen des eigenen Menschseins
– wird dokumentiert von den Albtraumfiguren,
die sich jede Epoche neu schuf. Die Auffassung
vom Menschen als Uhrwerk etwa fand ihren
androiden Ausdruck in unheimlichen Automaten
und scheinlebendigen Puppen. Das aus toten
Teilen montierte Monster des Dr. Frankenstein
kündete vom frühindustriellen Schicksal des

Körpers, von seiner Unterwerfung unter das Fabrikregime

und die Zurichtungen der industriellen
Geräte- und Transplantationsmedizin. Ähnlich
wiesen die Phantasien von autonom handelnden

Maschinenmenschen – in Samuel Butlers
«Erewhon» ebenso wie in Karel Capeks «R.U.R.»
oder Fritz Langs «Metropolis» – auf die
Automatisierung und die damit beginnende Ersetzung
des Körpers.

Verarbeiteten die Geschichten von androiden
Robotern die Erfahrung der Taylorisierung und
Automatisierung, so reagierte die Figur des
Cyborgs auf die Einführung des Mikroprozessors in
den 1970er Jahren und die Flut miniaturisierter
elektronischer Geräte, die uns seitdem
buchstäblich auf den Leib rücken – Taschenrechner,

Walkmen und Laptops, Pager, Funktelefone,
Gameboys, PDAs und jüngst auch Softwear, am
Körper zu tragende Kleincomputer. Die
symbiotische Verbindung zwischen Mensch und
digitaler Technik, die sich darin ankündigt, fand
ihren Ausdruck im Aufstieg von Menschmaschinen

zu populären Helden. Im Unterhaltungsfilm

begann er mit Yul-Brynner-Androiden in
Michael Crichtons «Westworld» und setzte sich
über Figuren wie Data, den Terminator, den
Robocop oder die Borgs bis in die 1990er Jahre fort.
Diese Fiktionen trieben deutlich die Wanderung
der immer kleineren Geräte von der Oberfläche
des menschlichen Körpers bis tief in ihn hinein
weiter – eine Phantasie, die derweil längst von
unserer Wirklichkeit eingeholt wurde, in der ja
künstliche Glieder, Organe und implantierbare
Technik wie Herzschrittmacher, Medikamentenspender

oder Identifikationschip alltäglich sind.
Auffällig lässt sich denn auch beobachten, wie

die ästhetische Entwicklung die medizintechnisch
tatsächlich erfolgende Cyborgisierung antizipierte

und begleitete. Stellten die Cyborgs zunächst
noch eine Bedrohung dar, so mutierten sie im

Laufe der Jahre zu Freunden der Menschen – die
drei Folgen der «Terminator»-Serie dokumentieren

diesen Wandel.
Wenn die Kunst in der Vergangenheit als ein

Kompass gelesen werden konnte, der den Weg in
die Zukunft anzeigte – was verrät sie uns dann
heute, in den ersten Jahren des 21. Jahrhunderts,
über den weiteren Prozess der Cyborgisierung?
Nun, auffällig wenig. In der Science-Fiction-
Literatur inflationieren natürlich weiterhin Ideen,
wie sie phantastischer nicht sein könnten – und
zumeist schon vor vielen Jahren zum erstenmal
imaginiert wurden. Nur die Wirklichkeit ist noch
mit dem Aufholen beschäftigt.

Dafür spricht auch, dass sich Spuren der
Cyborgisierung nun dort finden lassen, wo schlicht
vom Alltag erzählt wird. In diesem Frühjahr
erschien etwa ein spannender Gegenwartsroman,
wie er vor ein oder gar zwei Jahrzehnten einzig als

Science-Fiction hätte geschrieben werden können.

Denn in ihm vermag der Held gewissermassen

im Kopf der Heldin zu kramen – weil die ihre
Erinnerungen, Ansichten, Briefwechsel,
Konversationen, Photographien, Lieblingslieder, kurz¬

um ihr ganzes Leben, wie es früher Menschen nur
im eigenen Kopf zusammenbrachten, auf ihrem
Laptop gespeichert hat. Dessen Festplatte birgt
mehr, als all ihre Freunde verraten könnten, mehr
als wessen sie selbst sich vermutlich auf Anhieb
erinnern würde. Was Mathias Nolte in «Roula
Rouge» so glänzend beschreibt – den virtuellen
Direktzugang zum Innenleben eines anderen –,
bestätigt die Anfänge jener cyborgischen Synergetik,

die Ray Kurzweil vor einem Jahrzehnt
postulierte, die Tendenz also zur sukzessiven
Übertragung dessen, was Persönlichkeit ausmacht, auf
dauerhafteres Trägermaterial: «Wir werden unsere

Gehirne schrittweise durch direkte Verbindung mit
Maschinenintelligenz verbessern, bis die Essenz

unseres Denkens vollständig in die viel fähigere und
zuverlässigere neue Maschinerie migriert ist.»

Das utopische Denken und auch der Wille zur
phantastischen Spekulation scheint – dem
zeitgenössischen Blick jedenfalls, der übersehen mag,
was im Rückblick sich als zukunftsträchtig erweisen

wird – seit den 1980er Jahren zunehmend aus

den Künsten in die Wirklichkeit eingewandert zu

Nr.06, 2007 Schweizer Monatshefte



dossier Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

24

ein, in die Nischen avantgardistischer Zirkel und
in die Eliten der Naturwissenschaften selbst.

Eine avantgardistische Keimzelle posthumanen

Denkens entstand um 1990 an der amerikanischen

Westküste, die Gruppe der Extropianer.
Begründet wurde der lockere Zusammenschluss
von Geistes- und Naturwissenschaftern, digerati
und Hightech-Unternehmern von dem Philosophen

Max More. «Die Humanität, das Menschsein,

ist nur eine Durchgangsphase auf dem Pfad
der Evolution» erklärte er: «Es wird Zeit, dass

wir unser Schicksal in die eigene Hand nehmen

und unser Fortschreiten in die Transhumanität
beschleunigen.» Langfristig wurde die evolutionäre

Selbstverbesserung der Spezies angestrebt,
eine post- und transhumanistische Integration
biologischen Lebens in die wuchernde
Technosphäre und die Integration digitaler Technik
in die Körper. Geeignete Mittel zu solcher
Cyborgisierung schienen Computer-Gehirn-Interfaces,

die Manipulation des Erbgutes sowie, zur
Überwindung von Altern und Tod, Kryonik und
nanotechnische Reparatur. Fluchtpunkt war die
Virtualisierung des Lebens selbst, die Aufhebung

der biologischen Einheit von Soft- und Wetware

durch eine Digitalisierung der Informationen,
die individuelle Existenz ausmachen, und deren
Umspeicherung auf dauerhaftere Datenträger.

Die Extropianer verstanden sich so als Avantgarde

der Evolution und forderten nichts weniger

als eine zweite Aufklärung. Die erste habe die
Beherrschung der äusseren Natur philosophisch
abgesichert. Dasselbe sei nun notwendig für die
Durchsetzung einer Cyborg-Zivilisation: die phi-losophisch-

moralische Begründung der Beherrschung

auch der menschlichen Natur.
Vieles von dem, was die Extropianer um die

Mitte der neunziger Jahre propagierten und was

die breitere Öffentlichkeit erstaunte, war gesunkenes

Kulturgut – Ideen, die eine Weile bereits
unter den wissenschaftlichen Eliten und in den
Hightechlabors kursierten. Der Princeton-Physiker

Freeman Dyson etwa schrieb schon 1978:
«Ich glaube nicht, dass die Menschheit noch lange

eine einzelne Spezies sein wird.» Auch der wohl
berühmteste lebende Wissenschafter, der Kosmologe

Stephen Hawking, sieht seit langem schon
Cyborgs über Normalmenschen triumphieren:

«Wir treten in ein neues Zeitalter ein, das Zeitalter
der selbstgesteuerten Evolution.» Einzelne würden
eher früher als später Wege finden, sich selbst mit
Hilfe von Computer- und Gentechnik zu alterslosen

Supermenschen umzuformen, und diese

Cyborgs würden dann die Erde übernehmen und
die Besiedlung des Weltalls beginnen.

Für ein Auslaufmodell hält auch der KI-Pionier

und MIT-Professor Marvin Minsky die analoge

Menschheit, der Konstrukteur der ersten
lernfähigen neuronalen Netze und der ersten
mechanischen Robot-Hand. 1994 etwa fragte er

im «Scientific American»: «Werden Roboter die

Erde erben?» Und bejahte. Von derselben Nachfolge

spricht Carnegie-Mellon-Robotiker Hans
Moravec. Dem Niedergang der Menschheit als

Gattung sieht er mit Begeisterung entgegen:
«Er ist so unvermeidlich wie wünschenswert. Die
Evolution ist wichtiger als wir. Wir sind lediglich
Teile im grossen Ganzen.» Und auch Moravecs
Kollege und Konkurrent Rodney Brooks, Leiter
des «MIT Computer Science and Artificial
Intelligence Laboratory» klingt in seinem Bestseller
«Flesh and Machines: How Robots Will Change
Us» 2002) sicher und optimistisch: «Wir werden

eine Verbindung von Fleisch und Maschinen
werden. Wir werden über das beste verfügen, das

Maschinen bieten können, aber wir werden auch

unser biologisches Erbe besitzen.»

Die eskalierende Cyborgisierung des Homo
sapiens, die Vermählung der Natur mit Produkten,

die Menschen schufen, erscheint daher als

das Schlüsselereignis unserer Epoche. Als die digitale

Technik, die sie heute prägt, noch die Labors
kaum verlassen hatte, schrieb Marshall McLuhan:
«Der Mensch beginnt nun, sein Gehirn ausserhalb

seines Schädels zu tragen und seine Nerven ausserhalb

seiner Haut.» Charakteristisch erschien ihm
eine Witzzeichnung, die einen kleinen Jungen
zeigte, der seiner verblüfften Mutter erzählte:
«Wenn ich einmal gross bin, werde ich ein Computer

sein.» McLuhan kommentierte: «Humor hat
häufig prophetische Kraft.»

Bleiben aber werden wir, die ersten Cyborgs
und unsere Kinder, eine Menschheit 3.0,
selbstevolutionierte Geschöpfe aus Natur, Kultur und
Technik, biologisch ermächtigt und morphologisch

befreit wie keine frühere Spezies. Vorerst
zumindest. Bis uns körperlose Infomorphs
evolutionär übertrumpfen. Doch das ist eine andere

Geschichte.

«Es wird Zeit, dass wir unser Schicksal in die
eigene Hand nehmen und unser Fortschreiten in die
Transhumanität beschleunigen.»

GUNDOL F S.
FRE YERMUTH

geboren 1955,
ist Professor

für angewandte
Medienwissenschaften
in Köln und freier
Publizist.

Nr. 06, 2007 Schweizer Monatshefte


	"Wenn ich einmal gross bin, werde ich ein Computer sein"

