Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)
Heft: 6
Rubrik: Dossier : der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(1) Der Schritt von der Natur zur Ethik

(2) Enbancement — Modellierung eines Ideals

(3) «Wenn ich gross bin, werde ich ein Computer sein»
(4) Natiirlich unnatiirlich

(5) Noch immer Tier

(6) Ziran: Natur und Freiheit in einem gedacht

(7)

7) Die Athletik des Sterbens

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Der Mensch und seine Natur

Begrenzungen sind Herausforderungen. Wie in-
teressant ist etwa eine hohe Mauer! Wer ist da
nicht in Versuchung, zumindest einmal dariiber-
zuschauen oder gar dariiberzuklettern. Ahnlich
ergeht es uns mit den Grenzen unserer physischen
und psychischen Leistungsfihigkeit: wir wollen
dariiber hinaus. Die Leistungssportler machen
es uns vor, motiviert vom Ehrgeiz, getragen von
Beharrlichkeit, unterstiitzt durch Trainingspline
und Drogen. Jede Uberschreitung einer Weltbest-
marke der Leichtathletik ist ein kleiner Triumph
der Grenzverschiebung. Doch die Komparative
«schneller», «weiter» und «hdher» sind masslos, in
ihnen ist die Formulierung «noch héher, «noch
weiter», «noch schneller» angelegt. Ein ewiger
Stachel im Fleisch unseres Ehrgeizes, der nach
Grenzenlosigkeit und Vervollkommnung strebt.
Alles wissen, alles kénnen, alles haben: un-
endlich klug, unendlich reich, unendlich schon
— und unendlich jung, als die Kronung der tiber-
wundenen Endlichkeit. Wiren wir, wenn auch
diese letzte naturgegebene Grenze gesprengt ist,
vollkommen? Wohl eher nicht. Denn auch Voll-
kommenheit ist eine Frage der Perspektive. Ob
das Modell einer vollkommenen Nase oder eines
vollkommen geformten Oberschenkels, das die
Schénheitschirurgen und ihre Kundinnen vor Au-
gen haben mégen, zu jeder Zeit als vollkommen
gegolten hitte, ist zweifelhaft. Es ist wohl eher
eine Frage der Kultur oder Mode. Vollkommen-

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

heit ist zeitabhingig. Womit wir wieder bei der
Begrenzung angelangt wiren. Und sich die Frage
nach der Vervollkommnung der Vollkommen-
heit stellt. Vielleicht wird ja eines Tages moglich
sein, wovon die Sciencefiction-Autoren fabulie-
ren: das Leben in Parallelwelten. In unendlich
vielen Parallelwelten konnten wir gleichzeitig in
unendlich vielen Parallelleben leben, mit unend-
lich vielen Gliicksversprechen (und unendlich
vielen, jeweils auf ihre eigene Art vollkommenen
Nasen und Oberschenkeln).

Doch zuriick in die Gegenwart. Schon jetzt
lisst die Medizin mehr und mehr die Grenzen
ihrer urspriinglichen Aufgabe hinter sich, den
Menschen von Krankheiten zu befreien sowie
seine Verletzungen zu heilen, und beginnt — im
Zusammenspiel mit dem technologischen Fort-
schritt — die menschliche Natur zu verbessern.
Endpunkt wire ein Hybrid aus Mensch und Ma-
schine. Dies wire der Gipfel der gegenseitigen
Durchdringung des Animalischen und des Tech-
nischen, der Natur und der durch unsere Kultur
geschaffenen Technik.

Die Natur als Freund oder Feind, als Vorbild
oder zu tiberwindender Gegenspieler. Eine Zu-
kunft mit ihr oder gegen sie. Die Sammlung von
Essays unseres Schwerpunkts versucht einige Ant-
worten.

Suzann-Viola Renninger

13



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Gerne wird auf die Natiirlichkeit verwiesen, wenn etwas
als moralisch richtig oder falsch dargestellt werden soll.
Doch wie kommen wir dazu, das, was wir als natiirlich

anschen, als gut zu bewerten?

(1) Der Schritt von der Natur

zur Ethik

Thomas Schramme

14

Biomedizinische Technologien werden hiufig
mit Blick auf ihre angebliche Natiirlichkeit oder
Unnatiirlichkeit bewertet. Was sich zu weit vom
Natiirlichen entfernt, gilt in ethischen Kategorien
als falsch, in dsthetischer Begrifflichkeit als eklig.
Englischsprachige Bioethiker sprechen bereits iro-
nisch vom «yuck factor» — dem «Igitt-Faktor» — bei
der moralischen Urteilsfindung. Andere betrach-
ten den Ekel als ernsthaftes Element der ethischen
Urteilsfindung. Doch selbst wenn das Natiirliche
das Wahre, Schéne und Gute reprisentiert, so
bleibt meist im Dunkeln, wodurch es eigentlich
charakterisiert ist. Hier soll der Frage nachgegan-
gen werden, ob und gegebenenfalls nach welchem
Verstindnis das Natiirliche zum Massstab des
menschlichen Handelns werden konnte.

Viele Philosophen wiirden wohl von vorn-
herein bestreiten, dass Natiirlichkeit iiberhaupt
einen sinnvollen ethischen Wert darstellen kann.
Zwar wiirden sie zugeben, dass Werturteile de
facto hiuhig auf Aussagen gegriindet sind, die
die Natur zum Gegenstand haben. Doch scien
Werturteile weder in verteidigender noch kriti-
scher Absicht zu rechtfertigten, indem man sie
mit Beobachtungen iiber Vorkommnisse in der
Natur verbindet. Denn es sei zweierlei, eine Be-
schreibung oder eine Wertung vorzunehmen.

Die beiden bekanntesten Varianten dieses
prinzipiellen Einwands sind das nach David Hu-
me benannte «Gesetz», wonach aus einem Sein
kein Sollen folgt, zum anderen der «naturalisti-

sche Fehlschluss», wie ihn George Edward Moore
eingefithrt hat. Da beide in der Diskussion tiber
die Verbindung von Natur und Ethik von zen-
traler Bedeutung sind, sollen sie hier in gebotener
Kiirze vorgestellt werden. David Hume stellt in
einer oft zitierten Stelle fest:

«In jedem Moralsystem, das mir bisher vor-
gekommen ist, habe ich immer bemerkt, dass der
Verfasser eine Zeitlang in der gewéhnlichen Be-
trachtungsweise vorgeht, das Dasein Gottes feststellr
oder Beobachtungen iiber menschliche Dinge vor-
bringt. Plorzlich werde ich damir iiberraschr, dass
mir anstatt der iiblichen Verbindungen von Worten
mit ist und ist nicht kein Satz mebr begegnet, in
dem nicht ein sollte oder sollte nicht sich finde.
Dieser Wechsel vollzieht sich unmerklich; aber er
ist von grosster Wichtigkeit. Dies sollte oder sollte
nicht driickt eine nene Beziehung oder Behauptung
aus, muss also notwendigerweise beachtet und er-
klirt werden. Gleichzeitig muss ein Grund angege-
ben werden fiir etwas, das sonst ganz unbegreiflich
scheint, nimlich dafiir, wie diese neue Beziehung
zuriickgefiibrt werden kann auf andere, die von ihr
ganz verschieden sind.» («A Treatise of Human
Nature», 1739/40)

In diesem Zitat ist nicht davon die Rede, dass
Sein und Sollen zwei vollig getrennte Sphiren
darstellten, die in keinerlei Verbindung stiin-
den. Es wird nur behauptet, dass man nicht ohne
weitere Auskiinfte und Griinde vom einen zum
anderen schreiten kann. Aus einem Sein folgt
demnach kein Sollen geradenwegs. Es gilt, eine
Liicke zu iberschreiten. Dass diese prinzipiell
nicht tiberwunden werden konne, wird von Hu-
me keineswegs behauptet, sondern nur, dass sie
nicht allein auf der Basis von Tatsachenaussagen
(«Ist-Aussagen») geschlossen werden kénne. Die
Ethik muss Humes Ansatz zufolge keineswegs als
vollig autonom gegeniiber Beschreibungen der
Welt gedacht werden.

Der naturalistische Fehlschluss wird nach
Moores Meinung begangen, wenn das Pridikat
«gut» definiert wird und damit die Frage, ob et-
was Bestimmtes gut sei, geschlossen wird. Lege
man beispielsweise fest, «gut» bedeute «ustvoll»,
dann kénne nicht mehr sinnvoll gefragt werden,
ob das Lustvolle gut sei, denn das wire es per
definitionem. Welche Dinge gut seien, diirfe aber
nicht durch semantische Vorentscheidungen fest-
gelegt werden, sondern miisse immer als offene
Frage gelten.

Moores Argument ist eines zur logischen
Struktur der Sprache der Moral. Dass der Fehl-
schluss «naturalistisch» genannt wird, lidt zu

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Missverstindnissen ein; denn er bezieht sich
keineswegs nur auf solche Theorien, die das Na-
tiirliche als Quelle des Normativen in Anschlag
bringen, sondern auf alle, die das Wort «gut» so
analysieren, dass es auf nicht-moralische Eigen-
schaften zuriickgefithrt wird. Dazu gehren auch
metaphysische wie «von Gott geschaffen» (auch
wenn das nicht Moores Beispiel ist). Moore be-
tont durchaus, dass er in erster Linie die Zuriick-
fithrungen der Ethik auf bestimmte Naturwissen-
schaften kritisieren will. Seine wichtigsten Gegner
sind die Analysen von «gut» als «lustvoll» bei den
Hedonisten, als «hoher entwickelt» bei Herbert
Spencer, aber auch als «gesund» oder — fiir unsere
Fragestellung wesentlich — als «natiirlich».

«Wir diirfen uns also durch die Versicherung,
eine Sache sei natiirlich, nicht dazu verleiten lassen,
einzurdumen, sie sei gut. Gut meint definitions-
gemdss keineswegs etwas, das natirlich ist. Somit
bleibr es sters eine offene Frage, 0b etwas, das natiir-
lich ist, auch gut ist.» («Principia Ethica», 1903)

Moores Argument des naturalistischen Fehl-
schlusses hat zahlreiche Kritik auf sich gezogen.
Er hat sich spiter auch selbst bei mehreren Ge-
legenheiten selbstkritisch mit seiner Konzeption
der naturalistic fallacy beschiftigt und zugegeben,
dass er den naturalistischen Ethiken eigentlich
keinen logischen Fehlschluss unterstellen kénne,
sondern bloss die Verwechslung (confusion) eines
seiner Meinung nach unanalysierbaren Pridikats
(«gut») mit irgendeinem naturalistischen oder
metaphysischen Pridikat («lustvoll» etc.).

Allerdings scheint dennoch zumindest so viel
an Moores Argument richtig zu sein: was gut
und wertvoll ist, kann nicht durch Definitionen
festgelegt werden. Daraus folgt allerdings nicht,
dass in der Ethik der Bezug auf naturalistische
Erkenntnisse bedeutungslos wire, sondern bloss,
dass die linguistische Analyse der Sprache der
Moral zur Begriindung ethischer Urteile nicht
ausreicht.

Interessanterweise haben dennoch viele Na-
turwissenschafter Moores Argumentation und
die Rede vom naturalistischen Fehlschluss na-
hezu zum Dogma erklirt. So schreibt etwa der
Evolutionspsychologe Steven Pinker, der Hun-
derte von Seiten darauf verwendet, den Leser zu
tiberzeugen, wie wichtig die Einsichten der Bio-
logie und speziell der Evolutionstheorie fiir ein
angemessenes Verstindnis der Wirkungsweise
des menschlichen Geistes und der menschlichen
Kultur seien:

«Die Natur schreibt uns nicht vor, was wir hin-
nehmen und wie wir unser Leben fiihren sollen. ...

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Obwobl ich mich lingst im fortpflanzungsfihigen
Alter befinde, habe ich bisher absichtlich keine Kin-
der, sondern ich habe meine biologischen Ressourcen
vergeudet. ... Aber mir gefillt es so, und wenn es
meinen Genen nichr gefillt, sollen sie meinerwe-
gen von der Briicke springen.» («How the Mind
Works», 1998)

Zwar weist Pinker an dieser Stelle zu Recht
darauf hin, dass wir als Menschen frei sind, gegen
die «Imperative» der Natur aufzubegehren. Diese
Tatsache hat offensichtlich Auswirkungen auf das
Verhilwis von Natur und Echik. Die Normativi-
tdt von Werten und Normen — ihr «Soll-Charak-
ter» oder «Magnetismus» (C.L. Stevenson) — kann
nicht allein auf ihrer Fundierung in der Natur
beruhen, da wir uns gegen ihre «Empfehlungen»
richten kénnen. Die Ethik kann demnach nicht
auf die Erkenntnisse der Naturwissenschaften
reduziert werden. Doch Pinker folgert dariiber
hinaus:

«Wie viele Philosophen, glaube ich, dass Wissen-
schaft und Ethik zwei in sich geschlossene Systeme
sind, die aus denselben realen Elementen bestehen,

Die Ethik kann zwar nicht auf empirische Tatsachen
zuriickgefiithrt werden, doch folgt daraus nicht, dass

sie ihnen gegeniiber vollstindig autonom sei.

genau wie Poker und Bridge unterschiedliche Spiele
sind, die mit dem gleichen Satz von 52 Karten ge-
spielt werden.» (ebda.)

Damit scheint er das Kind mit dem Bade
auszuschiitten., Denn gerade die Tatsache, dass
beide «Spiele» mit demselben Material auskom-
men miissen, scheint eine nihere Verbindung
zwischen Ethik und Natur zu begriinden als er
zugestehen will. Aus den beiden genannten Ein-
winden der Sein-Sollen-Kluft und des naturali-
stischen Fehlschlusses folgt jedenfalls niche, dass
Tatsachen generell, oder speziell Natiirlichkeit,
nicht als Quelle des Guten und Wertvollen in
Frage kommen konnen. Sicherlich miissen dazu
weitere Pramissen ins Spiel gebracht werden, die
selbst auf genuin normativen Uberlegungen fus-
sen. Die Ethik kann zwar nicht auf empirische
Tatsachen zuriickgefiihrt werden, doch folgt dar-
aus nicht, dass sie ihnen gegeniiber vollstindig
autonom sei.

Ein weiterer Grund, warum unsere ethischen
Vorstellungen nicht ohne weiteres durch die Na-
tur geprigt werden sollten, ist das ambivalente
Verhiltnis des Menschen zur Natur. Auf der ei-

15



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

nen Seite steht die Furcht, auf der anderen die
Zuneigung. Die Natur ist Feindin und Freundin,
Moérderin und Erndhrerin zugleich. Die Natur
sorgt durch ihre Friichte fir die Befriedigung
menschlicher Bediirfnisse. Aber der Mensch hat
auch Begierden, deren Erfiillung durch Bedin-
gungen in seiner Umwelt gefihrdet wird. Die
Natur muss daher vom Menschen bearbeitet und
letztlich bekdmpft werden, um alle seine Bediirf-
nisse zu erfiillen. Uberschwemmungen, wie sie
in relativ unfruchtbaren Lindern vorkommen,
sind Beispiele dieser zwiespiltigen Beziechung des
Menschen zur Natur. Hochwasser kénnen not-
wendig sein, damit iiberhaupt etwas wichst, an-
derseits sind sie gefihrlich und im schlimmsten

Fall todlich.

Die genannte notwendige Entfernung des Men-
schen von der Natur ist in der biblischen Ge-
schichte von der Vertreibung aus dem Garten
Eden festgehalten: Die ersten Menschen wurden
aus dem Garten gewiesen, weil sie vom Baum der
Erkenntnis gegessen hatten. Ab sofort wussten

Da natiirliche Ereignisse fiir den Menschen

schreckliche, ja sogar todliche Folgen
zeitigen konnen, fragt es sich, wie Natiirlichkeit

zu einem Giitesiegel werden konnte.

16

Adam und Eva um Gut und Bése; ihnen waren
«die Augen gedfinet». Erst dann kamen also fiir sie
Werte in die Welt, denn diese sind abhiingig vom
Blick des Menschen. Vorher waren zwar alle na-
tiirlichen Bediirfnisse erfiillt, nur hatten die Men-
schen sich keine eigenen Zwecke setzen kénnen,
da sie sozusagen blind waren. Sie befanden sich
in einem Zustand der Sicherheit, waren aber auch
auf ein bestimmtes Leben festgelegt. Insofern ist
der Austritc aus dem Garten Eden gleichbedeu-
tend mit dem Eintritt in das Reich der Freiheit.
Kurz, der Mensch wurde erst wirklich zum Men-
schen, indem er das Paradies verliess. Gleichzeitig
schuf er gegeniiber der urspriinglichen eindimen-
sionalen Beziehung zur Natur eine weitere, indem
er sich mit dem Gebrauch seiner Freiheit gegen
sie setzte. Es scheint daher, als sei die Ambivalenz
in unserer Beziehung zur Natur selbst ein natiirli-
cher Bestandteil des menschlichen Lebens.
Darauf aufbauend kénnte man vereinfachend
zwei antagonistische Idealtypen der Bezichung des
Menschen zur Natur festhalten, die in der Rein-
form eher selten anzutreffen sind, vielmehr beide

in unterschiedlicher Ausprigung das menschliche
Leben und verschiedene Kulturen prigen. Auf
der einen Secite steht der Typ Mutter-Kind-Ver-
hilenis: der Mensch als Spross der Mutter Natur.
Hiermit identifizieren sich zivilisationskritische
und naturromantische Bewegungen, die Slogans
wie «Die Natur weiss es besser» und «Zurtick zur
Natur» hervorgebracht haben. Auf der anderen
Seite befindet sich der Typ Herr-Knecht-Ver-
hilenis, wobei der Mensch selbstverstindlich als
Herr fungiert. «Macht euch die Erde untertan»
steht als Leitspruch tiber dieser Sichtweise, oder
sogar im Extremfall das futuristische «Tod dem
Mondenschein». Sollen wir der Natur folgen oder
sollen wir sie dem Menschen anpassen? So kann
die Leitfrage der in Streit liegenden Positionen
formuliert werden.

Die beiden Grundhaltungen lassen einen ein-
fachen Schluss — vom Natiirlichen als dem der
Natur Entsprechenden, zum Guten und Richti-
gen — unwahrscheinlich erscheinen. Da natiirli-
che Ereignisse fiir den Menschen schreckliche,
ja sogar todliche Folgen zeitigen kdnnen, fragt
es sich, wie Natiirlichkeit zu einem Giitesiegel
werden konnte. Verdankt sich die Feier des Na-
tiirlichen am Ende nur der Sehnsucht des zivi-
lisationsmiiden Stiadters, der in seinem mit den
neuesten technischen Geriten ausgestatteten und
angenehm klimatisierten Luxusappartement sitzt
und davon triumt, nacke iiber eine sonnendurch-
flutete Waldlichtung zu tollen? Derselbe Stidter
wird doch, wenn ihn ein Zipperlein plagt, seinen
Sportwagen starten, um in der nichstgelegenen
Spezialklinik den Einsatz des Kernspintomogra-
phen zu verlangen.

«Um es ohne Umschweife zu sagen: Fast alles,
wofiir die Menschen, wenn sie es sich gegenseitig
antun, gehingt oder ins Gefingnis geworfen wer-
den, tut die Natur so gut wie alle Tage. Das, was
menschlichen Gesetzen als die verbrecherischste
Handlung gilt, das Toten, iibt die Natur einmal an
jedem lebenden Wesen, und in einer betrichtlichen
Zahl von Fillen nach langen Qualen, wie sie nur
die allerschlimmsten menschlichen Ungebeuer, von
denen wir wissen, ibren Mitmenschen je absichtlich
zugefiigt haben.» (].S. Mill: «Three Essays on Na-
ture», postum 1874)

John Stuart Mills Furor gegen die Naturbe-
geisterten des viktorianischen Zeitalters in allen
Ehren, aber derart einfach kann eine solch ver-
breitete Uberzeugung, wonach das Nariirliche
gleichbedeutend mit dem Guten sei, nicht ad
absurdum gefiihrt werden. Vielmehr scheint eine
spezifische Vorstellung des Natiirlichen dessen

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



positiven Wert zu begriinden. Nicht einfach das,
was in der Natur vorkommt, scheint gemeint zu
sein, sondern ausschliesslich das dem Menschen
Zutrigliche. Dann fragt es sich allerdings, ob
«Natiirlichkeit» nicht bloss ein anderer Name fiir
das sei, was wir Menschen fiir gut halten. Und
somit liefe die Behauptung, dass das Natiirliche
das Gute sei, auf die wenig informative Aussage
hinaus, dass das Gute gut fiir uns ist. Als Wert-
kriterium eingesetzt, soll das Natiirliche anschei-
nend ambitionierter sein, nimlich eine objektive
Richtschnur des Guten und Richtigen darstel-
len. Als Wertmassstab soll etwas dienen, das von
menschlichen Interessen unabhingig vorliegt.

Unter den vielen Dimensionen des Natiirli-
chen ist es meines Erachtens eine bestimmte Be-
deutung, die den Zusammenhang zur Ethik her-
stellen konnte. Das Natiirliche ist dieser Lesart
zufolge selbstorganisiert, das Kiinstliche hingegen
durch von aussen auferlegte Zwecke bestimmt.
Dieser Unterschied wird mit dem Gegensatz von
Natur und Technik gefasst. Bereits Aristoteles
unterschied in dhnlicher Weise das von Natur aus
Seiende und das technisch Seiende. Als Beispiel
dient ihm das Weidenbett. Es ist ein vom Men-
schen mit einem bestimmten Zweck versehener
Gegenstand, ein technisches Ding. Wiirde man
es vergraben, wiichse daraus (angenommen das
Potential zum Wachstum wire vorhanden) kein
Bett, sondern ein Weidenbaum.

Ein Baum wichst, er bekommt Aste, dann
Blirter, verliert sie wieder usw. Verschiedene ziel-
gerichtete Vorginge, wie die Umwandlung von
Sonnenlicht in Energie durch Photosynthese,
sind dazu nétig. Zwar kann das alles beeinflusst
werden, etwa indem Zweige beschnitten werden,
aber die Abliufe selbst, die das Werden und Ver-
gehen eines Baumes bestimmen, sind nicht vom
Menschen festgelegt worden, sondern dem Na-
turding eigen. Im Gegensatz dazu sind Produkten
die Ziele ihres Daseins nicht inhirent. Sie werden
vielmehr mit bestimmten Zwecken versehen, Das
Material eines Produkts kann durchaus der Natur
entstammen, entscheidend fiir den Unterschied
ist die Organisation aufgrund bestimmter Ab-
sichten. Ein Ast, den wir am Wegrand finden,
selbst einer, der von uns in keiner Weise bearbei-
tet wurde, kann uns als Wanderstab dienen. Er
wird damit zu einem technischen Ding.

Selbstorganisierte, natiirliche Vorginge schei-
nen Zwecke zu verwirklichen, die vollig unabhin-
gig von menschlichen Interessen ablaufen. Hinzu
kommt die Tatsache, dass der menschliche Or-
ganismus selbst ein «Naturdingy, also auch von

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

bestimmten inhdrenten zielgerichteten Ablaufen
bestimmt ist. Es liegt deshalb nahe, im Natiirli-
chen als dem Selbstorganisierten den Schliissel zu
einem angemessenen Verstindnis des normativen
Gebrauchs zu sehen. Die zielgerichteten Vorgin-
ge in der Natur bestimmen nach dieser Deutung
das Gute und Richtige, und zwar unabhingig da-
von, wie der Mensch dazu steht.

Doch ein wesentlicher Unterschied zwischen
den Lésungen, die die Natur hervorbringt und
solchen, die der Mensch findet, liegt darin, dass
die Natur unbewusst und ungeplant verfihrt,
wihrend der Mensch sich Ziele bewusst setzt und
geplant versucht, sie zu verwirklichen. Kurz, na-
tirliche Vorginge mégen zielgerichtet ablaufen,
aber nur der Mensch setzt sich Zwecke. Er ver-
folgt Interessen und sucht Losungen. Diese sind
aber immer vom Zweck bestimmt, in der Natur
hingegen zufillig. Der Mensch kann sogar indi-
viduelle Zwecke verfolgen und dabei ein Ding
— wie man sagt — zweckentfremden, etwa wenn
er mit einem Schuh einen Nagel in die Wand
schligt.

Gleichwohl, die normative Kraft der Natur,
der «Magnetismus», muss — so konnte
man es ausdriicken — von Menschen selbst

beigesteuert werden.

Die Tatsache, dass die Natur keine Zwecke ver-
folgt, stellt die einfache Ubertragung der natiir-
lichen Zielgerichtetheit auf menschliche Ver-
hiltnisse in Frage. Damit ist wiederum nicht die
Behauptung widerlegt, dass der Mensch sich die
Abliufe in der Natur zum Vorbild machen sollte.
Gleichwohl, die normative Kraft, der «Magnetis-
mus», muss — so kénnte man es ausdriicken — von
Menschen selbst beigesteuert werden. Insofern
gibt es keinen cinfachen Schritt von der Zielge-
richtetheit der Natur zur Zweckorientierung des
Menschen. Und deshalb kann die Natiirlichkeit
fiir uns nur dann zu einem Wert werden, wenn
wir sie dazu erheben.

THOMAS
SCHRAMME,

geboren 1969, ist nach

seiner Habilitation in
Philosophie Senior

Lecturer am Centre for
Philosophy, Humanities

and Law in Health

Care der University of

Wales in Swansea.

Zu seinen jiingsten
Buchpublikationen
zihlen «Gerechtigkeit
und soziale Praxis»
(2006) sowie
«Philosophy and
Psychiatry» (Hg. mit
Johannes Thome,
2004).

17



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Schén, gesund, sexuell attraktiv, kdrperlich und

geistig maximal leistungsfihig. Und dies bis in

alle Ewigkeit. Eine Vision, die von der Medizin fordert,
nicht mehr nur zu heilen, sondern die menschliche
Natur zu verbessern.

(2) Enbancement —
Modellierung eines Ideals

Christian Lenk

18

Die Gegenwart begeistert sich an der Vorstellung
des perfekten Korpers: medizinische Eingriffe
zur Verschonerung des Kérpers haben ihre An-
riichigkeit weitgehend verloren, Doping erfreut
sich in weiten Teilen des Leistungssportes gros-
ser Beliebtheit. Stars und Models sind 6ffentliche
Leitbilder geworden, die in Sachen Aussehen und
Selbstdarstellung die Massen inspirieren. In ge-
wisser Weise scheint der Korper selbst von der
ganzen Person Besitz zu ergreifen. Eine Person
wird mehr und mehr danach beurteilt, wie weit es
ihr gelingt, ihren Kérper an die dusserlichen Ide-
ale der sexuellen Attraktivitit und der maximalen
Leistung anzupassen.

Die Abbildungen in den Populirmedien, die
den Korper des Sportlers als eine Maschine zei-
gen, sind Stilisierungen dieses Prinzips: es gibt
keine Person mehr, sondern der Mensch ist vél-
lig in der Aufgabe aufgegangen, seinen Korper
zu perfektionieren. Dennoch besitzt das Bild des
Korpers in der medialen Darstellung eine eigen-
artige Kiinstlichkeit. Die Gesellschaft, die von der
Vorstellung des idealen und zeitlos jungen Kor-
pers besessen zu sein scheint, entfernt sich in der
Realitit immer stirker von diesem Ideal.

Denn in Wirklichkeit leben wir in einer ra-
pide alternden Gesellschaft, die mit Bewegungs-
mangel und chronischer ﬁberemiihrung kimpft.
Dieser Kampf erscheint relativ aussichtslos, so-
lange er sich allein gegen die Auswirkungen die-

ser Lebensweise richtet, und das Unternehmen
einer «Verbesserung» oder des enhancement des
menschlichen Kérpers als eine vergleichsweise
fruchtlose Kompensationsiibung,

Der Begrift «enhancement» bezieht sich auf
medizinische Eingriffe, die nicht auf die Therapie
einer Krankheit, sondern auf aussermedizinische
Zwecksetzungen — wie die Verwirklichung eines
Schonheitsideales — abzielen. Doch das Gesicht
des alternden Stars wirkt am Ende trotz den vielen
Operationen nicht nur alt, sondern auch masken-
haft leer, seines Charakters entkleidet. Als Folge
gerit daraus moglicherweise die Uberlegung, eine
«Verbesserung» des menschlichen Kérpers miis-
se nur noch radikaler gedacht und durchgefiihre
werden, als das mit den chirurgischen Praktiken
und leistungssteigernden Mitteln der Gegenwart
moglich sei. Eine derartige Form des enbancement
des menschlichen Kérpers kann jedoch auch eine
Form der Verdringung darstellen, zur Vermei-
dung einer Konfrontation mit den Grenzen der
eigenen Lebensfithrung.

Ist die Tatsache, dass der Mensch selbst Hand
an seine eigene Natur legt, dass er sie gestalten
und kultivieren, dass er ihre natiirlichen Grenzen
{iberschreiten will, nicht eine seiner ureigensten
Eigenschaften? Wurde nicht die menschliche Kul-
turgeschichte mit den Elementen der Erzichung
und der zweckdienlichen Zurichtung des Kérpers
gerade von der Einstellung geprigt, dass die Na-
tur des Menschen nicht ein fiir allemal festgelegt
sei, sondern zukunftsoffen immer wieder neube-
stimmt werden miisse? Bereits der Renaissance-
Philosoph Giovanni Pico della Mirandola nennt
den Menschen in seiner Schrift «Uber die Wiirde
des Menschen» ein Chamileon, da er mit freiem
Willen seine eigene Natur bestimmen kénne («De
hominis dignitate oratio», 1486).

In diesem Zusammenhang ist allerdings auf
einen europiischen Sonderweg zu verweisen, der
in der Aufklirung das Bild des natiirlich-kulti-
vierten Koérpers des Europiers gegeniiber dem
barbarisch-zugerichteten Kérper des Fremden
konstituiert. Der Korper des Europiers erscheint
dusserlich unberithrt und wird (seit den Zeiten
des griechischen gymnasion) durch innere Ubung
und Disziplin kultiviert; die barbarischen Prak-
tiken des Zusammenbindens des Fusses (bei der
chinesischen Frau), der Deformierung des Schi-
dels (bei den siidamerikanischen Inka und Ma-
ya), der Titowierung der Haut (in Polynesien),
des Anspitzens der Zihne (in Afrika, Ozeanien,
Lateinamerika) und der Zuftigung von Schmuck-
narben (in Melanesien und Siidafrika) erscheinen

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



demgegentiber als kulturell minderwertig. Aber
sind sie nicht lediglich weitere Demonstrationen
des anthropologischen Prinzips, dass die Natur
des Menschen zu einem hohen Grad von kul-
turellen Praktiken geformt und iiberlagert wird,
in einem Ausmass, wo sich von der Natur des
Menschen nur noch in einem metaphorischen
Sinne sprechen ldsst? Diese Beobachtung scheint
allerdings — eher als die Einstellung eines /zisser-
faire gegeniiber allen moglichen Korpermodifika-
tionen — die Frage nach den eigenen Griinden fur
die Ablehnung oder Akzeptanz von Eingriffen am
menschlichen Korper nahezulegen.

In den modernen, liberalen Industrie- und
Konsumgesellschaften steht das Prinzip der
Selbstbestimmung an vorderer, wenn nicht vor-
derster Stelle bei der Rechtfertigung individuellen
Handelns. Die subjektiven Griinde des Individu-
ums erscheinen als geniigende Legitimation, auch
wenn es um die Frage geht, ob der einzelne sich
selbst schidigen diirfe. So gesehen, hat der Libera-
lismus gemiss John Stewart Mills Konzeption —zu
der auch gehort, dass jedermann das Recht habe,
sich selbst zu schidigen — mittelfristig einen Sieg
davongetragen. Ist nicht jeder miindige Biirger in
der Lage, selbst zu entscheiden, ob er gefihrliche
Sportarten ausiiben, riskante Geldanlagen zeich-
nen oder eben, zwecks Formung von Kérper und
Psyche, zu gesundheitlich nicht notwendigen
Operationen oder Medikamenten greifen will?
Das Prinzip der individuellen Verantwortlichkeit
birgt aber auch die Gefahr, gesellschaftliche, kul-
turelle und subkulturelle Anpassungszwinge gar
nicht mehr als solche wahrnehmen zu wollen. Das
Individuum in gesellschaftlichen Zusammenhiin-
gen neigt oft zu gleichférmigen Entscheidungen
und Handlungen, auch wenn es diese als Form
der Individualisierung und Ausdruck der authen-
tischen Persdnlichkeit verstanden wissen will.

Wie weit reicht nun das Prinzip der Selbstbe-
stimmung, angewandt auf die Formung des cige-
nen Kérpers als Ausdruck einer authentischen Per-
sonlichkeit? Und wie ist mit den Wiinschen von
Eltern umzugehen, die méchten, dass ihr Kind
tiber gewisse Eigenschaften verfiigen soll, die ihm
spiter Vorteile im sozialen Umgang mit anderen
und Erfolg im Arbeitsleben sichern sollen? Ist es
nicht legitimer Ausdruck elterlicher Sorge, das
Kind mit den besten Eigenschaften ausstatten zu
wollen, um es fiir spitere Konkurrenzsituationen
zu riisten? Einige Autoren argumentieren, dass
eine solche Form der «Verbesserung» nur gradu-
ell von der konventionellen Form der Erziehung
zu unterscheiden sei. Wire eine vorgeburtliche

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Steigerung des Intelligenzquotienten nicht we-
sentlich zweckdienlicher und angenehmer, als das
Kind spidter zur Nachhilfe zu schicken, um ihm
so eine entsprechende Bildungslaufbahn zu er-
moglichen? An diesen Gedankengingen lisst sich
ablesen, dass es sich im Zusammenhang mit einer
«Verbesserung» des Menschen offensichtlich nicht
in jedem Fall um Selbst-, sondern mitunter auch
um Fremdbestimmung dariiber handelt, welche
Eigenschaften fiir andere Menschen fiir erstre-
benswert gehalten werden. Die Erziechungsana-
logie zeigt auch gewisse Grenzen der «Bildung»
des Menschen. Die moderne Pidagogik versteht
sich als eine Unterstiitzung der Persénlichkeit,
der sie Wissen und Hilfen zur Lebenstithrung an
die Hand gibt — es geht ihr nicht um eine Anpas-
sung und Anderung der Person, wie von enhan-
cement-Massnahmen angepeilt. Wir akzeptieren
eben nicht alles als Erziehung, sondern nur das,
was zu einer Entfaltung der vorhandenen Talente
und zu einer emanzipativen Stirkung der Person
zu fithren vermag,.

Ein besonders augenfilliges Feld der biome-
dizinischen Auseinandersetzung mit den natiir-

Das Individuum in gesellschaftlichen

Zusammenhingen neigt oft zu gleichférmigen
Entscheidungen, auch wenn es diese als Form der
Individualisierung verstanden wissen will.

lichen Grenzen des menschlichen Kérpers ist die
sogenannte Anti-Ageing-Medizin. Interessant da-
bei ist insbesondere, dass das Alter — von einigen
unliebsamen Begleiterscheinungen abgesehen —
nicht selbst als Krankheit gelten kann, wobei sich
die Frage stellt, wogegen sich die Anti-Ageing-
Medizin denn eigentlich richtet. Das Phinomen
der Anti-Ageing-Bewegung zeigt auch, dass die
verbreitete Verherrlichung des jugendlichen Kér-
pers nur die eine Seite der Medaille ist, wihrend
die andere Seite darin besteht, die Lebensphase
des Alters zu entwerten und sie sogar zu etwas Be-
handlungsbediirftigem zu machen. Traditionell
war das Alter immer ein Zeichen des besonderen
Status eines Menschen. Mit dem Alter wurde ei-
ne besondere Wiirde, in langen Jahren angehiuf-
tes Wissen oder sogar Weisheit verbunden. Die
Dynamisierung der modernen im Vergleich zur
traditionellen Gesellschaft fiihrt jedoch zu einer
rapiden Veraltung solchen Wissens, so dass auch
der besondere Status der Alten selbst fragwiirdig
zu werden scheint. Anti-Ageing-Medizin als eine

19



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Auseinandersetzung mit dem alternden Kérper,
die diesen als méglichst fit und jugendlich er-
scheinen lassen soll, vermag hier nichts weiter, als
das Aussehen der Alternden zu retuschieren. Es
bleibt eine offene Frage, ob die Verluste, die aus
der Ablehnung des Alters entstehen, nicht gros-
ser sind als die erwarteten Gewinne, die ohnehin
niemals zu einer Aufldsung des Grunddilemmas
des Alterns fithren kénnen.

Dass gewisse Gruppen in besonderem Um-
fang zu «Verbesserungs»-Massnahmen greifen
— Frauen (zur Herbeifiihrung eines sexuell attrak-
tiven Korpers), Migranten (zur Europiisierung
ihres Ausschens), kleinwiichsige Menschen (zur
Anpassung ihres Kérpers an den Gréssendurch-
schnitt), unaufmerksame Kinder, insbesondere
Jungen (zur Erhohung ihrer Konzentrations-
fihigkeit) und alte Menschen —, deutet darauf
hin, dass diese Personen offenbar mit ihren phy-
sischen und psychischen Eigenschaften in ganz
besonderem Masse nicht dem gesellschaftlichen
Leitbild des leistungsfihigen und selbstbestimm-
ten Individuums entsprechen. Diese Feststellung
ist paradox, da es sich in diesen Fillen nicht per se

Die Energie- und Leistungsbilanz moderner Maschinen
ist bescheiden gegeniiber den Leistungen der

natiirlichen Organismen.

CHRISTIAN
LENK, geboren 1971
in Eschwege, hat

im Jahr 2002 zum
Thema Enhancement
promoviert

und arbeitet als
Medizinethiker an
der Abteilung fiir
Ethik und Geschichte
der Medizin der

Universitit Gottingen.

20

um «Randgruppen» oder behandlungsbediirftige
Zustinde im genuinen Sinn handelt. Die Fest-
stellung ist auch in der Hinsicht paradox, dass
sich die modernen, liberalen Gesellschaften als
besonders freiziigig verstehen und sich regelmis-
sig darauf etwas zugute tun, dass in ihnen eine
besondere Form des Pluralismus, eine Akzeptanz
der Vielfalt, gepflegt werde. Doch diese Selbst-
sicht wird Liigen gestraft, wenn diejenigen, die
nach Verhalten oder Aussehen nicht der Norm
entsprechen, sich dem unterschwelligen An-
spruch gegeniibersechen, sich durch operative
oder pharmakologische Massnahmen bitteschon
auf Gleich bringen. So geschieht es denn, dass
solche «Verbesserungs»-Massnahmen von einigen
Betroffenen primir als Emanzipationsakte ge-
geniiber den bisher erfahrenen Zuriickweisungen
verstanden und unternommen werden. Und es
bleibt die Feststellung, dass sich die Toleranz der
«liberalen» Gesellschaften gegeniiber abweichen-
dem Verhalten oder Aussehen in engen Grenzen
zu halten scheint.

Die Realitit des enhancement sieht also ver-
gleichsweise trist aus gegeniiber den Befiirwor-

tern einer Modifikation des Menschen und den
hochfliegenden Visionen, wie sie sich etwa im
Transhumanismus niederschlagen. Kann der
erdverhaftete Wunsch nach operativen Eingriffen
zwecks Angleichung an ein herrschendes Schon-
heitsideal tiberhaupt etwas zu tun haben mit der
luftigen Sicht von der Uberwindung des Men-
schen durch eine biotechnologische Fortsetzung
der naturwiichsigen Evolution der Arten? Mog-
licherweise laufen diese Zukunftsbilder auf die
Bereitstellung — zumindest in Form eines theore-
tischen Uberbaus — einer Ideologie der Machbar-
keit hinaus, die momentan allerdings noch mit
einigen fundamentalen Mingeln behaftet ist.

Entgegen den Versprechungen der Protagoni-
sten des Transhumanismus, sind es zur Zeit kei-
neswegs die Entwiirfe der Techniker und Ingeni-
eure, die fiir eine besonders langlebige Dauer und
Existenz kiinstlicher Produkte stehen, sondern
die natiirlichen Originale, die aus dem selbstre-
gulierenden Verlauf der Evolution hervorgegan-
gen sind. Ein typisches «langlebiges» Konsumgut
wie ein Auto hat eine maximale Lebensdauer von
vielleicht 15 bis 20 Jahren — die durchschnittliche
Lebensspanne des Menschen betrigt ein mehr-
faches davon. Die Energie- und Leistungsbilanz
moderner Maschinen ist bescheiden gegeniiber
den Leistungen der natiirlichen Organismen.
Die Entwiirfe der modernen Robotik gelten nor-
malerweise nach vier bis fiinf Jahren als Schrott,
wenn sie Giberhaupt je funktioniert haben. Die
jahrzehntelangen Bemithungen zur Entwicklung
kiinstlicher Intelligenz kénnten mangels Nach-
weisbarkeitaufkeiner Intelligenzquotienten-Skala
verortet werden. Die sogenannte Neuroprothetik
und -sensorik steht im Moment in jeder Hinsicht
am #ussersten Anfang jeglicher eventuell mogli-
chen Entwicklung. Denn mit den groben Mitteln
der Elektronik sich in das superkomplexe und fi-
ligrane menschlichen Nervennetz einzuloggen,
ist eine gigantische Herausforderung. Die Auf-
nahme und Bearbeitung der von einer beliebigen
Umweltsituation produzierten Information, wie
das menschliche Gehirn sie umfassend und pro-
blemlos als «Hintergrundaufgabe» bewiltigt, ist
mit einer computergestiitzten Bildauswertung al-
lenfalls fiir einige wenige fest definierte Parameter
zu schaffen. Der Transhumanismus ist also eine
Utopie im eigentlichen Wortsinn — zum gegen-
wirtigen Zeitpunkt unrealistisch. Ob er sich je als
mehr als heisse Luft zu entpuppen vermag, wird
sich erst zeigen miissen.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Cyborgs — Hybride aus Maschinen und Organismen
—sind in der Literatur schon lange ein Topos. Noch
mogen sie als abstruse Phantasieprodukte beiseite
geschoben werden, doch Herzschrittmacher, Horgerit
und kiinstliche Hiifte zeigen uns: die ersten Schritte

in die Cyborgisierung haben wir schon lingst gemacht.

(3)«Wenn ich einmal gross bin,
werde ich ein Computer sein»

Gundolf S. Freyermuth

In unserem Leben sind wir immer ein wenig weiter
als in unserem Denken, sagte Marshall McLuhan.
Denn wir nehmen die Welt im Riickspiegel der
Reflexion wahr und pflegen daher die Gegenwart
mit dem zu verwechseln, was haarscharf vorbei
ist. Weshalb die meisten von uns auch glauben,
sie seien noch Menschen alten Schlages, Ange-
horige der abendlindischen Menschheit 2.0,
Mischwesen also aus Natur und einer Kultur, wie
sie nahezu allen, die in sie hineingeboren werden,
mit den Jahren zur zweiten Natur wird. Realiter
aber sind die meisten von uns lingst Cyborgs.
Bei dem einen Freund zeichnet sich in diesen
Sommertagen unter der nackten Brusthaut der
Herzschrittmacher ab, der andere hat eine kiinst-
liche Herzklappe, erkennbar an der geschwun-
genen Narbe. Eine Freundin — die dritte schon
— klagt tiber die kiinstliche Hiifte, die andere lobt
ein Transplantat, iiber das sie 6ffentlich nicht so
gerne redet. Man selbst hat ein kiinstliches Ohr.
Im Fernsehen sind Menschen mit kiinstlichen
Beinen bei Kletterleistungen zu sehen, die den
eigenen, unkiinstlichen Geridtschaften kaum
zugetraut werden. Professoren und Studenten
pflanzen sich und Haustieren Chips ein. Men-
schen, die man mal als Frau kannte, sind lingst
Mann. Und vice versa. Soldaten in voller High-
tech-Ausstattung gleichen Videospiel-Cyborgs,
unterscheiden sich von ihnen allerdings dadurch,
dass sie kiloweise Batterien am Leibe tragen miis-

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

sen. Selbst Techniker, die Flugzeuge oder Autos
reparieren, stépseln sich irgendwo ein und su-
chen mit einem Augmented-Reality-Cyborg-Auge
den Schaden. Mal abgeschen von dem Umstand,
dass die meisten von uns kalte Panik packt, wenn
das Handy einmal nicht funktioniert, auch kein
Internetanschluss da ist und wir unerreichbar
sind, allein und isoliert, abgeschnitten vom echt-
zeitvernetzten Informationsfluss, von unserem
«Borg-Kollektiv».

Das hohe Mass, in dem wir alle — und mit
fortschreitendem Alter immer mehr — Cyborgs
werden, mag unserem Selbstbild widersprechen.
Kulturkritische Vordenker freilich haben die
Richtung, in die die Menschheit marschiert, seit
langem erkannt, seit den Anfingen analoger und
digitaler Elektronisierung. Schon McLuhan, der
ja alle Technik als Erweiterung des menschlichen
Kérpers verstand, prophezeite dem Homo sapiens
die Cyborgisierung. Donna ]. Haraway erklirte
die Symbiose mit unseren Maschinen zur digi-
talen human condition und wurde damit in den
1980e¢r Jahren zur Begriinderin einer intellektuell
einflussreichen Cyborg-Anthropologie: « Wir sind
alle Chimdren, theoretisierte und fabrizierte Hybri-
de aus Maschinen und Organismen; kurz, wir sind
Cyborgs.»

Der Wissenschaftshistoriker David Hess
sprach vom Ende des 20. Jahrhunderts als einem
«Proto-Cyborg-Zeitalter». Sherry Turkle meinte
Mitte der neunziger Jahre: « Wir lernen, uns selbst
als eingestopselte Techno-Korper zu erkennen. Wir
trdumen alle Cyborg-Triume.» Nicholas Negro-
ponte, Leiter des MIT-Media Lab, konstatierte
zur selben Zeit: «Die Cyborgs sind schon hierl
Und Francis Fukuyama — seit seiner Einsicht ins
Ende der Geschichte, wie wir sie seit Hegel ver-
standen, wohl Amerikas bekanntester Philosoph
und Historiker — hilt in «Our Posthuman Future:
Consequences of the Biotechnology Revolution»
(2002) eine Uberwindung der heutigen Mensch-
heit und den Eintritt in eine posthumane Phase
innerhalb der nichsten zwei Generationen fiir
unumginglich.

Was aber genau ist gemeint, wenn so von
unser aller Cyborgisierung die Rede ist? Offen-
sichtlich nicht, dass wir alle zu den Cyborgs des
Cyberpunk oder der Hollywoodfilme wiirden,
zu posthuman augmentierten Mischwesen aus
Stahl und Silicon, schwachem Fleisch und star-
ken Programmen, aus Hard-, Soft- und Wetware.
Oder doch? Wie aber sind wir, die neuzeitliche
Menschheit, soweit gekommen? Und wie soll,
wie wird es weitergehen?

21



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Der Ursprung des neuzeitlichen Dauerpro-
jekts, eine neue, bessere Menschheit zu erschaffen,
datiert in der Renaissance. Mit ihr entstand eine
sikulare Menschheit, die sich selbst zum utopi-
schen Versprechen wurde. «Aufklirung, nimlich
die fortschreitende technische Naturbeberrschung»
(Theodor W. Adorno), beschleunigte sich, getrie-
ben vom Willen zur Verbesserung nicht nur der
irdischen Lebensverhiltnisse, sondern auch zur
Selbstverbesserung. Angestrebt wurde sie sowohl
kuleurell durch Erzichung zu neuen Verhaltens-
weisen, durch bessere Ausbildung wie technisch-
praktisch durch bessere Erndhrung und medizini-
sche Versorgung zur Steigerung von Gesundheit
und Lebensdauer.

Ein neues Bild vom Menschen kam damit
auf, das von den Erfahrungen mit mechanischer
Technologie geprigt war. Dieser Perspektiv-
wechsel initiierte um 1500 die Entwicklung der
Obduktion von einer antiken Textwissenschaft
zur naturwissenschaftlich operierenden Tech-
nik. Der technisch-praktisch orientierte Blick
auf und in den Korper hatte nachhaltige Folgen
fiir den Umgang mit ihm. Solange etwa das Herz

Indem Menschen sich aber als Maschinen begriffen,
stellten sie sich in eine Konkurrenz, die mit

der steigenden Leistungsfihigkeit automatisierter
Apparaturen fatal wurde.

22

als Quell des Lebens und Sitz der Seele begriffen
wurde, konnte man es bestaunen und besingen
und zur Not auch Feinden bei lebendigem Leibe
herausreissen. Eine ganz andere Ansicht musste
jedoch gefunden werden — die vom Herzen als
einer Pumpe —, um zur Vorstellung einer Re-
paratur oder gar des Austauschs dieses Organs
zu gelangen. Die Obduktionspraxis legte so ei-
ner neuen mechanisch orientierten Medizin das
Fundament. Sie erforschte zum einen gezielt die
handwerkliche Reparatur des Organischen durch
Chirurgie und zum zweiten die Substitution des
Organischen durch Anorganisches.

Insbesondere mit der Prothetik legte die me-
chanische Medizin einer Entwicklung das Funda-
ment, die heute in die Cyborgisierung miindet.
Systematischen Ausdruck fand die Mechanisie-
rung des Menschen in der materialistischen Phi-
losophie. Descartes etwa begriff den Verstand als
ein Uhrwerk, den ein Geist beseelte, La Mettrie
erklirte gar den ganzen Menschen in «L’Homme
machine» zur — perfekten — Maschine. Die
Menschheit, die sich in feudalen Zeiten dem Gei-

stigen und dem Organischen zugehérig fithlte,
Gott und den Tieren, (v)erklirte sich nun zum
Automaten. Damit wandelte sich der einzelne zu
einem Lebewesen, das technischer Reparatur und
Verbesserung zuginglich wurde. Der Weg in die
dritte Natur begann.

Indem Menschen sich aber als Maschinen be-
griffen, stellten sie sich in eine Konkurrenz, die
mit der Industrialisierung und der steigenden Lei-
stungsfihigkeit automatisierter Apparaturen fatal
wurde. Giinther Anders brachte diese Erfahrung
auf den Begrift der «promerheischen Scham». Mit
ihm bezeichnete er das Minderwertigkeitsgefiihl,
das die industrielle Menschheit angesichts ihrer
besseren Maschinen befiel. Anders’ Reflexionen
tiber «Die Antiquiertheit des Menschen» (1956)
lieferten so am Scheitelpunkt der Industrialisie-
rung das dialektische Gegenstiick zu dem Lob, das
La Mettrie am Scheitelpunkt der Mechanisierung
dem Menschen ausgesprochen hatte. Die ver-
gleichsweise perfekte Maschine, die ein Mensch
um die Mitte des 18. Jahrhunderts darstellte, ver-
altete um die Mitte des 20. Jahrhunderts zu einer
vergleichsweise peinlichen Maschine. Das Auf-
kommen prometheischer Scham markiert, auch
wenn Giinther Anders sich die Uberwindung der
industriellen als einer unmenschlichen Technik
anders erhoffte, den Anfang aller aktuellen Cy-
borgisierungs-Anstrengungen.

Sie kamen denn auch nahezu zur selben Zeit
auf— im Umgang mit Computern. Dass die digi-
tale Universalmaschine zu mehr imstande war als
ihre analogen Vorginger, erkannte zuerst J.C.R.
Licklider. Richtig, also interaktiv, genutzt konn-
ten Computer «/ntelligenzverstirker» werden.
Licklider forderte daher die «Mensch-Maschinen-
Symbioser (1960), eine funktionale Verschmel-
zung von Computern und Nutzern. Damit
begriindete er die Utopie einer digital augmen-
tierten Menschheit. Populir wurde sie freilich
unter einem anderen Schlagwort: der Rede vom
cybernetic organism, kurz Cyborg.

Den Begriff priagten Manfred Clynes und Na-
than Kline. Mit ihm wollten sie die Hightech-
Ausriistung des Menschen fir Weltraumreisen
bezeichnen. Clynes und Kline wie auch Licklider
dachten freilich nicht an eine physische, sondern
eine funktionale Verschmelzung von Mensch und
Maschine nach dem Vorbild etwa des Fahrrad-
fahrens. Der medizinische Fortschritt allerdings,
den die Digitalisierung einleitete, trieb die Ent-
wicklung iiber diese funktionale Cyborgisierung
— die heute zu Unterscheidungszwecken hiufig
Fyborgisierung genannt wird — weit hinaus und

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



in jene Richtung, die vor einem halben Jahrhun-
dert einzig in den Kiinsten erahnt und vor allem
befiirchtet wurde.

Der radikale Wandel im Umgang mit dem
Kérper verlief natiirlich keineswegs widerstands-
los. Die zeitgendssische Angst vor der Verdnde-
rung —zumal derjenigen des eigenen Menschseins
— wird dokumentiert von den Albtraumfiguren,
die sich jede Epoche neu schuf. Die Auffassung
vom Menschen als Uhrwerk etwa fand ihren an-
droiden Ausdruck in unheimlichen Automaten
und scheinlebendigen Puppen. Das aus toten
Teilen montierte Monster des Dr. Frankenstein
kiindete vom frithindustriellen Schicksal des Kor-
pers, von seiner Unterwerfung unter das Fabrik-
regime und die Zurichtungen der industriellen
Gerite- und Transplantationsmedizin. Ahnlich
wiesen die Phantasien von autonom handeln-
den Maschinenmenschen — in Samuel Butlers
«Erewhon» ebenso wie in Karel Capeks «R.U.R.»
oder Fritz Langs «Metropolis» — auf die Auto-
matisierung und die damit beginnende Ersetzung
des Korpers.

Verarbeiteten die Geschichten von androiden
Robotern die Erfahrung der Taylorisierung und
Automatisierung, so reagierte die Figur des Cy-
borgs auf die Einfithrung des Mikroprozessors in
den 1970er Jahren und die Flut miniaturisierter
elektronischer Gerite, die uns seitdem buch-
stiblich auf den Leib riicken — Taschenrechner,
Walkmen und Laptops, Pager, Funktelefone,
Gameboys, PDAs und jiingst auch Softwear, am
Koérper zu tragende Kleincomputer. Die sym-
biotische Verbindung zwischen Mensch und di-
gitaler Technik, die sich darin ankiindigt, fand
ihren Ausdruck im Aufstieg von Menschmaschi-
nen zu populiren Helden. Im Unterhaltungs-
film begann er mit Yul-Brynner-Androiden in
Michael Crichtons «Westworld» und setzte sich
tiber Figuren wie Data, den Terminator, den Ro-
bocap oder die Borgs bis in die 1990er Jahre fort.
Diese Fiktionen trieben deutlich die Wanderung
der immer kleineren Gerite von der Oberfliche
des menschlichen Korpers bis tief in thn hinein
weiter — eine Phantasie, die derweil lingst von
unserer Wirklichkeit eingeholt wurde, in der ja
kiinstliche Glieder, Organe und implantierbare
Technik wie Herzschrittmacher, Medikamenten-
spender oder Identifikationschip alleiglich sind.

Auffillig ldsst sich denn auch beobachten, wie
die dsthetische Entwicklung die medizintechnisch
tatsichlich erfolgende Cyborgisierung antizipier-
te und begleitete. Stellten die Cyborgs zunichst
noch eine Bedrohung dar, so mutierten sie im

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Laufe der Jahre zu Freunden der Menschen — die
drei Folgen der «Terminator»-Serie dokumentie-
ren diesen Wandel.

Wenn die Kunst in der Vergangenheit als ein
Kompass gelesen werden konnte, der den Weg in
die Zukunft anzeigte — was verrit sie uns dann
heute, in den ersten Jahren des 21. Jahrhunderts,
tiber den weiteren Prozess der Cyborgisierung?
Nun, auffillig wenig. In der Science-Fiction-Li-
teratur inflationieren natiirlich weiterhin Ideen,
wie sie phantastischer nicht sein kénnten — und
zumeist schon vor vielen Jahren zum erstenmal
imaginiert wurden. Nur die Wirklichkeit ist noch
mit dem Autholen beschiftigt.

Dafiir spricht auch, dass sich Spuren der Cy-
borgisierung nun dort finden lassen, wo schlicht
vom Alltag erzihlt wird. In diesem Friihjahr er-
schien etwa ein spannender Gegenwartsroman,
wie er vor ein oder gar zwei Jahrzehnten einzig als
Science-Fiction hitte geschrieben werden kon-
nen. Denn in ihm vermag der Held gewissermas-
sen im Kopf der Heldin zu kramen — weil die ihre
Erinnerungen, Ansichten, Briefwechsel, Konver-
sationen, Photographien, Lieblingslieder, kurz-

Verarbeiteten die Geschichten von androiden
Robotern die Erfahrung der Automatisierung, so

reagierte die Figur des Cyborgs auf die Einfiithrung des

Mikroprozessors in den 1970er Jahren.

um ihr ganzes Leben, wie es frither Menschen nur
im eigenen Kopf zusammenbrachten, auf ihrem
Laptop gespeichert hat. Dessen Festplatte birge
mehr, als all ihre Freunde verraten kénnten, mehr
als wessen sie selbst sich vermutlich auf Anhieb
erinnern wiirde. Was Mathias Nolte in «Roula
Rouge» so glinzend beschreibt — den virtuellen
Direktzugang zum Innenleben eines anderen —,
bestitigt die Anfinge jener cyborgischen Syner-
getik, die Ray Kurzweil vor einem Jahrzehnt po-
stulierte, die Tendenz also zur sukzessiven Uber-
tragung dessen, was Personlichkeit ausmacht, auf
dauerhafteres Trigermaterial: « Wir werden unsere
Gehirne schrittweise durch direkte Verbindung mit
Maschinenintelligenz verbessern, bis die Essenz un-
seres Denkens vollstindig in die viel fihigere und
zuverlissigere neue Maschinerie migriert ist.»

Das utopische Denken und auch der Wille zur
phantastischen Spekulation scheint — dem zeitge-
nossischen Blick jedenfalls, der iibersechen mag,
was im Riickblick sich als zukunfistrichtig erwei-
sen wird — seit den 1980er Jahren zunehmend aus
den Kiinsten in die Wirklichkeit eingewandert zu

23



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

ein, in die Nischen avantgardistischer Zirkel und
in die Eliten der Naturwissenschaften selbst.
Eine avantgardistische Keimzelle posthuma-
nen Denkens entstand um 1990 an der amerika-
nischen Westkiiste, die Gruppe der Extropianer.
Begriindet wurde der lockere Zusammenschluss
von Geistes- und Naturwissenschaftern, digerari
und Hightech-Unternehmern von dem Philoso-
phen Max More. «Die Humanitit, das Mensch-
sein, ist nur eine Durchgangsphase auf dem Pfad
der Evolution», erklirte er: «Es wird Zeit, dass
wir unser Schicksal in die eigene Hand nehmen
und unser Fortschreiten in die Transhumanitit
beschleunigen.» Langfristig wurde die evolutio-
nire Selbstverbesserung der Spezies angestrebt,
cine post- und transhumanistische Integration
biologischen Lebens in die wuchernde Tech-
nosphire und die Integration digitaler Technik
in die Kérper. Geeignete Mittel zu solcher Cy-
borgisierung schienen Computer-Gehirn-Inter-
faces, die Manipulation des Erbgutes sowie, zur
Uberwindung von Altern und Tod, Kryonik und
nanotechnische Reparatur. Fluchtpunkt war die
Virtualisierung des Lebens selbst, die Authebung

«Bs wird Zeit, dass wir unser Schicksal in die
eigene Hand nehmen und unser Fortschreiten in die
Transhumanitit beschleunigen.»

GUNDOLEF S.
FREYERMUTH,
geboren 1955,

ist Professor

fiir angewandte
Medienwissenschaften
in Kéln und freier
Publizist.

24

der biologischen Einheit von Soft- und Wetwa-
re durch eine Digitalisierung der Informationen,
die individuelle Existenz ausmachen, und deren
Umspeicherung auf dauerhaftere Datentriger.

Die Extropianer verstanden sich so als Avant-
garde der Evolution und forderten nichts weni-
ger als eine zweite Aufklirung. Die erste habe die
Beherrschung der dusseren Natur philosophisch
abgesichert. Dasselbe sei nun notwendig fiir die
Durchsetzung einer Cyborg-Zivilisation: die phi-
losophisch-moralische Begriindung der Beherr-
schung auch der menschlichen Natur.

Vieles von dem, was die Extropianer um die
Mitte der neunziger Jahre propagierten und was
die breitere Offentlichkeit erstaunte, war gesun-
kenes Kulturgut — Ideen, die eine Weile bereits
unter den wissenschaftlichen Eliten und in den
Hightechlabors kursierten. Der Princeton-Phy-
siker Freeman Dyson etwa schrieb schon 1978:
«lch glaube nicht, dass die Menschheit noch lange
eine einzelne Spezies sein wird.» Auch der wohl
berithmrteste lebende Wissenschafter, der Kosmo-
loge Stephen Hawking, sicht seit langem schon
Cyborgs iiber Normalmenschen triumphieren:

«Wir treten in ein neues Zeitalter ein, das Zeitalter
der selbstgestenerten Evolution.» Einzelne wiirden
cher frither als spater Wege finden, sich selbst mit
Hilfe von Computer- und Gentechnik zu alters-
losen Supermenschen umzuformen, und diese
Cyborgs wiirden dann die Erde tibernehmen und
die Besiedlung des Weltalls beginnen.

Fiir ein Auslaufmodell hilt auch der KI-Pio-
nier und MIT-Professor Marvin Minsky die ana-
loge Menschheit, der Konstrukteur der ersten
lernfihigen neuronalen Netze und der ersten
mechanischen Robot-Hand. 1994 etwa fragte er
im «Scientific American»: «Werden Roboter die
Erde erben?» Und bejahte. Von derselben Nach-
folge spricht Carnegie-Mellon-Robotiker Hans
Moravec. Dem Niedergang der Menschheit als
Gattung sicht er mit Begeisterung entgegen:
«Er ist so unvermeidlich wie wiinschenswert. Die
Evolution ist wichtiger als wir. Wir sind lediglich
Teile im grossen Gangen.» Und auch Moravecs
Kollege und Konkurrent Rodney Brooks, Leiter
des «MIT Computer Science and Artificial Intel-
ligence Laboratory», klingt in seinem Bestseller
«Flesh and Machines: How Robots Will Change
Us» (2002) sicher und optimistisch: «Wir wer-
den eine Verbindung von Fleisch und Maschinen
werden. Wir werden iiber das beste verfiigen, das
Maschinen bieten kénnen, aber wir werden auch
unser biologisches Erbe besitzen.»

Die eskalierende Cyborgisierung des Homo
sapiens, die Vermihlung der Natur mit Produk-
ten, die Menschen schufen, erscheint daher als
das Schliisselereignis unserer Epoche. Als die digi-
tale Technik, die sie heute prigt, noch die Labors
kaum verlassen hatte, schrieb Marshall McLuhan:
«Der Mensch beginnt nun, sein Gehirn ausserhalb
seines Schidels zu tragen und seine Nerven ausser-
halb seiner Haut.» Charakteristisch erschien ihm
eine Witzzeichnung, die einen kleinen Jungen
zeigte, der seiner verbliifften Mutter erzdhlte:
«Wenn ich einmal gross bin, werde ich ein Compu-
ter sein.» McLuhan kommentierte: «Humor hat
hiufig prophetische Kraft.»

Bleiben aber werden wir, die ersten Cyborgs
und unsere Kinder, eine Menschheit 3.0, selbste-
volutionierte Geschopfe aus Natur, Kultur und
Technik, biologisch ermichtigt und morpholo-
gisch befreit wie keine frithere Spezies. Vorerst
zumindest. Bis uns korperlose Infomorphs evo-
lutiondr Gibertrumpfen. Doch das ist eine andere

Geschichte.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Hiufig unterstellt, doch selten definiert. Eine Frage des
Geftihls, der Gewohnbheit, der Mode oder der Ideologie.
Manche leben es, von den meisten wird es hingegen nur
empfunden. Was ist das Naciirliche?

(4) Nattuirlich unnatiirlich

Riidiger Gérner

Reisende, die am Gate E in Ziirich-Kloten an-
kommen, sehen sich angenehm genétigt, in die
— man vermutet — Elektromagnetschnellbahn,
auch Shurtle genannt, einzusteigen, um in den
Hauptbereich des Flughafens zu gelangen. Bevor
man zu diesem stets piinktlichen Hochgeschwin-
digkeitswunderwerk kommt, begriisst einen be-
reits ein verheissungsvolles, mit alpenlindischen
Emblemen versehenes Plakat von «(my) switzer-
land.com», erginzt durch den mindestens eben-
so wesentlichen Zusatz «ger natural». Im Shurtle
vollzieht sich dann diese Natiirlichkeit, genauer
gesagt: sie intoniert und verbildlicht sich. Der
sich verwundert umblickende Reisende hért
nimlich schon bald auf dem rasanten Weg zum
Flughafenmittelpunkt Kuhglocken, leises Gemu-
he, ein Alphornensemble, und dazu flimmern ge-
spenster-, um nicht zu sagen: menetekelhaft auf
der einen Seite des Tunnels Alpenszenen auf. Auf
so viel Natiirlichkeit, diesem erstrebenswertesten
Gut in der postindustriellen Gesellschaft, war der
Reisende selbstverstindlich, um nicht zu sagen
natiirlich, nicht eingestellt. Am Ende dieses be-
schleunigten Transfers kann er von sich sagen:
Gosh, I really got natural.

So ist das mit dem Natiirlichen heutzutage, es
lauert an den unwahrscheinlichsten Ecken, iiber-
fillt einen werbewirksam, verbiindet sich vor aller
Augen mit einem ganzen Land. Natiirlicher nie
als im Klotener Shuttle.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Von lIlse Aichinger stammt der Satz: «Dass
die Natur das Natiirliche sei, ist grausam.» Ver-
storend ist inzwischen auch, was alles zum Na-
tiirlichen erklirt und wie es vermarktet wird.
Der Natur zunehmend entfremdet, postulieren
wir das Natiirliche wie es uns die Werbetriger
der Medien vormachen. Das Natiirliche versteht
sich nicht selten als Extrem; Freikérperkulturi-
sten halten sich fiir radikal natiirlich, Vegetarier
ohnehin, Leistungsverweigerer, Aussteiger auch,
die inzwischen verblithten Blumenkinder aus
der Hippiezeit nicht minder. Dergleichen Phi-
nomene treten geradezu zyklisch in Erscheinung:
der Naturalismus in der Literatur sowie der von
Nietzsche inspirierte Vitalismus als soziokultu-
relle Befindlichkeit, mit dem Monte Verita als
Gipfelpunkt, dominierte die Natiirlichkeitsszene
um 1900. Auch die literarische Entdeckung der
Alpen durch Albrecht von Haller und ihm fol-
gende ganze Dichtergenerationen bis tief in die
Romantik hatte das Natiirliche bereits auf ihrer
Seite, von den geistigen Kindern Rousseaus zu
schweigen. Dass der Blut-und-Boden-Wahn sich
letztlich auch einer antizivilisatorisch gemeinten
Natiirlichkeitsideologie verdankte, steht leider
gleichfalls ausser Frage. Zuviel Natiirlichkeit ist
mithin ungesund.

In Diskussionen sieht sich das Natiirliche
dogmatisch behauptet, wenngleich kaum noch
definiert. Allenfalls auf diese minimalistische
Begriffsbestimmung scheint man sich einigen zu
kénnen: das Natiirliche ist das Nicht-Virtuelle.
Und es ist ein Sprachfall; unterscheiden doch die
Sprachphilosophie und -wissenschaft traditionell
zwischen natiirlichen, also natiirlich gewachsenen
Sprachen und kiinstlichen Fachsprachen. Zudem
stellt das Natiirliche auch die Glaubensfrage; un-
ter «natiitlicher Religion» versteht man ein an-
thropologisch begriindbares, von allen Ritualisie-
rungen freies religioses Grundgefiihl, einen Sinn
fiir das Heilige, aber auch die Bereitschaft, Nacur
zu sakralisieren. Gegenaufklirer wie Johann Ge-
org Hamann verwiesen am Ende des 18. Jahr-
hunderts darauf, dass mit dieser Art Religiositit
weder das Seelenheil noch die Erlésung erlangt
werden kénne.

Dass wir uns dem Natiirlichen mehr denn
je entfremdet haben, wer wollte dies bestreiten.
Und dass wir uns verkiinsteln, um natiirlich zu
wirken, steht gleichfalls seit langem ausser Fra-
ge. Wir essen, sofern wir es uns leisten kdnnen,
mit Vorliebe biologisch-organisch und kultivie-
ren, wo immer moglich, ein Biotop. Wir setzen
auf die Heilkrifte der Natur und verabscheuen

29



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

pharmazeutische Produkte, da sie «nach Che-
mie riechen». In einem grundlegenden Aufsatz
iiber die «Natiirlichkeit der Chemie» hat Hubert
Markl den Widersinn dieser Terminologien und
Verhaltensmuster aufgezeigt (1991) und berech-
tigterweise gefragt, ob es nicht vielmehr darauf
ankomme, ein informierteres Verstindnis iiber
die «chemischen Grundlagen unseres Daseins» zu
entwickeln, wobei er erachtete: «Es lisst sich keine
Grenzlinie zwischen rein chemischer und rein bio-
logischer Forschung und Produktion ziehen», wobei
er darauf hinwies, dass auch die Unterscheidung
von organisch und anorganisch so lings nicht
mehr greife. Leben ohne chemische Reaktionen,
daran erinnerte er nachdriicklich, sei schlicht
nicht méglich, was tibrigens auch fiir die Kunst
gelte: «Was wiren Kunst und Schinbeit, gibe es
nicht die Chemie der Farben?»

An unserem Verhiltnis zur Kunst hat sich seit
alters auch unsere Bezichung zur Natur und zum
Begriff des Natiirlichen entschieden. «Die Alten
waren so gross im Natiirlichen», befand Goethe in
seiner «Italienischen Reise» und Schiller, der das
«Naive» im wesentlichen mit dem Natiirlichen

Das Natiirliche erscheint mehr und mehr als Ergebnis
einer Anstrengung, die auf die Uberwindung der
Entfremdung von der Natur abzielt.

RUDIGER
GORNER, geboren
1957 in Rottweil am
Neckar, lebt seit 1981
in London. Er ist
Professor fiir Neuere
Deutsche Literatur und
Kulturgeschichte am
Queen Mary College,
University of London.

26

gleichsetzte, hatte in seinem grossen Versuch
«Uber naive und sentimentalische Dichtung»
bereits festgestellt: «Sie [die Alten] empfanden na-
tiirlich; wir empffinden das Natiirliche.» Was besagt
das? Dass die Modernen laut Schiller durchaus
noch ein Empfinden fiir das Natiirliche haben,
wenngleich sie nicht mehr wie «die Alten» inmit-
ten des Urspriinglichen sind. Durch die Emp-
findung kann das aufgehoben werden, was man
nach Schiller die Entfremdung nennen wird.

Goethe illustrierte dieses Phinomen, indem
er seine Bezichung zu den Dichtungen Homers,
namentlich seine erneute Lektiire der «Odyssee»
in Sizilien, wie folgt charakterisierte: «Selbst die
sonderbarsten erlogenen Begebenheiten haben eine
Natiirlichkeit, die ich nie so gefiiblt habe als in der
Nihe der beschriebenen Gegenstinde.» Auch er
kann, mittels der Empfindung, zum Natiirlichen
durchdringen, wobei er sich aber tiber die Natur
dieses vermeintlich Natiirlichen keiner Illusion
hingibt.

Das Natiirliche, Unverstellte, Authentische
schien in der Sturm-und-Drang-Phase des spi-
ten 18. Jahrhunderts noch greifbar; zwischen

klassischem Kunstanspruch und romantischem
Sehnen begann es sich aufzureiben, um im Na-
turalismus zur kunstideologischen Forderung zu
werden und in der Moderne vollends zur Utopie.
Sich natiirlich geben, das meint in der (darstellen-
den) Kunst wie im Leben: nicht nur ungezwun-
gen wirken sondern sein. Aber eben das scheint
schwieriger denn je. Das Natiirliche erscheint
mehr und mehr als Ergebnis einer Anstrengung,
die auf die Uberwindung der Entfremdung von
der Natur abzielt. Das Ja zu Empfindungen, Af-
fekten, Instinkten kann Teil eines solchen Uber-
windungsversuches sein.

Die Definition des Natiirlichen hiingt von den
Zeitumstinden und kulturellen Kontexten ab. In
der britischen Tradition etwa ist seit der schotti-
schen Aufklirung der common sense weitgehend
identisch mit dem, was man fiir das Natiirliche
hilt. Der Gemeinsinn versteht sich dabei gewis-
sermassen als das vergesellschaftete Natiirliche.
Wie verhilt es sich aber mit diesem natiirlichen
Gemeinsinn angesichts eines Versuchs in einem
Pflanzenlabor in Siiddlondon, in dem eine Tabak-
pflanze mit einem in sie gentechnisch eingefiig-
ten Algen-Gen gedeiht, dessen DNA die Tabak-
pflanze dazu bringt, ein fiir sie selbst nutzloses
Protein zu produzieren, welches seinerseits ein
gegen HIV einsetzbarer Stoff ist? Wann werden
wir dergleichen fiir «natiirlich» halten? Und wel-
ches Bewusstsein sihe sich in dieser Akzeptanz
von Natiirlichkeit gespiegelt?

Die Natur dachte sich der b6hmische Jugend-
stilist Alfons Mucha um 1900 als eine unendlich
Schéne, scheinbar schlafend, umwunden von den
Strihnen ihres Haares, gekront, halb sinnlich,
halb iibersinnlich wirkend — kurz, seine Darstel-
lung der Natur in Bronze betonte das Unnatiir-
liche an ihr. Damit erwies sich diese metallne
Allegorie als wegweisend.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Das Tier im Menschen zu zihmen, ja den Menschen
ganz Geist werden zu lassen, war das Projekt

des Humanismus. Es musste scheitern, da schon
seine Voraussetzung falsch war: die Annahme eines
Gegensatzes zwischen Mensch und Natur.

(5) Noch immer Tier

Benjamin Taubald

«Die Idee des Menschen in der europdischen Ge-
schichte driickt sich in der Unterscheidung zum Tier
aus. Mit seiner Unvernunft beweisen sie die Men-
schenwiirde. Mit solcher Bebarrlichkeit und Ein-
stimmigkeit ist der Gegensatz von allen Vorvorderen
des biirgerlichen Denkens, den alten Juden, Stoikern
und Kirchenvdtern, dann durchs Mittelalter und
die Neuzeit hergebeter worden, dass er wie wenige
ldeen zum Grundbestand der westlichen Anthropo-
logie gehért.» (M. Horkheimer, Th.W. Adorno:
«Dialektik der Aufklirung»)

Jede Ideologie braucht und erschafft sich ih-
re Mythen, aber manchen geht das leichter von
der Hand als anderen. Als im ausgehenden 15.
Jahrhundert der italienische Adlige Giovanni
Pico della Mirandola, enttiuschter Student des
kanonischen Rechts, Philosoph und Mitglied des
Kreises um Marsilio Ficino, in Florenz jenen Text
verfasste, der postum unter dem Titel «Uber die
Wiirde des Menschen» zu Berithmtheit gelangte,
da war der Mythos fiir ihn gleichsam die organi-
sche Form, um seine Ideen ins Fliessen und in den
Diskurs seiner Zeit zu bringen. Von Pico wurde
dieser Essay nur als Einleitung zu dem konzipiert,
was er als sein eigentliches Werk betrachtete — ei-
ne Sammlung von 900 Thesen, in denen er die
Konvergenz von antiker Tradition und neuzeit-
lichem Denken, von judischer und christlicher
Uberlieferung, auch von kirchlicher Scholastik

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

und dem Neuplatonismus der Renaissance auf-
zeigen wollte. «Die Gelehrten der Welt» wollte er
nach Rom zusammenrufen, um seinen Katalog zu
diskutieren, und schrieb Einladungsbriefe an die
Universititen Italiens, Frankreichs, Deutschlands
und Spaniens. Er hitte sich denken kénnen, mit
diesem Vorhaben den Widerspruch der Kirche zu
erregen; Papst Innozenz VIII. verbot kurzerhand
das ganze Unternehmen, verurteilte einige der
Thesen als hidretisch und verbannte den Verfas-
ser.

Wihrend das Thesenwerk Picos weitgehend
vergessen ist, dessen Synkretismus schon bald
an Attraktivitit verlor, gilt «Uber die Wiirde des
Menschen» als Schliisseltext der philosophischen
Kultur des italienischen Humanismus und begei-
stert die Gelehrten aller Epochen. Denn mit einer
Vehemenz, die tatsichlich ihresgleichen suchrt,
stellt er den Menschen als das gliicklichste und
bewunderungswiirdigste Wesen der gesamten
Schépfung dar; sein Dasein ist sogar noch dem
der «Engel und der Chire des Himmels, der Sterne
und der iiberweltlichen Intelligenzen» vorzuziehen,
denn unter ihnen allen ist allein der Mensch mit
jener Gabe ausgezeichnet, die ihn nur um ein
weniges geringer als Gott selbst erscheinen ldsst
— der Gabe der Freiheit.

So also Picos Mythos. Der Mensch geht aus
dem letzten Schopfungsake Gottvaters hervor,
um die geschaffene Welt zu vollenden; doch alle
Schitze des hochsten Kiinstlers und Baumeisters,
alle idealen Archetypen sind bereits vergeben, alle
Ringe des Universums sind bereits von Seinen
Geschdpfen bevolkert. «Daber», tihrt Pico fort,
«liess Gotr sich den Menschen gefallen als ein Ge-
schopf, das kein deutlich unterscheidbares Bild be-
sitzt, stellte ibn in die Mitte der Welt und sprach zu
ihm: Wir haben dir keinen bestimmten Wohnsitz
noch ein eigenes Gesicht, noch irgendeine besondere
Gabe verliehen, o Adam, damit du jeden beliebi-
gen Wobhnsitz, jedes beliebige Gesicht und alle Ga-
ben, die du dir sicher wiinschst, auch nach deinem
Willen und nach deiner eigenen Meinung haben
und besitzen mégest. Den iibrigen Wesen ist ibre
Natur durch die von uns vorgeschriebenen Gesetze
bestimmt und wird dadurch in Schranken gehalten.
Du bist durch keinerlei uniiberwindliche Schranken
bestimme, sondern du sollst nach deinem eigenen
freien Willen, in dessen Hand ich dein Geschick ge-
legt habe, sogar jene Natur dir selbst vorberbestim-
men ... damit du als dein eigener, vollkommen frei
und ehrenhalber schaltender Bildhauer und Dichter
dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben
wiinschst.)»

27



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Gottgleich kann, und soll selbstverstind-
lich, dieses Dasein werden. Aber es kann auch
scheitern: dieselbe Freiheit macht den Menschen
auch «frei, in die Unterwelt des Viehs zu entarten»
— dann nimlich, wenn er nicht durch seine gei-
stigen Fihigkeiten die eigene Selbstvergottung
ins Werk setzt. Dann verkehrt sich die Wiirde
seiner Freiheit in das Elend einer tierhaften Exi-
stenz, die sklavisch an den naturhaften Aspekt
ihrer Existenz gekettet ist, an bewusstlose Sinn-
lichkeit und blosse Phantasmen. Mensch sein
heisst frei sein; Tier sein heisst, auch das ist aus
diesem Text zu lernen, unfrei sein, so weit weg
(oder weiter) als ein Stiick unbelebte Materie
vom Dasein des Menschen und damit vom Sinn
der Schopfung.

Die Idee, im Tier das absolut Andere des
Menschen, ja die Antithese des Menschlichen zu
sehen, verdanke der philosophische Mainstream
den Anstrengungen des Aristoteles. Die Vorso-
kratiker hatten das Verhiltnis von Mensch und
Tier weitgehend entspannter gesehen. Hatten
nicht Pythagoras im 6. und Empedokles im 5.
vorchristlichen Jahrhundert gelehrt, die unsterb-

Die Idee, im Tier das absolut Andere des Menschen,
ja die Antithese des Menschlichen zu sehen, verdankt
der philosophische Mainstream Aristoteles.

28

liche Seele des Menschen konne auch in Gestalt
eines Tieres reinkarniert werden? War nicht iiber-
liefert, dass sie im Bellen eines Hundes die Stim-
me des verstorbenen Freundes wiedererkannt
hatten; war also nicht der Unterschied zwischen
Mensch und Tier eher nur graduell; und enthiel-
ten sie sich nicht deswegen auch tierischer Nah-
rung’? Reflexe dieser Lehren sind noch bei Platon
zu entdecken; Aristoteles aber war bestrebt, damit
Schluss zu machen. Mensch zu sein — das hiess
auch fiir Aristoteles Teilhabe am Gorctichen,
und zwar exklusiv vermittelt durch die mensch-
liche Vernunft. Es ist die Vernunft, die letztlich
den einzigen Selbstzweck im ganzen Universum
darstellt — weil sie gdttlich ist (und umgekehrt).
Alle unverniinftigen Lebewesen haben nur den
Zweck, ihr dienlich zu sein, und die Vernunft hat
das Recht, mit ihnen nach Belieben zu verfahren.
Uber diesen Graben hinweg, der den Menschen
vom Tier trennt, kann es keine wie immer ge-
artete Verwandtschaft oder Gemeinschaft geben.
Welchen Gebrauch der Mensch von den Tieren
macht, ist seinem Belieben anheimgestell, sie ste-
hen — idealiter — vollig unter seiner Gewalt.

Der breite Strom des griechischen Denkens
liess sich von diesen Lehren nicht ibermissig be-
eindrucken. Sogar an Aristoteles’ eigener Schule,
dem Peripatos, wandten sich seine Nachfolger
Theophrast und Straton von seinen apodikti-
schen Positionen ab. Es bedurfte der folgenrei-
chen Wiederentdeckung des Aristoteles durch
den Kirchenvater Augustinus, der die Lehre von
der absoluten Verschiedenheit und Getrenntheit
von Mensch und Tier aus der Antike hinein in
das Mittelalter und die Neuzeit vermittelte. Und
wie kein Zweifel an der Autoritit des Augustinus
erlaubt war, so verfestigte sich auch die Rolle des
Tiers als des absoluten Alien, der Antithese zum
Menschlichen. Das Tier wurde durch die Jahr-
hunderte zum Platzhalter der nichtmenschlichen
Natur; denn Tiere sind doch die Wesen, in denen
die Natur dem Menschen gleichsam am nichsten
kommt, in denen Mensch und Natur interagieren
und in einem bestimmten Sinn kommunizieren
konnen. Es wurde zum Objekt der Unterwerfung;
Francis Bacon gab die Maxime vor, die Natur auf
die Folterbank zu zwingen, um ihr ihre Geheim-
nisse zu entreissen, und formulierte damit ein
Forschungsprogramm, das radikaler umgesetzt
wurde, als er hitte erwarten kénnen.

René Descartes transformierte (und radikali-
sierte) die Exklusion des Tieres aus der philoso-
phisch-theologischen Gedankenwelt der Antike
in das rationalistische Paradigma der Neuzeit, in-
dem er die Triebhaftigkeit des tierischen Daseins
jeder Vitalitdt, jeder Lebenskraft entkleidete und
sie zu einem rein mechanischen Reiz-Reaktions-
Schema reduzierte, dem kein wie immer geartetes
Bewusstsein entspriche und das damit auch end-
giiltig vogelfrei gemacht wurde. Hatten die religi-
osen Weltdeutungssysteme den Tieren ein gewis-
ses Bleiberecht zugesprochen, da sie nun einmal
im gottlichen Schopfungsplan vorgesehen waren
(woriiber in allen grossen Religionen immerhin
ernsthaft nachgedacht wurde), kannte eine rein
immanente Rationalitit hier kein Halten mehr.

Welches Erschrecken, als sich herausstellte, dass
nicht nur die Natur ausserhalb des Menschen
schwer zu beherrschen war, sondern dass auch
im Menschen selbst das Tier auftauchte! Die
Erfahrung, immer noch Tier zu sein, bedeutete
schon Jahrhunderte vor Darwin eine der grossen
Gefihrdungen fiir das menschliche Selbstwertge-
fithl. Aber natiirlich war diese Erfahrung unver-
meidlich fiir das Naturwesen Mensch. In der vor-
aufgeklirten Welt der Mirchen und Sagen, die
uns heute noch (seltsam) vertraut erscheint, ist

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



die Begegnung mit dem «inneren Tier» ein stin-
dig wiederkehrender und keineswegs angstbesetz-
ter Topos — ein Reflex unvordenklich alter Vor-
stellungen, wie sie immer noch im Totemismus
und Schamanismus existieren. Fiir das aufgeklir-
te Bewusstsein hingegen muss die Vorstellung des
Erwachens einer ungesteuerten, vernunftfremden
Vitalkraft im Menschen schrecklich sein. In der
Neuzeit treten an die Stelle dieser Symbole Le-
genden, die ausschliesslich den destruktiven As-
pekt in den Mittelpunke stellen: es ist die Zeit,
in der Werwolfgeschichten und andere Horrorer-
zihlungen wachsende Popularitit geniessen; die
Zeit, in der die Erfahrung des Tieres im Men-
schen zur existentiellen Bedrohung wird.

Zum Glick standen Strategien bereit, diese
Gefahr abzuwehren, an erster Stelle, indem ein
irgendwie tierhaftes Existieren bestimmrten defi-
zienten, mangelhaften Formen des Menschseins
zugeordnet wurde — etwa Kindern, Frauen, «Bar-
baren»: (Vor-)Formen des Menschlichen, denen
die vollkommene Vernunftbestimmtheit fehlt.
Dementsprechend konnten dann wiederum
Methoden zur Anwendung kommen, um diese
Existenzen zu domestizieren. Das ergab ein Pro-
gramm, das die unerwiinschte Begegnung mit
dem Tier im Menschen verhindern sollte (Alice
Miller hat dieses Grundprinzip der biirgerlichen
Erzichung die «Verfolgung des Lebendigen» ge-
nannt; aber was bei Kindern noch Aussicht auf
Erfolg verspricht, stosst natiirlich an gewisse bio-
logische Grenzen) oder es durch Techniken der
Unterdriickung marginalisierte. Notfalls, darin
besteht der pidagogische Wert der Werwolfge-
schichten (die nicht zufillig auffallend oft im
Zusammenhang mit Inquisitionsprozessen auf-
tauchen) und ihre latente Drohung, auch durch
Ausléschung, Immerhin hatte bereits Aristote-
les gegen die Tiere im Ganzen einen «gerechten
Krieg» ausgerufen, die geistige Mobilmachung
war also ohnehin bestens vorbereitet.

Die zeitgenossische Form der Werwolflegenden,
in denen uns ihre Intention am besten zuginglich
ist, ist auf andere Medien iibergegangen: B- und
C-Movies aus Hollywood, die kohirente Welter-
schliessung versprechen, ohne dass sich an dieser
Grundaussage viel gedndert hicte. Geschichren
von der tédlichen Bedrohung, die unvermutet
aus der Tiefe wahlweise des Meeres, des Waldes
oder (quasi in Reinform) des eigenen Selbst in der
Gestalt eines morderischen Tieres hervorbricht,
gehoren seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
zu den absoluten Klassikern. Etwa im Film «Cat

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

People», einem der stilbildenden Werke des Gen-
res, von Jacques Tourneur aus dem Jahr 1942:
hier wird die Geschichte der jungen New Yorke-
rin Irena Dubrovna erzihlt, die von der Wahn-
vorstellung eines alten Fluches geplagt wird, der
auf ihr laste und der sie dazu fithren wiirde, sich
in sexueller Erregung in einen Panther zu ver-
wandeln und ihren Liebhaber zu téten, Niemand
glaubt ihr, auch nicht ihr frischvermidhlter Gatte
Oliver, der zwar ihren Wunsch nach Enthaltsam-
keit zu respekdieren bereit ist, sie aber trotzdem
durch seine Freundschaft mit einer anderen Frau
zur Eifersucht treibt und dadurch das Ungliick
auslést. Obwohl der Zuschauer lange dariiber im
Unklaren gelassen wird, besteht am Ende kein
Zweifel dariiber, dass Irena tatsichlich die Gestalt
eines Panthers angenommen und als solcher auch
getotet hat — und letzelich getsret wird.

Irena, dargestellt von Simone Simon, ist die
Klischeetibererfiillung des Anderen der Ver-
nunft: sie ist eine Frau und eine Barbarin. Oliver
hingegen, der healthy American guy, steht nicht
nur Irena, sondern mehr noch seiner Bezichung
zu ihr in vollkommenem Unverstindnis gegen-

Welches Erschrecken, als sich herausstellte, dass
nicht nur die Natur ausserhalb des Menschen
schwer zu beherrschen war, sondern dass auch im

Menschen selbst das Tier auftauchte!

tiber; er bekennt explizit, weder zu wissen, was
eigentlich Liebe sei, noch Unglick in seinem
Leben je gekannt zu haben. Getotet wird Irena
schliesslich von einem Psychiater, zu dem Oli-
ver sie zur Bewiltigung ihrer Probleme geschickt
hat. Ganz folgerichtig fiihlt sich dieser Dr. Judd
einerseits zu Irena sexuell hingezogen, erdolcht
sie aber ohne zu zdgern, als sie daraufhin ihre
Metamorphose durchmacht; der Panther, den sie
zuvor noch aus dem Zoo befreit hatte, wird ab-
solut zufillig von einem Polizeiauto iiberfahren.
Nun, so viel unbewusste Wahrhaftigkeit ist auch
im Kino selten.

Schwieriger als der Unterdriickung und Aus-
16schung ist der Fihrte der Domestikation, der
eigentlichen Zihmung des Tieres im Menschen
zu folgen. Eine der Spuren, an die man sich hef-
ten kann, ist Franz Kafkas Text «Bericht an eine
Akademie», jener von einem Affen (Rotpeter mit
Namen) vor einer wissenschaftlichen Vereini-
gung gehaltene Vortrag, in dem er seinen Weg
vom Affen zum Menschen — als welcher Rotpe-
ter mitderweile offensichtlich eindeutig spricht

29



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

— schildern soll. Selten ist dieser Kampf mit so
deprimierender Offenherzigkeit beschrieben wor-
den — der Zwang, das innere Tier niederzuhalten,
um am Prozess der Humanisierung teilhaben zu
konnen. Der Weg zum Menschen vermittels der
Uberwindung des Tieres im Menschen ist, ihm
zufolge, dreierlei: es ist ein Akt der Dressur; es ist
ein Akt der Gewalttitigkeit; und es ist schliesslich
ein Akt der Freiwilligkeit.

Man beachte: es ist nicht ein Akt der Freiheit,
auf diese Unterscheidung legt Rotpeter (mitt-
lerweile geschult in solchen Dingen) den aller-
grossten Wert. Sein Entschluss, das Affenwesen
in sich niederzuringen und zum Menschen zu
werden, ist vielmehr der einzige Ausweg aus der
Situation des Eingesperrtseins, in der er sich
vorfindet, im Kifig einer Jagdexpedition erwa-
chend. Als Affe wiirde er in wechselnden Kifi-
gen bleiben und schliesslich verrecken miissen.
Als Mensch aber wiirde er den Kifig hinter sich
lassen kdnnen — also beschliesst er, «als gewesener
Affe in die Menschenwelr einzudringen und sich
dort festzusetzen», beschliesst, wider all seine An-
lagen und Triebe sich auf das Menschsein hin

Der Traum des Humanismus, den Menschen
freizumachen, indem er ganz Geist wird, wihlt nicht
den falschen Weg — er stellt die falsche Alternative.

BENJAMIN
TAUBALD, geboren
1970, promovierte
2000 an der
Universitdit Wien in
Theologie mit der
Arbeit «<Anamnetische
Vernunft,
Untersuchungen zu
einem Begriff der
neuen Poltischen
Theologie». Er ist
international als
Dozent im Rahmen
der kirchlichen
Erwachsenenbildung
rdtig.

30

zu dressieren. Und es gelingt ihm, er hat glin-
zende, «kaum mebr zu steigernde Erfolge» in der
Gesellschaft. Aber Freiheit? Gerade durch seine
Entwicklung ist thm jene Freiheit, «das ganze
Tor, das der Himmel iiber der Erde bildet», ver-
schlossen.

Der einzige Ausweg wire, vom Dampfer, der
Rotpeter nach Europa bringt, ins Meer zu sprin-
gen und dort zu ersaufen — und auch das wire
nicht wirkliche Freiheit (die nur in der Erinne-
rung, nicht einmal in der Imagination existiert),
es wire blosse Illusion durch ein gespielt hero-
isches Selbstopfer. Was ihm bleibt: es sich abends
mit einer Flasche Rotwein gemiitlich zu machen,
es sich bei «einer kleinen halbdressierten Schim-
pansin wohlgehen» zu lassen, nachts, wenn «der
Irrsinn des verwirrten dressierten Tieres in ihrem
Blick» nicht zu erkennen ist. «Man sage nicht», so
schliesst Rotpeter seine Ausfiithrungen, ohne zu
ziirnen oder anzuklagen, «es wire der Miihe nicht
wert gewesen. Im iibrigen will ich keines Menschen
Urteil, ich will nur Kenntnisse verbreiten, ich be-
richte nur; auch Ihnen, hohe Herren von der Aka-
demie, habe ich nur berichtet.»

Wer sich einmal auf diese Spaltung, die Di-
chotomie von Mensch und Natur, das Projekt der
Domestikation des Tieres im Menschen einlisst,
fiir den — so Kaftkas Rotpeter — ist es bereits zu
spat. Weder in der Vernunft, noch in der Natur
wird er finden kénnen, was er preisgegeben, als
er diese Alternative akzeptiert hat. Der Traum
des Humanismus, den Menschen frei zu machen,
indem er seiner natiirlichen Urspriinge entkleidet
und ganz Geist wird, wihlt nicht den falschen
Weg — er stellt die falsche Alternative und hat da-
her keine Wahl mehr. Um mit dem Aufbegehren
des Tieres in uns versbhnt zu werden, miisste man
(unméglich dies natiirlich) das Rad zuriickdrehen
bis an einen Punkt vor dieser Wahl. Also werden
wir weiterhin ratlos bleiben: mit Nietzsche kon-
nen wir die Anstrengungen der Vernunft, dem
Menschen seine Wiirde zu sichern, den Kampf
um Humanitit als den «Kampf gegen unser ganzes
altes thierisches Selbst» verlachen und dabei zuse-
hen, wie das praktische Potential dieser Vernunft
verkiimmert. Wir kdnnen uns anderseits auf den
mithsamen Weg machen, eine Sprache zu finden,
in der sich das Zusammengehen von Mensch und
Natur in einem etwas anderen Licht, aus einem
etwas anderen Winkel darstellen liesse; nicht dass
wir so naiv sein diirften zu glauben, dieses Ver-
hiltnis von Grund auf nach unseren Vorstellun-
gen neu formulieren zu kdnnen, aber doch sie
«um ein Weniges zurecht zu riicken» (so haben
Walter Benjamin und Th.W. Adorno genannt,
was hier notwendig wire).

Ressourcen dazu gibt es. Sie reichen von der
Ausweitung unserer Empathie in den Bereich der
nichtmenschlichen Natur, wie ihn Forscherinnen
wie Jane Goodall u.a. praktiziert und Philoso-
phinnen wie Mary Midgley reflektiert haben, bis
zur hochabstrakten Dekonstruktion unserer Po-
sitionen durch Denker wie Jacques Derrida und
Giorgio Agamben, in deren spiten Schriften die
Frage nach dem Tier vehement in den Mittel-
punkt des Interesses dringt. Das Tier in uns ist
nicht befriedet, kein kleiner Prinz ist in Sicht, der
es zihmen konnte; nihern wir uns ihm lieber nur
vorsichtig.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Natur oder Freiheit — durch diesen Gegensatz wird

das westlichen Denken bestimmt. «Ziran», ein
Schliisselbegriff des philosophischen Daoismus des alten
China, weist einen anderen Weg. Ein Ausflug tiber die
Grenzen unseres anthropozentrischen Naturbegriffs

hinaus.

(6) Ziran: Natur und Freiheit

in einem gedacht

Giinter Wohlfart

Werfen wir einen Blick in den Riickspiegel unse-
res neuzeitlichen westlichen Begriffs der «Natur».
Wenn wir versuchen, diesen Begriff in seiner Trag-
weite zu {iberschauen, erweist sich ein kontrastie-
render Vergleich mit dem altchinesischen Konzept
von «Natur-Freiheit» als hilfreich. Dadurch kann
sich ein philosophischer Ausblick in eine Naturbe-
trachtung erdffnen, die an der Zeit ist.

Trotz wachsender Kritik ist der Naturbegriff
Descartes’, Kants und Hegels, dreier prominen-
ter philosophischer Protagonisten der Neuzeit,
bis heute massgebend. War das Mittelalter noch
theozentrisch, kann die Neuzeit als anthropozen-
trisch, subjektzentriert und egoistisch beschrie-
ben werden. Seit den Zeiten Descartes’ (1596—
1650), des Aufklirers in Gottes Namen, ist das
Ego das Credo der Moderne. Cogito ergo sum, ich
denke also bin ich, so lautet Descartes’ bekannter
ontologischer Ego-Beweis. Aus dem Begrift des
«Ego» glaubte der «Cogitator» Cartesius dessen
Existenz «<herausklauben» zu kdénnen, um eine
Vokabel aufzunehmen, die der Aufklirer Kant
(1724 — 1804) spiiter bei seiner Widerlegung des
ontologischen Gottesbeweises verwendet hat.
An die Stelle des andichtig verehrten Gottes als
des héchsten Wesens und transzendenten Héhe-
punkts der dogmatischen Metaphysik tritt das
denkende Ego, das «lch denke», das Kant dann
als «hachsten Punke» seiner Transzendentalphilo-
sophie bezeichnet. Das Ego ist der «Polarstern»,
an dem sich das Kantische Aufklirungsdenken

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

orientiert. Kant steht auf den Schultern Descar-
tes’, wenn er im ersten, {iberheblichen Satz seiner
Anthropologie sagt: «Dass der Mensch in seiner
Vorstellung das Ich haben kann, erhebt ihn unend-
lich iiber alle anderen auf Evden lebende Wesen.» Es
erhebt ihn tiber die Natur, «die Existenz der Dinge
unter Gesetzen.»

Schon fiir Descartes war der Mensch «maitre
et possesseur de la nature», Meister und Besitzer der
Natur. Kant geht in seiner Erkenntnistheorie in
der hier eingeschlagenen Richtung einen Schritt
weiter, wenn er in der Vorrede zur «Kritik der
reinen Vernunft» sagt, dass wir, um den «siche-
ren Gang einer Wissenschaft zu gehens, die Natur
«ndtigen» misssen, auf unsere Fragen zu antwor-
ten, anstatt uns von ihr «gingeln» zu lassen. Der
Mensch steht nach Kant, zumindest als Vernunft-
wesen, nicht unter Naturgesetzen, er ist frei.

Fiir Hegel (1770-1831), den deutschen Idea-
listen par excellence, der trotz aller Kritik an
Kant in der Kantischen Philosophie die Grund-
lage seines eigenen Denkens sicht, ist die Freiheit
die hochste Bestimmung des Geistes, die Natur
dagegen das «Andere des Geistes». Das Natiirliche
ist fiir ihn das Geistlose. «Die Natiirlichkeit ist das,
worin der Mensch nicht bleiben soll. Die Natur ist
bose von Haus aus. . .»

Aus Hegelscher Sicht besteht nun der «Man-
gel der orientalischen Welp» im allgemeinen und
der chinesischen als ihrer «niedrigsten Stufe» im
besonderen eben darin, dass sich der Geist nur
als «natiirliche Geistigkeit» zeigt. «Der Geist hat
das Natiirliche noch nicht vollstindig unterworfens.
Freiheit existiert fiir Hegel in der chinesischen
Welt nur als Natiirlichkeit, was fiir ihn ein In-
diz ihrer Inferioritit ist. Die Ungetrenntheit von
Natiirlichkeit und Freiheit ist in seinen Augen ein
defizienter Modus des Geistes. Eben diese Unge-
trenntheit zeichnet nun aber in der Tat das altchi-
nesische Denken aus und kann — im Unterschied
zu Hegel — als einer ihrer bedeutenden Vorziige
angesechen werden. Wir begegnen ihr vor allem
im philosophischen Daoismus, dessen bekannte-
ster Klassiker «Laozi» (Laotse), das heisst dessen
«Daodejing» (Taoteking) ist, eine vermutlich aus
dem vierten und dritten Jahrhundert vor unserer
Zeit stammenden Sammlung von Spruchgut, die
Hegel iibrigens nur sehr fliichtig zur Kenntnis
nahm.

Man sieht die Tiirme der Stadt oft erst, wenn
man sie verlassen hat, Man sieht die Silhouette
der eigenen Denkgebiude besser aus der Ferne.
Gehen wir weit zuriick, bis in den fernen Osten,
bis ins alte China, nicht um uns an mentalen

3l



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Antiquititen und philosophischen Chinoiserien
zu ergbtzen, sondern um durch diesen weiten
Umweg iiber China Zugang zu finden zu einem
Naturverstindnis, das zwar immer noch unzeit-
gemiiss ist, aber dennoch lingst an der Zeit zu
sein scheint.

Wohlwissend, dass es angesichts der drama-
tisch eskalierenden Naturverschandelung und
Zerstérung im gegenwirtigen frithkapitalisti-
schen China und angesichts der von Mao Zedong
propagierten, progressiven Unterwerfung der Na-
tur geradezu als zynisch angeschen werden kénn-
te, ausgerechnet in Sachen Natur chinesischen
Nachhilfeunterricht nehmen zu wollen, kénnte
ein «uriick zum Laozi» wegweisend sein.

Laozi, der mutmassliche Verfasser des gleich-
namigen Texts ist der daoistische Proto-Okolo-
ge und konnte als geistiger Urgrossvater griiner
Naturschiitzer bezeichnet werden. Er wire kein
schlechter Ratgeber fiir die Umweltpolitiker im
neuen China, das ohne Riicksicht auf Verluste in
die vom Westen adoptierte Moderne aufbricht,
und er wire wohl auch kein schlechter Ratgeber
fiir uns moderne Westler, die wir bei unseren

Die Angst, als romantischer «Euro-Daoist»
blossgestellt zu werden, sollte kein Grund dafiir sein,
nicht von den Alten zu lernen, auch dann, wenn es
sich um die alten Chinesen handelt.

32

Fortschritten die Natur nach wie vor riicksichts-
los mit Fiissen treten. Die Angst, als romantischer
«Euro-Daoist» blossgestellt zu werden, sollte fur
uns kein Grund dafiir sein, nicht von den Alten
zu lernen, auch dann, wenn es sich um die alten
Chinesen handelt.

Zentraler Begrift im Daoismus, in dem — pla-
kativ gesagt — die Natur von dhnlich grundlegen-
der Bedeutung ist wie im Konfuzianismus die
Kultur, zentraler Begrift im (philosophischen )
Daoismus (dao jia) ist — wie der Name schon sagt
— das «dao», das mitunter filschlicherweise auch
als «der (sic! G.W.) Tao» apostrophiert wurde.

In solchen Ubertragungen scheint noch im-
mer der Gott der Theologen herumzugeistern,
der von Anfang an die — zweifellos verdienstvol-
len — Laozi-Ubersetzungen christlicher Missiona-
re inspiriert hat. «Dao», gewdhnlich durch «Weg»
tibersetzt, bedeutet den (in ewiger Bewegung
seienden) «Lauf» der Welt, der Zeit, der Dinge
und des Lebens. Im Laozi wird er, wie in anderen
altchinesischen Texten, mit dem Lauf des Was-
sers verglichen. Entscheidend ist, dass es beim

«dao» nicht um etwas Transzendentes geht, um
ein hochstes Sein oder Wesen, sondern um eine
(immanente) Transformation, um den Kreislauf
des Entstehens und Vergehens. Anders gesagt: es
geht nicht um etwas Ubernatiirliches, Metaphy-
sisches, sondern um etwas durchaus Physisches,
sozusagen um das Natiirlichste von der Welt.

Am Ende des 25. Kapitels des Laozi findet sich
der locus classicus, an dem in einer Steigerung das
Verhiltnis von Mensch, Erde, Himmel und Dao
beschrieben wird. An dieser, im Hinblick auf
unser Thema besonders aufschlussreichen Stelle
heisst es: «ren fa di /di fa tian / tian fa dao /dao fa
ziran». Wortlich tibersetzt: «Mensch Gesetz Erde
[das Gesetz des Menschen ist die Erdef! Evde Gesetz
Himmel / Himmel Gesetz dao / dao Gesetz ziran».
Die den Hoéhepunkt bildende Schlusspassage
«dao fa ziran» wurde verschieden interpretiert
und {ibersetzt — das dao richtet sich nach dem
ziran bzw. nach sich selbst —, was aber fiir uns
hier nicht entscheidend ist. Worauf es jedoch, bei
welcher Ubersetzung auch immer, am Ende an-
kommt, ist das seltsame Schluss-Binom «zi-ran».
Dieser Begriff ist bei uns im Westen weniger be-
kannt als das zum Modewort gewordene «dao».
Dennoch ist dieses «ziran», wie unter anderem die
eben zitierte Stelle aus Kapitel 25 des Laozi zeigt,
ein, wenn nicht der Schliisselbegriff des Daois-
mus.

«Ziran» wird heute gewdhnlich einfach durch
«Natur» iibersetzt. Ein Blick in das «Laozi», auf
das wir uns hier aus Platzgriinden beschrinken
miissen, zeigt jedoch, dass er in verschiedenen
Kontexten sowohl durch «Natur» bzw. «natiir-
lich» als auch durch «Freiheit» bzw. »frei» iiber-
setzt werden kann und iibersetzt wurde.

Wenn nun ein philosophierender Westler bei
seinen Gedankengingen durch das Laozi das im
Hinterkopf haben sollte, was Descartes, Kant,
Hegel und andere iiber Natur versus Freiheit
gesagt haben, dann kénnte er bei einem Uber-
setzungsversuch des «ziran» leicht in die Entwe-
der-Oder-Falle der westlichen Denker auf ihrem
Weg nach Osten tappen. Das heisst, er wiirde das
«ziran» in die eine oder in die andere Denkschub-
lade stecken, die jeweils bereits mit westlichen
Denkzetteln vollgestopft ist.

Um dagegen sowohl der einen als auch der
anderen Bedeutung des «ziran» gerecht zu wer-
den, bietet sich als Hilfsiibersetzung der fiir den
neuzeitlichen Denker im Westen widerspriichlich
erscheinende Bindestrichbegriff «Natur-Freiheit»
an. (Der Gedankenstrich zwischen den Begriffen
«Natur» und «Freiheit» soll uns einen Anstoss

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



geben beim Nachdenken iiber die scheinbar «ge-
genstrebige Harmonie» beider Begriffe. Dazu
sind die geliufigen Redewendungen «freie Natur
oder «natiirliche Freiheit» ihrer jeweiligen Einsei-
tigkeit wegen weniger geeignert.)

Ahnlich wie beim Begriff «xin», «Herz-Geist»,
mutet der Begriff «Natur-Freiheit» uns zu, das zu-
sammenzubringen, was uns seit langem himmel-
weit verschieden erscheint: Natur und Freiheit.
Um Missverstindnissen zu begegnen, die sich
immer wieder unbemerkt einschleichen, indem
wir eigenes Gedankengut in fremde Begriffe hin-
ein-iibersetzen, muss dem Leser deshalb noch ein
klein wenig Philologie zugemutet werden.

Das Binom «zi-ran» bedeutet wortlich «(von)
selbst-so». Am Ende jenes 25. Kapitels wird also
vom dao gesagt, dass das (von)selbst-so-(Verlau-
fende) (ziran) das Gesetz bzw. die Methode (fz)
des Laufs (der Dinge) (4ao) sei. Das klingt ein
wenig vertrackt.

Entscheidend ist, dass der im Finale des 25.
Kapitels beschriebene Verlauf etwas ist, das sich
von selbst (natiirlich) anlisst und nicht von einem
Selbst veranlasst wird, vor allem nicht vom Ego
eines Menschen, der sich durch seine Kreationen
als Ebenbild eines Schopfergottes versteht. Das,
was sich von selbst, selbstverstindlich und ganz
natiirlich ergibt, tut sich ohne fremdes Zutun
(wei wuwei), ohne Ego (wu ji), ohne Eingreifen
in den autopoietischen Selbst-Lauf der Dinge.
Der Grund dieses «Selbst-Laufs» ist kein Fusser-
licher, sondern ein «Selbst-Grund». Doch genug
der Philologica!

Wo bleibt bei diesem befremdlichen daoisti-
schen Naturbegriff unsere menschliche Freiheit?
Nun, fiir den Menschen, der dem dao folgt, das
heisst der auf dem rechten Weg ist, fiir diesen
Menschen ist im «(von)selbst-so» (ziran) das «ich
selbst» zum Moment geworden. In dieser Spon-
taneitit und Natiirlichkeit ist die menschliche
Freiheit und Selbstbestimmung aufgehoben — im
dreifachen Sinne dieses Wortes: negiert, bewahrt
und erhdht. Das Tun des daoistischen Weisen
(sheng ren) hat seinen Grund nicht in seinem cige-
nen Selbst (Ego) bzw. in der Schein-Freiheit sei-
nes Ich-Selbst (ziwe) und seiner vermeintlichen
Autonomie. Sein Tun ist vielmehr ohne eigenwil-
liges Tun, ohne eigenmichtiges Zutun, chne sub-
jektiven Grund, «ohne warum». Sein Tun ergibt
sich von selbst. Es ist spontan, «autogenetisch,
um nicht zu sagen «automatisch», wie man das
«ziran» auch tbersetzt hat. Er antwortet spontan
(ziran ying) auf den Anspruch der Situation, dem
Lauf der Dinge entsprechend.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Fiir denjenigen, der mit dem dao, also mit dem
Lauf der Dinge und der Natur mitgeht, kommt
es darauf an, sein Selbst sein zu lassen, es gera-
de dadurch existieren zu lassen, dass er aus ihm
herausgeht und von ihm ablisst. Fiir ihn kommt
es darauf an, von seinem Ego abzulassen, indem
er sich einlisst auf den natiirlichen Selbst-Lauf
des Lebens und der Natur. Denn bedeutet Frei-
heit des Ich in Wahrheit nicht Freiheit vom Ich,
Selbst-Gelassenheit und Selbst-Vergessenheit in
der Natiirlichkeit? Nur durch diese ich-freie, ego-
lose Gelassenheit kann es wirklich zum «Einklang
von Himmel/Natur und Mensch» (¢an ren be yi)
kommen, um abschliessend an dieses wohl wich-
tigste Philosophem in der chinesischen Geistesge-
schichte zu erinnern.

Die Zeichen stehen dahin: es ist héchste Zeit,
dass der Mensch sich nicht linger als «Herr und
Besitzer», sondern als Teil der Natur begreift und
sich auf sie einlisst. Man wird sehen, wie weit es
das die Natur unterdriickende animal rationale in
seiner Herrlichkeit noch bringen wird. Woméglich
werden die griinen Apokalyptiker mit ihren dunk-
len Prophezeiungen Recht behalten, dass sich die

Nur durch diese ich-freie Gelassenheit kann es
wirklich zum «Einklang von Himmel/Natur

und Mensch» kommen, so das wohl wichtigste
Philosophem in der chinesischen Geistesgeschichte.

progressive Zerstorung der Natur als die Kartastro-
phe des fortschrittlichen «Projekts der Moderne»
erweisen konnte. Muss anstelle des Ego, das nach
dem von Nietzsche diagnostizierten «T'od Gottes»
ins Zentrum unseres Weltbildes gerticke ist, wieder
die Natur treten? Ein «Zuriick zur Natur» also?

Ich meine ja. Doch es geht nicht um Natur
als Paradiesgirtlein vor dem Umwelt-Stindenfall
oder um ihre romantische Schonung. Unsere
6kologische Unschuld haben wir unwiederbring-
lich verloren. Es geht auch nicht um nostalgische
Natur-Romantik — sei es 4 la Rousseau oder a la
Laozi. Es geht vielmehr um einen geordneten
Riickzug aus dem Kampf gegen die Natur, deren
Teil wir selbst sind. Es kommt darauf an, keine
weiteren «Fortschritte» mehr machen zu wollen
durch das Untertan-Machen und die Unterdriik-
kung der Natur — auch der eigenen. Natiirlichkeit
und Freiheit sind keine Gegensitze. Das konnen
wir von den alten Chinesen lernen, Unterlassen
wie dies, konnte die Natur, die schwer misshan-
delte Untertanin aufbegehren und sich richen.
Und «Gaias Rache» kénnte furchtbar sein.

GUNTER
WOHLFAHRT,

geboren 1943, war bis
zu seiner Emeritierung

2003 Professor

fiir Philosophie in
Wuppertal. Er lebt
in einem Berghof
in Siidfrankreich.
Zu seinen Biichern
zihle unter anderem
«Der philosophische
Daoismus» (2001).

33



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Der technische Mensch arbeitet an der Uberwindung
des Todes — bis nur noch sterben muss, wer auch
sterben will. Fiir den deutschen Philosophen Peter
Sloterdijk hat dieses Projekt etwas Rithrendes und
Beidngstigendes zugleich: wo natiirlicher Tod war, wird

menschgemachter Mord werden.

(7) Die Athletik des Sterbens

Peter Sloterdijk im Gesprich mit René Scheu

34

Herr Sloterdijk, haben Sie Angst vor dem Tod?

Ja, habe ich, und zwar deshalb, weil ich ihm
ganz frith schon nahe war, gewissermassen von
ihm herkomme. Hitte ich keine Ahnung davon,
verhielte ich mich vielleicht wie der franzésische
Hauptmann La Palisse, den Albert Camus in «Der
Mythos von Sisyphos» erwihnt. Dieser Fiihrer
war fiir seine Furchtlosigkeit, genauer fiir scine
Gedankenlosigkeit bekannt. In einem Lied, das
die Soldaten zu seinen Ehren dichteten, heisst es
entsprechend: «Ein Viertelstund vor seinem Tod
/ Da war er noch am Leben». In philosophischer
Sicht bringt das eine interessante Position zum
Ausdruck: es gibt Leben, in das der Tod keine
Schatten vorauswirft.

Ein besinnungsloses Leben? Das ist nicht gerade,
was die Philosophen gemeinhin schétzen.
Vielleicht haben die modernen Philosophen
— wie sie eben sind, fixiert auf die Existenz und
ihre Endlichkeit — etwas Miihe, ein Leben mit
einer rein expansiven Dynamik zu denken. Aber
wenn ihnen diese Fahigkeit abgeht, heisst dies
noch lange nicht, dass eine solche Lebensform
nicht existiert — ein Leben ohne Stauung, ohne
Reflexion, ohne iibertriebene Selbstbezogenheit,
und vor allem: ohne das Engramm einer Nahto-
derfahrung.

Sie saben sich schon frith mit der Moglichkeit des

Todes konfrontiert?
Ich habe sozusagen als Toter angefangen. Eine
komplizierte Geburt, eine Rhesus-Unvertriglich-
keit bei den Eltern, das reichr fiir einen Start als
Beinahe-Toter. Unmittelbar nach der Geburt trat
eine schwere Gelbsucht bei mir auf, was Beobach-
ter zu der Aussage veranlasste, dass blaue Augen
bei gelber Haut besonders vorteilhaft zur Wir-
kung kommen. Ich empfand das freilich nicht
als dsthetisches Privileg. Von der ersten Minute
meines Lebens an war ich schon an sein Ende er-
innert. Wenn der Beginn das Ende evoziert, so er-
gibt das einen Ausgangspunkt, der alles verfirbt.

Diister verfarbt?

Ein diisterer Anfang ja, aber gefolgt von immer
weiterreichenden Autheiterungen. Auf diese Lich-
tungen ist es mir als Philosoph immer am meisten
angekommen. Ubrigens hat Emil Cioran in einer
seiner dunkelsten Schriften — «Vom Nachteil, ge-
boren zu sein» — mit einer dhnlichen Figur gear-
beitet. Bei ihm heisst es nicht: «Wir weichen dem
Tod aus», sondern: «Wir flichen vor der Katastro-
phe der Geburt.

Sie haben von der Moglichkeit eines Lebens ge-

sprochen, in das der Tod keine Schatten wirft. Ist
das nicht bloss die Phantasie eines Philosophen, des-
sen Geburt ein Todeskampf war?
Man muss zwischen Tod und Sterben unterschei-
den. Letztlich kann niemand den Tod kennen
— wer thn kennt, ist schon jenseits aller Erkennt-
nis. Wir beobachten bloss sein Protokoll, seine
Randumstinde, allenfalls den Vernichtungsvor-
gang aus der Innenperspektive bis an die kritische
Grenze. Das Sterben hat eine klaustrophobe Di-
mension, die man schwerlich iiberschitzen kann.
Die Romantiker haben das verdringt, indem sie
immer bloss die agoraphile Dimension des Ster-
bens betonten: alles wird gross, schon und offen,
man steht auf einer blithenden Wiese im Mai,
man hat so viel Platz wie nie zuvor und fiillt ihn
mit seiner Seele aus. In Wahrheit verengt sich im
Todeskampf der Raum, man hat keinen Platz
mehr, weder auf dieser Welt noch in dieser Zeit.
Die Empfindung solcher Engpass-Situationen ist
das Unertrigliche tiberhaupt.

Ist ein Leben ohne Todesbezug wirklich ein le-
benswertes Leben? Oder wire es so etwas wie die
unendliche Ausdehnung der Gedankenlosigkeit?

Es wire lebenswert — ich gebrauche den Kon-
junktiv, weil ich personlich anders empfinde. Ich
kann mir jedoch eine solche Lebensweise durch-
aus vorstellen. Die Wertschidtzung des Lebens
von seiner inneren Bezogenheit auf den Tod ab-

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



hingig zu machen, ist ein alteuropiischer Tick.
Es gibt doch auch Leben mit einer ganz eigenen
Intensitit und Wachheit, ohne Morbiditit und
Riickstau, auch ohne Jenseitsinteresse, sogar ohne
das Bediirfnis, die eigenen verstorbenen Lieben
im Jenseits wieder zu treffen. Setzen wir unsere
Lebenskonzepte in Beziehung etwa zur hinduisti-
schen Hermeneutik des Todes, wird uns unsere
geschichtlich-kulturelle Bedingtheit schlagartig
bewusst. Dort zielt das Begehren ja darauf, vom
Leben erlgst und aus dem Rad der Wiedergebur-
ten entlassen zu werden. In der abendlindischen
Kultur sind Wiederbegegnungstriume hingegen
eine Hauptquelle thanatologischer Phantasien.
Ubrigens scheint mir, dass die Furcht vor nega-
tiven Begegnungen bei der Ausbildung von Jen-
seitsvorstellungen ebenso michtig gewesen ist wie
die positive Dimension...

...man will ewig leben, fiirchtet sich aber zu-

gleich davor, im Jenseits besonders perfide Leute an-
sutreffen. ..
...dann lieber ewig irdisch leben. Das ergibe ei-
ne thanatologische Begriindung des Willens zum
Leben. Die Furcht, verhassten Mitmenschen im
Jenseits zu begegnen, hat auch schon in man-
chem die Hoffnung geweckt, es gebe tiberhaupt
kein Jenseits. Zuletzt bleibt die Hoffnung, der
Himmel mége eine Art Labyrinth sein, in dem
sich die Bewohner verlaufen. Da fillt mir ein be-
kannter Scherz ein. Petrus fiihrt einen Neuan-
kémmling im Himmel herum und zeigt ihm die
verschiedenen Abteilungen, hier die Juden, dort
die Moslems, da driiben die Hindus. Am Ende
des Rundgangs deutet er auf eine grimmig drein-
blickende Gruppe hinter einer Mauer und sagt:
«Leise, das sind die Katholiken, die glauben, sie
seien allein hier.»

Nicht nur in der abendlindischen Philosophie,
auch in unseren populiren Phantasien — Stichwort
Hollywood — kinnen wir so etwas wie die Geburt
des wahven Lebens aus dem Geiste des Todesbewusst-
seins beobachten. Auf welche kulturellen Einfliisse
fiihren Sie dies zuriick?

Die westlichen Menschen sind noch immer sehr
stark geprigt durch eine christliche und letzten
Endes griechische Form der thanatologischen
Spannung. In der griechischen Kultur hat sich ein
starkes heroisch-athletisches Pathos herausgebil-
det, das sich auf alle Daseinsbereiche erstreckte.
Leben bedeutet In-Form-Sein, und darum erhofft
man sich nichts mehr als eine Gelegenheit, um
in Hochstform zu sterben. Das ist die verborgene
Botschaft der «lias». Die beiden stirksten Kimp-
fer in der Ebene von Troja, Hektor und Achill,

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

segnen das Zeitliche im richtigen Moment, bei-
den bleibt ein Dasein nach der Hochstform er-
spart. Wie eine lebbare postathletische Existenz
ausschen kann, zeigen uns heute die Athleten der
Sportindustrie. Zuerst werden sie hochgeputscht
und dann in einem Rekonversionstraining wie-
der fir Normalzwecke hergerichtet. Sie miissen
nicht wie Kampfmaschinen ausser Dienst her-
umlaufen, sondern werden brave Steuerberater
oder Sportkommentatoren.

Im Christentum bingegen findet der Mensch den

Triumph nichr im zeitlich perfekr abgestimmten
Tod, sondern in Gott, dem Garanten fiir den Tri-
umph diber den Tod.
Unser modernes Todesbewusstsein ist in der Tat
auch ein sikulares Relikt der katholischen Me-
mento-Mori-Kultur. Interessant ist, wenn Sie
mir einen kleinen philosophiegeschichtlichen
Umweg {iber einen Autor gestatten, bei dem das
griechische und das christliche Erbe zusammen-
kommen...

VL TUT BU. ..

...interessant ist also, dass der einstige Ministrant
Martin Heidegger zu jener Zeit, als er am meisten

Leben bedeutet In-Form-Sein, und darum
erhofft man sich nichts mehr als eine Gelegenheit,

um in Hochstform zu sterben.

vom Tode sprach, am wenigsten katholisch war.
Diese radikale Einkehr in sich selbst, der Tod
nicht nur als eigene, sondern superlativisch ge-
steigert als «eigenste Méglichkeit», als Méglich-
keit der Unméglichkeit, gewissermassen die Vor-
wegnahme des Jiingsten Gerichts in der eigenen
Seele, das hat zumal die Protestanten der 1920er
Jahre fasziniert. Sie glaubten wirklich, Heidegger
sei ihr Mann — zu Unrecht. Heideggers Gedan-
ke lduft auf etwas extrem Unchristliches hinaus:
die heroische Aneignung des eigenen Todes.
Hingegen wurde der Tod im Christentum als
Ablegen der Gewiinder des Lebens, als Abtreten
jeder Form von eigener Macht zelebriert. Hei-
degger macht aus dem Sterben einen Grenzfall
von Koénnen, eine Ancignung der Enteignung.
Das fiihrt natiirlich zu einer heroischen Grund-
haltung, passend zur Grosswetterlage des sol-
datischen Nationalismus zwischen den beiden
Weltkriegen.

Mir scheint aber, dass die christliche Haltung
gegentiber dem Tod zweideutiger ist, als Sie sie bis-
her darstellen. Auch im Christentum gab es eine
Heroisierung des Todes.

35



36 Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



GALERIE Urs-P. Twellmann

«Postcard», Cape of Good Hope, Sea Bamboo, 2000 37



DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

Das ist véllig richtig. Wihrend bei Matthius,
Markus und Lukas der Messias am Kreuz in ei-
ner Haltung héchster Selbstaufgabe stirbt und
die erlittene Enteignung in aller Deutlichkeit
hervortritt, steht bei Johannes seltsamerweise ein
athletisches Schlusswort in der Serie der Worte
des Erlosers am Kreuz: «Es ist vollbracht». Dieser
Ausspruch ist typisch fir die Hellenisierung des
Christentums. Der Mann am Kreuz wird zum
Athleten, der in dem Moment, in dem er durchs
Ziel geht, gleichsam die Arme hochreisst. (Slo-
terdijk holt das Novum «Testamentum Graece
et Latine» und tberpriift den Wortlaut.) «Tete-
lestai», «consummatum est»: das ist, als wiirde
Jesus im Augenblick der Zielankunft die eigene
Sterbeleistung noch einmal restimieren.

Das Sterben kinnen, den Tod vermigen — zielt
das, was Sie in Thren Biichern die «Anthropotechni-
ken» nennen, also die Techniken zur Selbstdomesti-
kation des Menschen, letztlich auf die Uberwindung
des Todes ab? Wird dank Gentechnik der Tod bald
zu einer Option: sterben muss nur noch, wer auch
sterben will?

Es gibt zweifellos eine innere Teleologie der mo-

Die Naturalisierung des Todes ist eine bemerkens-
werte Errungenschaft der spiteren Metaphysik.
Sie begreift die Natur als neutrale grosse
Ordnungskraft, die den Tod an seinen Platz stellt.

dernen Technik. Wollen wir sie verstehen, miis-
sen wir iiber das gewdhnliche Verstindnis der
Technik als Organverlingerung hinausgehen;
Organverlingerungen sind immer auch Traum-
oder Phantasieverlingerungen. Nichts ist in den
Resultaten der Technik, was nicht zuvor in der
Metaphysik gewesen ist; und nichts istin der Me-
taphysik, was nicht zuvor in der Magie gewesen
ist. Es verlduft also eine Linie von der Magie zur
Technik, und man muss sich fragen, was die ma-
gische und die biotechnische Bewusstseinsdispo-
sition gemein haben.
Und was ware die Antwort?
Vermutlich die, dass wir in der aktuellsten Tech-
nik eine Verwirklichung des magischen Denkens
beobachten kénnen. Magisches Denken geht
von der Annahme aus, dass es keinen natiirlichen
Tod gibt. Der Tod ist immer das Resultat einer
Schweinerei. ..
...einer Schweinerei?

Einer Bosheit, eines Hinterhalts, einer Manipu-
lation. Der Tod geht stets auf externe Machen-
schaften zuriick, die bésen Akteuren zuzurechnen

38

sind. Man stiirbe ja gar nicht, gibe es da nicht
jemanden, der einem etwas Béses ansinnt. Vor
diesem Hintergrund betrachtet, ist die Natura-
lisierung des Todes eine bemerkenswerte Errun-
genschaft der spiteren Metaphysik. Sie begreift
die Natur als neutrale grosse Ordnungskraft,
michtig genug, um auch den Tod an seinen Platz
zu stellen. Ubrigens wiirde jeder moderne Neu-
rotiker die magische Vorstellung unterschreiben,
dass es keinen natiirlichen Tod gibt. Er weiss ja,
dass er ungliickseligerweise mit seinem eigenen
Mérder unter dem gleichen Dach leben muss
— mit dem eigenen K&rper. Die Lunge, das al-
te Luder! Ich weiss genau, was sie vorhat. Sie
wird mich eines Tages umbringen — aber sie soll
ja nicht glauben, dass ich bloss ihr zuliebe mit
dem Rauchen aufhére! Oder die Prostata, diese
in den Minnerkérper projizierte Zeitbombe, wie
von den fiesesten Feministinnen erfunden — ich
lasse mich von ihr doch nicht unterkriegen! Die
Domestizierung des Todes ist die grosse Kultur-
leistung des metaphysischen Denkens. Es hat der
urspriinglichen Paranoia das Wasser abgegraben.
Heute ist diese Funktion weitgehend an die Me-
dizin delegiert worden.

Irgendwann in naber Zukunft diirfie der erste

Mensch geklont werden. Sehen Sie in der Human-
genetik eine Gefahr?
Immer mit der Ruhe. Die domestizierenden En-
ergien, die um die Techniken herum entwickelt
wurden, sind so gross, dass es absurd wire anzu-
nehmen, irgendein verriickt gewordener Despot
konnte die Weltherrschaft mittels einer Armee
von verheizbaren Biorobotern an sich reissen.

Wenn der Mensch in sein Erbgur eingreift, hat
das unter Umstinde irreversible Folgen — er konnte
sich zum Beispiel auf bestimmte Eigenschaften festle-
gen, die ibn seiner natiirlichen Offenbeit beraubten.
Einverstanden. Aber dieses Problem kennen wir
bereits seit langem in anderer Form. Es ist die gute
alte Entfremdung. Die menschlichen Lebensver-
hiltnisse sind ja zu einem grossen Teil nichts an-
deres als grossangelegte Attentate auf die Weltof-
fenheit. Die traditionellen Opfer dieser Versuche
sind die Bauern und Proletarier — so jedenfalls hat
die kritische Gesellschaftstheorie diese Gruppen
portraitiert. Sie entbehren seit Jahrtausenden der
Maéglichkeit, an ihr wahres Potential anzukniip-
fen. Kurzum, dass der Mensch den Menschen
unterbietet, ist ein historischer Befund, der die
Klassengesellschaften seit je beunruhigt.

Das klingt so, als glaubrten Sie an eine klassenlose
Gesellschaft, in der jeder sein Potential verwirkli-
chen kann.

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Nein. Ich glaube nur schon deshalb nicht daran,
weil sich viele Menschen vor der Offenheit fiirch-
ten. Das haben all die, die im Namen der Gerech-
tigkeit die Ausbeutung anprangerten, nicht sehen
wollen. Wenn Menschen die Entfremdung wih-
len, darf man sie nicht zur Befreiung zwingen.

Dann wird es in der Zukunft zwei Arten von

Menschen geben: diejenigen, die fiir die Offenbeit,
und diejenigen, die fiir die biotechnische Entfrem-
dung votieren?
Das wird wohl so sein. Aber das ist fiir mich nicht
die entscheidende Frage. Ich méchte an das The-
ma cines vom Tod befreiten Lebens in seiner ak-
tuellen biotechnischen Gestalt ankniipfen, an die
Diskussion um das Langlebigkeits-Gen. Der erste
grosse Betrugsfall in der noch jungen Geschich-
te der Humanbiotechnik hat genau dieses Ob-
jekt betroffen. Der koreanische Forscher Hwang
Woo-suk soll ja an diesem Gen seine angeblich
sensationellen Erkenntnisse gewonnen haben. In
Kalifornien arbeitet ein ganzes Bataillon von Wis-
senschaftern an der Entschliisselung des Langle-
bigkeits-Gens, von dem man offensichtlich glaubt,
es existiere. Der Technikprophet Ray Kurzweil
beschreibt unsere Gegenwart als den Moment,
in dem der Durchbruch zur Unsterblichkeit kurz
bevorsteht. Durchhalten ist angesagt, nur nicht
schlapp machen jetzt: «Live long enough to live
forever!l» heisst die Parole. Gehen wir also einmal
von einem Szenario aus, in dem alle Menschen
mindestens 150 oder 200 Jahre leben kénnen.
Man hirte dann genau die Situation, von der wir
oben gesprochen haben. Der Tod wiire kein na-
tiirliches Ende mehr, er wire vielmehr immer der
Entscheidung des Individuums selbst oder eines
externen Agenten anheimgegeben. Wo Tod war,
wird Mord oder Selbstmord werden. Die Stein-
zeitlogik behilt recht.

Sie finden diese technobiologischen Imaginatio-

nen naiv, aber nicht verwerflich?
Die Kindlichkeit dieses Glaubens an das sehr
lange und sozusagen ewige Leben hat etwas Rith-
rendes. Aber wir Europier sind im Grunde sel-
ber schuld. Wir hitten die spiteren Amerikaner
nicht gehen lassen diirfen. Es war ja klar, dass
sie auszogen, um woanders in Ruhe triumen zu
konnen. Nun miissen wir mit ihren Triumereien
fertig werden.

Sie selber plidieren in Ihren Biichern fiir eine
Kollaboration des Menschen mit der Technik: sich
technisch aufriisten, biologisch optimieren, digital
vernetzen.

Mein Technizismus ist Teil meines Entwurfs
einer allgemeinen Immunologie. Er betrifft vor

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Der Mensch und die Grenzen seiner Natur

allem das, was ich die «Inkubatorsysteme» nen-
ne. Man muss die Menschheitsgeschichte als ei-
ne Serie von Versuchen verstehen, den mensch-
lichen Brutkasten zu optimieren. Wir sind ja seit
je Brutkastengeschopfe. Von Anfang an ist somo
sapiens darum hybridisiert. Er ist erst im Rahmen
einer langen, unbewussten Selbstziichtungsse-
quenz zu dem Ausnahmewesen geworden, das er
ist, und dieses Experiment hat immer schon in
einem technisch ermdglichten Brutkasten statt-
gefunden. Das wird uns heute langsam bewusst
— und es wiire naiv, um nicht zu sagen reaktiondr,
sich dieser Einsicht zu verschliessen.

Was einst unbewusst ablief, riickt nun in die
Niihe der bewussten Manipulation.
So ist es. Deshalb steht fiir mich iiber der Hu-
manbiotechnik das absolute Pfuscherei-Verbot.
Nur was mit hoher Prizision gekonnt wird, ist
ethisch verantwortbar. Aber wenn man tatsich-
lich zuverlissig konnte, was man kénnen miisste,
um beispielsweise gewisse schauerliche Formen
von Erbpathologien zu eliminieren, wiirde man
keinem Menschenrecht zuwiderhandeln. Es gibt
ja keine Menschenpflicht zur Krankheit! Ich wiir-

Der Mensch ist erst im Rahmen einer langen,

unbewussten Selbstziichtungssequenz

zu dem Ausnahmewesen geworden, das er ist.

de mich fiir einen zweiten hippokratischen Eid
stark machen. Die Arzte sollen geloben, nicht nur
die Gesundheit als solche, sondern auch die Be-
dingungen der Moglichkeit von Gesundheit zu
begiinstigen. Wer dawider handelt, etwa durch
Vernachlissigung von Forschung, macht sich der
unterlassenen Hilfeleistung schuldig.

Sie haben sich mit solchen Aussagen in Deutsch-
land unbeliebt gemachs.
Man wird hier schnell in die Ecke der Unmen-
schen gestellt. Die Schweizer sind da zum Gliick
pragmatischer.

PETER
SLOTERDIJK, 1946
geboren, gehort zu
den einflussreichsten
Philosophen der
Gegenwart. In seinen
jiingeren Biichern
hat er sich eingehend
mit dem Ziichtungs-
potential des
Menschen in Ge-
schichte und
Gegenwart befasst:
«Nicht geretter.
Versuche nach
Heidegger» (2001),
«Die Sonne und der
Tod» (2001) und
«Sphiren III: Schiume»
(2004). Sloterdijk

ist Professor fiir
Philosophie an der
Staatlichen Hoch-
schule fiir Gestaltung
in Karlsruhe.

39



REPRINT John Stuart Mill

John Stuart Mill ist einer der grossen
englischen Moralphilosophen des 19. Jahr-
hunderts. In seinem postum erschienenen
Werk «Drei Essays tiber Religion» stellt er auch
die Frage nach dem Verhiltnis des Menschen
zur Natur. Nicht die Versohnung, sondern der
Kampf stehe im Vordergrund; die Natur sei
kein Vorbild, sondern ein Gegner, dem die
Freiheitsspielriume abgetrotzt werden miissten.

Die verderblichen Krifte
der Natur

John Stuart Mill (1806 — 1873)

*zitiert aus: John Stuart Mill, «Drei Essays iiber Religion» [1874].
Stuttgare: Reclam Verlag 1984, S. 31-62.

40

«Wenn wir den Begriff <Mord> einmal nur fiir das gelten las-
sen, was eine gewisse, dem menschlichen Leben vermeintlich
gewithrte Frist abkiirzt, so mordet die Natur die iiberwie-
gende Mehrzahl aller lebenden Wesen, und zwar auf diesel-
ben gewaltsamen und heimtiickischen Weisen, mit denen
die schlechtesten Menschen anderen das Leben nehmen ...
Ein einziger Orkan zerstort die Hoflnungen eines ganzes
Jahres; ein Heuschreckenschwarm oder eine Uberschwem-
mung verheert eine ganze Provinz; eine geringfiigige che-
mische Verdnderung einer essbaren Wurzel lisst Millionen
Menschen Hungers sterben; die Fluten des Meeres rauben
wie Banditen die Schitze der Reichen und die geringe Habe
der Armen, und unter demselben Pliindern, Verwiisten und
Morden wie ihre menschlichen Entsprechungen. Kurz, alles,
was die schlechtesten Menschen gegen Leben oder Eigentum
begehen, veriiben die Naturkrifte in grosserem Massstab. ...

Die Redensarten, die dem Wirken der Natur Vollkom-
menheit zuschreiben, konnen lediglich als Ubertreibungen
einer poetischen und frommen Empfindung gelten, die
nicht mit der Absicht ausgesprochen werden, einer niich-
ternen Priifung standzuhalten. Niemand, sei er religiés oder
areligios, glaubt, dass die verderblichen Krifte der Natur,
als Ganzes betrachtet, in irgendeiner anderen Weise guten
Zwecken dienen, als indem sie verniinftige menschliche
Geschopfe dazu anreizen, sich dagegen zu wehren. Glaub-
ten wir, dass jene Krifte von einer glitigen Vorsehung als
ein Mittel zu weisen Zwecken ausersehen wiren, die ohne
jene Mittel nicht erreicht werden kénnten, miisste alles,
was die Menschheit tut, um diese Naturkrifte zu bindigen,
bzw. ihre schidlichen Wirkungen in Grenzen zu halten
— vom Austrocknen eines pestilenzialische Diinste verbrei-
tenden Sumpfes bis zum Kurieren des Zahnwehs oder dem
Aufspannen des Regenschirms —, als gottlos gelten, wofiir
es doch sicherlich niemand hilt, auch wenn eine dahin
neigende Empfindung unterschwellig spiirbar wird. Im
Gegenteil, die Fortschritte, auf die der zivilisierte Teil der
Menschheit am meisten stolz ist, bestehen in der immer er-
folgreicheren Abwehr jener Naturkrifte, die wir, wenn wir
wirklich glaubten, was die meisten Menschen zu glauben
behaupten, als von einem weisen Wesen fiir unser irdisches
Dasein bestimmte Heilmittel verehren miissten.

... die Lehre, dass der Mensch der Natur folgen bzw.
sich den spontanen Lauf der Dinge zum Modell seiner
bewussten Handlungen wihlen sollte, [ist] ebenso unver-
niinftig wie unmoralisch; unverniinfiig, weil jede mensch-
liche Handlung in einer Verinderung und jede niitzliche
Handlung in einer Verbesserung der Natur besteht; un-
maoralisch, weil jeder, der den Versuch unternechmen wiir-
de, in seinen Handlungsweisen den natiirlichen Lauf der
Dinge nachzuahmen, allgemein als der schlechteste aller
Menschen angeschen wiirde. Denn der natiirliche Lauf der
Dinge vollzieht sich so, dass ein menschliches Wesen, das
in gleicher Weise handeln wiirde, im héchsten Grade ver-
abscheuungswiirdig wire.»*

Nr.06, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



	Dossier : der Mensch und die Grenzen seiner Natur
	Der Mensch und seine Natur
	Der Schritt von der Natur zur Ethik
	Enhancement : Modellierung eines Ideals
	"Wenn ich einmal gross bin, werde ich ein Computer sein"
	Natürlich unnatürlich
	Noch immer ein Tier
	Ziran : Natur und Freiheit in einem gedacht
	Die Athletik des Sterbens
	Die verderblichen Kräfte der Natur


