Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 5

Artikel: C.G. Jung und die Archetypen
Autor: Lier, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FOKUS Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Fokus 2007

Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Am Anfang von C. G. Jungs Psychologie
standen die in Zirich durchgefithrten Asso-
ziationsstudien. In ihnen fand Jung die Idee
der Verdringung von Sigmund Freud

voll und ganz bestdtigt. Bald begann sich sein
Denken jedoch vom individualgeschicht-
lichen Kontext zu lésen. Jung entwickelte das
Konzept der Archetypen, die er als Struk-
turelemente menschlicher Phantasietitigkeit
verstand.

C.G. Jung und die
Archetypen

Doris Lier

Fokus 2007: Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Januar/Februar: Eugen Bleuler und Sigmund Freud
Mirz/April: Die Professionalisierung der Psychoanalyse
Mai: C.G. Jung und die Archetypen

Juni: Die Entwicklung der Daseinsanalyse

42

Am 10. Dezember 1900 trat C.G. Jung seine Assistenten-
stelle an der Psychiatrischen Universititsklinik Burgholzli
in Ziirich an. Er war gerade 25 Jahre alt und hatte zehn
Tage zuvor sein Staatsexamen in Basel abgelegt. Jung ging
gern nach Ziirich. In Basel bot sich ihm, wie er spiter be-
tonte, zu jenem Zeitpunke keine berufliche Perspektive. Er
wusste bei seiner Bewerbung wohl kaum, was ihn am Burg-
hélzli erwartete. Der damalige Direktor, Eugen Bleuler, war
hochangesehen, das Burghélzli selbst bereits durch dessen
Vorginger, August Forel, weltweit beriihmt. Forel hatte sich
durch seine erfolgreichen Behandlungen von Alkoholkran-
ken einen Namen gemacht, Bleuler durch seine dusserst in-
tensive, psychoanalytische Betreuung der Patienten.

Jung fiel es anfinglich nicht leicht, sich dem strengen Re-
gime Bleulers unterzuordnen und die immense Arbeitsbela-
stung auf sich zu nehmen. Auch war er bei seinen Kollegen
in der Klinik alles andere als beliebt. Noch in hohem Alter
erwihnte er, dass er in diesem « Weltkloster» seine «gesamte

Jugend» verloren habe. Da ihm Bleuler aber erlaubte, seinen

geliebten Studien okkulter Phinomene auch am Burgholzli
nachzugehen, besserte sich sein Befinden nach einiger Zeit.
Er wurde selbstbewusst, wirkte aber nachgerade nicht selten
arrogant. Kurz nach Abschluss seiner Dissertation lernte
er Franz Ricklin sen. kennen, der damals aus Deutschland
ebenfalls ans Burgholzli gekommen war. Es begann eine
enge Zusammenarbeit mit Ricklin und Bleuler. Die drei
wandten sich fiir einige Jahre mit grossem Einsatz den «Dia-
gnostischen Assoziationsstudien» zu. Dabei beschiftigte
Jung, so in seiner Autobiographie «Erinnerungen, Triume,
Gedanken» (Walter, 2005), die eine brennende Frage: « Was
geht in den Geisteskranken vord»

Die Methode der Assoziationsstudien zum Zweck der
Diagnosestellung hatte bereits eine lingere Tradition. Jung
selbst bezieht sich in seiner 1905 publizierten Habilitations-
schrift («Gesammelte Werke» Bd. 2, §§ 560-638, Walter
1979) unter anderen auf Aschaffenburg, Galton, Traut-
scholdt, Kraepelin, Féré, Balint, Zichen, Mayer und Orth.
Im Unterschied zu den Genannten, war fiir ihn das dia-
gnostische Moment sekundir. Die Ergebnisse des Experi-
ments dienten ihm vielmehr als Leitlinien fiir die Therapie.
Im Wesentlichen ging es Jung von Anfang an darum, mit
Hilfe des Assoziationsexperiments Sinnzusammenhinge
aufzudecken, die seines Erachtens auch in den absurdesten
Vorstellungen von Geisteskranken ihre Wirkung zeigten.

Zusammen mit Bleuler und Ricklin arbeitete Jung einen
Wortkatalog von rund 100 Wortern aus, die dem Proban-
den nacheinander zugerufen wurden. Der Proband hatte die
Aufgabe, so schnell wie méglich ein eigenes Wort zu asso-
ziieren, beispielsweise «Haus» — «Dachy, «Liebe» — «schény,
«schwimmen» — «Meer». Dabei ging es Jung neben der Bezie-
hung zwischen Reizwort und Assoziation vor allem auch um
die Reaktionszeit, das Zeitintervall zwischen dem Zurufen
des Reizwortes und dem Aussprechen des Reaktionswortes.
Aus der Linge der Reaktionszeit schloss Jung auf das Vor-

Nr.05, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



handensein eines seelischen Ungleichgewichts, sogenannter
geftihlsbetonter Komplexe, nicht zuletzt auch deswegen,
weil nach einer langen Reaktionszeit auffallend oft ein, im
Kontext der iibrigen Assoziationen véllig unerwartetes, Wort
folgte (etwa «Salz » — «ekligy, «Frosch» — deise»).

Was gebt in den Geisteskranken vor? Dieser Grundfrage
war letztlich alles untergeordnet, was Jung dem Assoziations-
experiment entlocken wollte. Zwei miteinander verkniipfte
Probleme schienen ihm dabei besonders wichtig. Im Dienste
einer mdglichen Systematisierung der Assoziationen stellte
er zum einen die Frage, wie sich die Assoziationen Kranker
von denen Gesunder unterscheiden. Zum anderen versuchte
er aus der Fiille der méglichen Einfliisse, die auf die Assozia-
tionen wirken, einen Haupteinfluss auszumachen.

Der Begrift «gesund» war weit gefasst und wurde nicht
weiter problematisiert; er bezog sich auf all jene Probanden,
die psychisch nicht weiter auffillig waren. Auch der Haupt-
einfluss, den Jung bestimmete, war nur vage formuliert. Jung
griff das heraus, was er «Aufinerksamkeit» nannte: «...jenen
unendlich komplizierten Mechanismus, der mit zahllosen Fi-
den den assoziativen Prozess an alle iibrigen im Bewusstsein
reprdsentierten Phinomene psychischer und korperlicher Pro-
venienz kniipf (GW, Bd. 2, § 3).

In solch absichtlich unscharf gehaltenen Bestimmun-
gen zeigt sich bereits ein Hauptcharakteristikum der spite-
ren Jungschen Psychologie. Jung war stets darum bemiiht,
psychologische Begriffe offenzuhalten und dem jeweils ge-
wihlten Blickwinkel anzupassen. Dies ist ihm spiter viel-
fach vorgeworfen worden, gehort aber zwingend zu seiner
Psychologie. Seines Erachtens sind im Seelenleben keine
klar abgrenzbaren Phinomene auszumachen. Obwohl erst
spiter deutlich ausformuliert, fasst Jung seelische Phinome-
ne im Kontext einer stets neu sich gestaltenden Abfolge von
Imaginationen. Mit wechselndem Kontext und wechselnder
Perspektive verschiebt sich auch deren Bedeutungsgehalt.
Im Rahmen dieser Sichtweise folgen die Assoziationen im
Assoziationsexperiment demselben Prinzip wie die Bilder
in Traumen. Beide sind sie Momenrtaufnahmen seelischer
Bewegung. Was immer der Mensch phantasiert, ist somit
Ausdruck seiner momentan konstellierten und oft unbewus-
sten seelischen Verfassung.

Trotz stetem Wandel sind die menschlichen Phantasien
nie zufillig und schon gar nicht unerheblich oder sinnlos.
Sie stehen stets in einem Sinnzusammenhang, dessen Ge-
setzmissigkeiten zu finden sind. Dabei war Jung iiberzeugt,
dass im Gesunden wie im Kranken grundsitzlich dieselben
seelischen Gesetze wirken: «/m Grunde genommen entdecken
wir im Geisteskranken nichts Neues und Unbekanntes, sondern
wir begegnen dem Untergrund unseres eigenen Wesens. Diese
Einsicht war fiir mich damals ein méichtiges Gefiiblserlebnis»
(«Erinnerungen, Triume, Gedanken, S. 133»).

In jedem Menschen liegt also Unverarbeitetes, wirken
abgespaltene, sogenannte gefiihlsbetonte Komplexe als Sto-
rungen ins Alltagsleben hinein. Der Unterschied zwischen

Nr.05, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

FOKUS Ziirich, Stadt der Seelenkunde

Gesunden und Kranken liegt lediglich im Bezug der Kom-
plexe zum jeweiligen Bewusstsein und zu den Anforderun-
gen der Aussenwelt. In der Psychose beispielsweise ist die
Anpassungsmoglichkeit der Komplexe an all das, was dus-
sere Wirklichkeit meint, nicht mehr gegeben. Es stellt sich,
gleichsam stellvertretend, eine dltere Form des Denkens ein,
cine Form, die mythologische Bilder zutage férdert.

Der dem Assoziationstest entstammende Begriff des
«gefiihlsbetonten Komplexes» wurde ein Zentralbegriff fiir
die Jungsche Psychologie. Auch Jungs Auseinandersetzung
mit Sigmund Freud floss wesentlich in die Begriffsbildung
ein. Ein gefiihlsbetonter Komplex enthilt, so Jung, sub-
jektive gefithlsbetonte Erlebnisse bzw. Reminiszenzen, die
sowohl die Reaktionszeit wie den Inhalt der Assoziationen
beeinflussen. Der gefiithlsbetonte Komplex wirke auf die
Aufmerksamkeit in der Assoziationstitigkeit, und zwar so,
dass die Versuchsperson in dem, was ihr einfillt, gerade das
verrit, wovon sie selbst nichts weiss.

Die Reaktionen der Versuchsperson «...sind daher nicht
irgendwie freie Einfille, sondern bloss Symprombandlungens
(Freud), die von einem psychischen Faktor geleitet werden, der
sich wie ein selbstindiges Wesen benimmt. Der gefiiblsbetonte,
vom Bewusstsein momentan abgespaltene Komplex iibt eine
Wirkung aus, die bestindig mit den Intentionen des Ichkomple-
xes erfolgreich konkurriers» (GW, Bd. 2, § 610). Das Assozia-
tionsexperiment wird in der Regel ein paar Stunden spiter
wiederholt. Dem Probanden wird somit dieselbe Wortiste
nochmals mit der Aufforderung vorgelesen, erneut zu asso-
ziieren. Diese Wiederholung ist insofern aufschlussreich, als
jene Assoziationen, die beim ersten Durchgang eine lange
Reaktionszeit hatten, beim zweiten Mal hiufig vergessen
und durch andere Worter ersetzt werden. Aufgrund dieser
Beobachtung untersuchte Jung das Vergessen, respektive
Nichterinnernwollen unlustbetonter Eindriicke und berief
sich wiederum auf Freud, insbesondere auf den Aufsatz
«Zur Psychopathologie des Alltagslebens» (Freud GW 4.
Bd., Fischer 1941). Jung formuliert seinen entscheidenden
Bezug zu Freuds Begriff der «Verdringung» mit folgenden
Worten: «Die Reaktionswirter, die so leicht vergessen werden,
muten an wie Ausreden; sie spielen etwa eine dhnliche Rolle
wie die <Deckerinnerungen> Freuds. Wenn z.B. ein hysterisches
junges Midchen mit einer qualvoll langen Reaktionszeir auf
kiissen mit Schwesterkuss reagiert und nachher die Reaktion
vergessen hat, so begreift man obne weiteres, dass Schwester-
kuss nur eine Ausflucht war, welche einen wichtigen erotischen
Komplex verdecken musste» (GW, Bd. 2, § 658).

In den Assoziationsstudien ist die spezifisch Jungsche
Psychologie bereits im Ansatz enthalten. Alles Spitere, weit
besser Bekannte, allem voran die Idee des kollektiven Unbe-
wussten und seiner Inhalte, der Archetypen, kann als Wei-
terfithrung der Assoziationsstudien und der Komplextheorie
verstanden werden. Die anfingliche Frage nach dem, was in
den Geisteskranken vorgeht, enthilt bereits die weitergefasste
Frage, was im Seelenleben des Menschen iiberhaupt vorgeht,

43



FOKUS Ziirich, Stadt der Seelenkunde

und leitet tiber in die nochmals umfassendere Frage: Gibt es
ubiquitire Vorstellungen, Urformen von Imaginationen, die
die personlichen Imaginationen stets mitstrukturieren?

Jung sah Freuds Gedanken der Verdringung im Assozia-
tionsexperiment voll und ganz bestitigt. Nur in der Frage
nach dem Inhalt des Verdringten stimmte Jung von An-
fang an mit Freud nicht iiberein. Bereits 1909 bahnt sich
der spitere Bruch mit Freud an. In diesem Jahr reisten sie
zusammen in die USA und erzihlten einander ihre eigenen
Triume. Dabei wurde Jung von Freuds Traumdeutung, die
stets nur sexuelle Komplexe zutage forderte, arg enttdusche,
wie er in seiner Autobiographie schreibt: «Freud konnte ...
meine damaligen Triume nur unvollstindig oder gar nicht
deuten. Es handelte sich um Traume kollektiven Inhalts mit
einer Fiille von symbolischem Material. Besonders einer war
mir wichtig, denn er brachte mich zum ersten Mal auf den
Begriff des <kollektiven Unbewusstens ...»

Der Bruch mit Freud ist zugleich Jungs «Zeit innerer
Unsicherbeit, ja Desorientiertheit». Jung wird bedringt von
Phantasien: «Die Jahre, in denen ich den inneren Bildern
nachging, waren die wichtigste Zeit meines Lebens, in der sich
alles Wesentliche entschied. ... Meine gesamte spiitere Tiitigkeit
bestand darin, das auszuarbeiten, was in jenen fabren aus dem
Unbewussten aufgebrochen war und mich zundchst iiberflutete.
Es war der Urstoff fiir ein Lebenswerk» (ebd.).

Was heute als spezifisch Jungsches Archetypenkonzept
gilt, war Jungs Versuch, zu all den Imaginationen, denen
er sich selbst ausgeliefert sah, in ein Verhiltnis zu kommen,
das heisst, sie zu systematisieren. Diese Systematisierung
war nun nicht mehr eine psychiatrisch-empirische und auch
keine, die der personlichen Geschichte des einzelnen ent-
nommen wire. Beide Einteilungen schienen ihm zu kurz ge-
griffen. Jung suchte, so schrieb er in seiner Autobiographie,
nach «historischen Prifigurationen der inneren Erfabrungens.
Er suchte in den Weiten der Menschheitsphantasien, der
Religions- und Kulturgeschichte und legte Urbilder fest, Ar-
chetypen, die ihm als Strukturelemente der menschlichen
Phantasictitigkeit galten.

Damit 6ffnete sich ein Graben zu seinem bisherigen Den-
ken, das in den frithen Jahren, trotz dem Schwerpunkt auf
den menschlichen Imaginationen, noch immer ein psych-
iatrisch-empirisches Denken war. Der Entschluss, sich von
der Universitit zuriickzuziehen, symbolisiert diese Wende.
Obwohl ihm selbst nicht ganz bewusst, wechselte Jung zu ei-
nem hermeneutisch verfassten bildhaften Denken, das nicht
einfach mehr ins Empirische einbindbar ist und auch nicht
als Ergidnzung des Empirischen betrachtet werden kann. Der
Bruch mit dem Bisherigen war grundlegend. Denn wenn
das sogenannte Unbewusste, metaphorisch gesprochen, mit
«einer Welt von sozusagen kosmischen Ausmassen» (GW, Bd.
12, § 360) verglichen werden kann, mit einer Welt, die das
Bewusstsein prifiguriert, dann ist in die Psychologie ein neu-
er Bezugspunkt eingefithrt: aus menschheitsgeschichtlicher
Perspektive sind psychische Konflikte nicht mehr nur riick-

44

fithrbar auf Interaktionen in der Kindheit. Sie sind immer
auch Ausdruck jener archetypisch strukturierten seelischen
Verfasstheit, in der der Mensch immer schon steht.

Hier liegt die Zumutung des Jungschen Denkens, die
Jung selbst nur ansatzweise zu erfassen vermochte: die psy-
chologische Grundfrage zielt jetzt nicht mehr einfach auf
das Wohl und Wehe des Alltagsmenschen, sondern auf jene
Dimension, die den Menschen in seinem Alltag bestimmz.
Jungs Wende oder Revolution — man kann sie archerypal
turn nennen — steht, bei allen Unterschieden, dem nahe, was
in der Philosophie seit Mitte letzten Jahrhunderts linguistic
turn genannt wird. Wird im linguistic turn die Prifiguration
menschlichen Denkens in der Sprachstruktur gesehen, liegt
die Prifiguration seelischen Lebens, in Jungs archetypal turn,
in der a priori gegebenen Bildstrukeur.

Jungs neue archetypische Perspektive, nach der der Ein-
zelmensch immer auch auf dem Hintergrund allgemein-
menschlicher Phantasietitigkeit betrachtet wird, erforderte
ein neues Durchdenken seiner Psychologie. Jung selbst war
nicht in der Lage, seinen neu errungenen Standpunkt theo-
retisch durchzukimmen. Nur zu oft verwickelte er sich in
Ungereimtheiten, besonders augenfillig dort, wo er den-

«Die Jahre, in denen ich den
inneren Bildern nachging,
waren die wichtigste Zeit
meines Lebens, in der sich alles
Wesentliche entschied.»

noch auf der empirischen Grundlage seiner Erkenntnisse
besteht, und auch an jenen Stellen, wo er Anima und Ani-
mus einerseits zu allgemeinmenschlichen, archetypischen
Vorstellungen erklirt, anderseits aber die Anima nur ins
Unbewusste des Mannes, den Animus im Unbewussten nur
der Frau ansiedelt. Es wire dem Archetypischen angemes-
sener, sie als seelische Grundkomponenten des Menschen
tiberhaupt zu erfassen.

Die Jungsche Psychologie war sehr erfolgreich und wird
heute noch als eine wichtige Richtung der Psychologie in
der ganzen Welt vertreten. Sie verdankt diesen Erfolg Jungs
bildhaftem Ansatz, innerhalb dessen eine grosse Diversi-
fikationsfiille an Interpretationen méglich geworden ist.
Diese unterschiedlichsten Weiterfiihrungen kénnen grob
gesehen in zwei Hauptrichtungen unterteilt werden: in die
«Archetypische Psychologie» und in die «Jungsche Entwick-
lungspsychologie». Doch auch innerhalb dieser Richtungen
gibt es unzihlige Sichtweisen, jene zum Beispiel, die die
Entwicklungspsychologie durch den archetypischen Ansatz
erginzt schen wollen; jene, die die Archetypen im Biologi-
schen nachzuweisen suchen und jene, die von einer narras-

ve-based psychotherapy sprechen.

Nr.05, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE



C.G. Jung (1875-1961)

Das Modell der Archetypen ist in wichtigen Punkten
vom Amerikaner James Hillman weiterentwickelt worden.
Hillman war sich Jungs Paradigmenwechsels bewusst, und
es gelang ihm, den Einzelmenschen konsequent von dem her
zu verstehen, was Jung das kollektive Unbewusste genannt
hat. Das Imaginale erscheint bei ihm als die zentrale Meta-
pher fiir alles Seelische. Nochmals einen wesentlichen Schritt
weiter ist der deutsche Psychologe Wolfgang Giegerich ge-
gangen. Seine Weiterentwicklung betrifft vor allem die Me-
tapher «Seele». Hillmans Perspektive des Imaginalen wird
bei Giegerich ausdifferenziert als die Perspektive der in sich
differenten Einheit von innerem Erleben und Ausseren Tat-
sachen. Der logische Status des bildhaften Denkens, wie er
sich im Lauf der Menschheitsgeschichte verindert hat, wird
mit in die Perspektive hineingenommen. Mit dieser dialekti-
schen Erfassung von Innerseelischem und Aussenweltlichem
hat Giegerich verschiedene Gefahren tiberwunden, wie sie
im Konzept der Archetypischen Psychologie liegen.

Eine der Gefahren wohnt all jenen Konzeptionen inne,
in denen in der Welt des Imaginalen verharrt wird. Die Ver-
treter dieser Richtung — James Hillman wurde oben erwihnt
— reihen Bild an Bild, Geschichte an Geschichte, ohne den lo-
gischen Status der Imaginationen mitzuberiicksichtigen. Das
Stichwort heisst hier «<Amplifikation», das Suchen nach histo-
rischen Parallelen. Bei den alten Agyptern, Griechen, Kelten,
Indianern, in Asien und bei den Eskimos wird dem Adler, der
Schlange, der Gans nachgeforscht, wird die symbolische Kraft
von Wasser, Luft, Feuer und Erde ergriindet, werden Fragen
gestellt wie etwa: Was lehren uns Mythen und Mirchen tiber
das Bose, das Tabu, das Weibliche, Miitterliche, Kindliche,
Minnliche — in uns selbst? Wo liegt die Symbolik von Silber
oder Gold, von Zwei, Drei und Sieben und so weiter? Man
sicht den Therapeuten am Werk. Sein Wunsch ist es, dem

Nr.05, 2007 SCHWEIZER MONATSHEFTE

FOKUS Ziirich, Stadt der Seelenkunde

leidenden modernen Menschen auf dem Hintergrund ur-
alter Vorstellungen Hilfe zu bieten. In diesem Fall werden
einzelne Symbole amplifizierend aus threm Kontext isoliert
und technisch instrumentalisiert. Der moderne Mensch wird
dadurch zum Vampir, der die alten Geschichten aussaugt,
um jene Leere, an der er leidet, wieder zu fiillen. Gleichsam
unter der Hand wird in dieser Sichtweise Tiefenpsychologic
zur (nostalgisch gefirbten) Verhaltenstherapie.

Eine weitere Gefahr in der Bemiithung um die Weiter-
entwicklung besteht darin, dass die sich mit Mythologie be-
schiftigende Jungsche Psychologie ihrerseits mythologisch
wird, das heisst, dass die alten Narrative als Wirklichkeit
erfahren und mit der Wirklichkeit verwechselt werden. Was
als menschliche Phantasietitigkeit durchschaut worden ist,
wird Ding an sich. In dieser Auffassung wird die Differenz
von Perspektive und Aussenwelt aufgehoben und wird die
Jungsche Psychologie zum Religionsersatz.

In Giegerichs Konzeption wird davon ausgegangen, dass
die in den alten Mythen enthaltenen Menschheitsthemen
im Lauf der Menschheitsgeschichte vielfache Reflexionsebe-
nen durchlaufen haben. Seelisches entspricht damit etwa
dem, was der deutsche Philosoph Hans Blumenberg die
stets neu sich gestaltende «Arbeit am Mythos» genannt hat.
So gesehen sind simtliche seelischen Manifestationen, selbst
die des modernen Menschen, nach wie vor und unentrinn-
bar — wenn auch phylogenetisch wie ontogenetisch stets neu
konzeptionalisiert und natiirlich als Menschenwerk entmy-
thologisiert — auf Mythologie zuriickbezogen. Mit andern
Worten: die Menschheitsthemen bleiben immer dieselben,
sie verindern aber ihre Form. Die Form der alten Mythen
selbst ist damit Giberholt, der Mythos in seiner alten Gestalt
kann nicht mehr stattfinden.

Mittlerweile gibt es weltweit 55 Jungsche Gesellschaften,
die in einem Internationalen Dachverband, der «Internatio-
nal Association of Analytical Psychology» (IAAP), zusam-
mengeschlossen sind. In 35 von ihnen werden Jungsche
Psychotherapeuten ausgebildet, und tiberall auf der Welt
wird im Rahmen Jungscher Psychologie publiziert. In Zii-
rich, wo die Jungsche Psychologie mit dem Assoziations-
experiment ihren Anfang nahm, gibt es (nebst dem nicht
der TAAP zugehérigen «C.G. Jung-Institut» in Kiisnacht)
das 2004 gegriindete ISAPZURICH, das «Internationale
Seminar fir Analytische Psychologie», das von zurzeit 80
Studenten aus 13 verschiedenen Lindern besucht wird. Am
ISAPZURICH wird das bildhafte, symbolische Denken,
wie Jung es in seinen Werken skizziert hat, weitergelehrt
und weiterentwickelt.

DORIS LIER ist diplomierte analytische Psychologin und
Psychotherapeutin (SPV) in eigener Praxis. Sie hat Geschichte, Kunst-
geschichte und Philosophie studiert. Sie ist Mirglied der
Seminarleitung des Internationalen Seminars fiir Analytische Psychologie

Ziirich sowie Dozentin, Lehr- und Supervisionsanalytikerin an
diesem Seminar.

45



	C.G. Jung und die Archetypen

