
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 5

Artikel: C.G. Jung und die Archetypen

Autor: Lier, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FOKUS Zürich, Stadt der Seelenkunde

Am 10. Dezember 1900 trat C.G. Jung seine Assistentenstelle

an der Psychiatrischen Universitätsklinik Burghölzli
in Zürich an. Er war gerade 25 Jahre alt und hatte zehn
Tage zuvor sein Staatsexamen in Basel abgelegt. Jung ging
gern nach Zürich. In Basel bot sich ihm, wie er später
betonte, zu jenem Zeitpunkt keine berufliche Perspektive. Er
wusste bei seiner Bewerbung wohl kaum, was ihn am Burghölzli

erwartete. Der damalige Direktor, Eugen Bleuler, war
hochangesehen, das Burghölzli selbst bereits durch dessen

Vorgänger, August Forel, weltweit berühmt. Forel hatte sich

durch seine erfolgreichen Behandlungen von Alkoholkranken

einen Namen gemacht, Bleuler durch seine äusserst

intensive, psychoanalytische Betreuung der Patienten.
Jung fiel es anfänglich nicht leicht, sich dem strengen

Regime Bleulers unterzuordnen und die immense Arbeitsbelastung

auf sich zu nehmen. Auch war er bei seinen Kollegen
in der Klinik alles andere als beliebt. Noch in hohem Alter
erwähnte er, dass er in diesem «Weltkloster» seine «gesamte

Jugend» verloren habe. Da ihm Bleuler aber erlaubte, seinen
geliebten Studien okkulter Phänomene auch am Burghölzli
nachzugehen, besserte sich sein Befinden nach einiger Zeit.
Er wurde selbstbewusst, wirkte aber nachgerade nicht selten

arrogant. Kurz nach Abschluss seiner Dissertation lernte
er Franz Ricklin sen. kennen, der damals aus Deutschland
ebenfalls ans Burghölzli gekommen war. Es begann eine
enge Zusammenarbeit mit Ricklin und Bleuler. Die drei
wandten sich für einige Jahre mit grossem Einsatz den «

Diagnostischen Assoziationsstudien » zu. Dabei beschäftigte
Jung, so in seiner Autobiographie «Erinnerungen, Träume,
Gedanken» Walter, 2005), die eine brennende Frage: «Was

geht in den Geisteskranken vor?»

Die Methode der Assoziationsstudien zum Zweck der
Diagnosestellung hatte bereits eine längere Tradition. Jung
selbst bezieht sich in seiner 1905 publizierten Habilitationsschrift

«Gesammelte Werke» Bd. 2, §§ 560-638, Walter
1979) unter anderen auf Aschaffenburg, Galton,
Trautscholdt, Kraepelin, Féré, Balint, Ziehen, Mayer und Orth.
Im Unterschied zu den Genannten, war für ihn das

diagnostische Moment sekundär. Die Ergebnisse des Experiments

dienten ihm vielmehr als Leitlinien für die Therapie.

Im Wesentlichen ging es Jung von Anfang an darum, mit
Hilfe des Assoziationsexperiments Sinnzusammenhänge
aufzudecken, die seines Erachtens auch in den absurdesten
Vorstellungen von Geisteskranken ihre Wirkung zeigten.
Z usammen mit Bleuler und Ricklin arbeitete Jung einen
Wortkatalog von rund 100 Wörtern aus, die dem Probanden

nacheinander zugerufen wurden. Der Proband hatte die
Aufgabe, so schnell wie möglich ein eigenes Wort zu
assoziieren, beispielsweise «Haus» – «Dach» «Liebe» – «schön»

«schwimmen» – «Meer» Dabei ging es Jung neben der Beziehung

zwischen Reizwort und Assoziation vor allem auch um
die Reaktionszeit, das Zeitintervall zwischen dem Zurufen
des Reizwortes und dem Aussprechen des Reaktionswortes.
Aus der Länge der Reaktionszeit schloss Jung auf das Vor-

Fokus 2007
Zürich, Stadt der Seelenkunde

Am Anfang von C. G. Jungs Psychologie

standen die in Zürich durchgeführten Asso-ziationsstudien.

In ihnen fand Jung die Idee
der Verdrängung von Sigmund Freud
voll und ganz bestätigt. Bald begann sich sein
Denken jedoch vom individualgeschichtlichen

Kontext zu lösen. Jung entwickelte das

Konzept der Archetypen, die er als Struk-turelemente

menschlicher Phantasietätigkeit
verstand.

C.G. Jung und die
Archetypen

Doris Lier

Fokus 2007: Zürich, Stadt der Seelenkunde

Januar/Februar: Eugen Bleuler und Sigmund Freud
März/April: Die Professionalisierung der Psychoanalyse

Mai: C.G. Jung und die Archetypen
Juni: Die Entwicklung der Daseinsanalyse

42 Nr.05, 2007 Schweizer Monatshefte



FOKUS Zürich, Stadt der Seelenkunde

handensein eines seelischen Ungleichgewichts, sogenannter
gefühlsbetonter Komplexe, nicht zuletzt auch deswegen,

weil nach einer langen Reaktionszeit auffallend oft ein, im
Kontext der übrigen Assoziationen völlig unerwartetes, Wort
folgte etwa «Salz » – «eklig» «Frosch» – «leise»

Was geht in den Geisteskranken vor? Dieser Grundfrage
war letztlich alles untergeordnet, was Jung dem Assoziationsexperiment

entlocken wollte. Zwei miteinander verknüpfte
Probleme schienen ihm dabei besonders wichtig. Im Dienste
einer möglichen Systematisierung der Assoziationen stellte
er zum einen die Frage, wie sich die Assoziationen Kranker
von denen Gesunder unterscheiden. Zum anderen versuchte
er aus der Fülle der möglichen Einflüsse, die auf die Assoziationen

wirken, einen Haupteinfluss auszumachen.

Der Begriff «gesund» war weit gefasst und wurde nicht
weiter problematisiert; er bezog sich auf all jene Probanden,
die psychisch nicht weiter auffällig waren. Auch der
Haupteinfluss, den Jung bestimmte, war nur vage formuliert. Jung

griff das heraus, was er «Aufmerksamkeit» nannte: «…jenen

unendlich komplizierten Mechanismus, der mit zahllosen
Fäden den assoziativen Prozess an alle übrigen im Bewusstsein

repräsentierten Phänomene psychischer und körperlicher
Provenienz knüpft» GW, Bd. 2, § 3).
I n solch absichtlich unscharf gehaltenen Bestimmungen

zeigt sich bereits ein Hauptcharakteristikum der späteren

Jungschen Psychologie. Jung war stets darum bemüht,
psychologische Begriffe offenzuhalten und dem jeweils
gewählten Blickwinkel anzupassen. Dies ist ihm später
vielfach vorgeworfen worden, gehört aber zwingend zu seiner
Psychologie. Seines Erachtens sind im Seelenleben keine
klar abgrenzbaren Phänomene auszumachen. Obwohl erst
später deutlich ausformuliert, fasst Jung seelische Phänomene

im Kontext einer stets neu sich gestaltenden Abfolge von
Imaginationen. Mit wechselndem Kontext und wechselnder
Perspektive verschiebt sich auch deren Bedeutungsgehalt.
Im Rahmen dieser Sichtweise folgen die Assoziationen im
Assoziationsexperiment demselben Prinzip wie die Bilder
in Träumen. Beide sind sie Momentaufnahmen seelischer

Bewegung. Was immer der Mensch phantasiert, ist somit
Ausdruck seiner momentan konstellierten und oft unbewussten

seelischen Verfassung.
T rotz stetem Wandel sind die menschlichen Phantasien
nie zufällig und schon gar nicht unerheblich oder sinnlos.
Sie stehen stets in einem Sinnzusammenhang, dessen

Gesetzmässigkeiten zu finden sind. Dabei war Jung überzeugt,
dass im Gesunden wie im Kranken grundsätzlich dieselben
seelischen Gesetze wirken: «Im Grunde genommen entdecken

wir im Geisteskranken nichts Neues und Unbekanntes, sondern

wir begegnen dem Untergrund unseres eigenen Wesens. Diese

Einsicht war für mich damals ein mächtiges Gefühlserlebnis»
«Erinnerungen, Träume, Gedanken, S. 133»

I n jedem Menschen liegt also Unverarbeitetes, wirken
abgespaltene, sogenannte gefühlsbetonte Komplexe als
Störungen ins Alltagsleben hinein. Der Unterschied zwischen

Gesunden und Kranken liegt lediglich im Bezug der Komplexe

zum jeweiligen Bewusstsein und zu den Anforderungen

der Aussenwelt. In der Psychose beispielsweise ist die
Anpassungsmöglichkeit der Komplexe an all das, was äussere

Wirklichkeit meint, nicht mehr gegeben. Es stellt sich,
gleichsam stellvertretend, eine ältere Form des Denkens ein,
eine Form, die mythologische Bilder zutage fördert.

Der dem Assoziationstest entstammende Begriff des

«gefühlsbetonten Komplexes» wurde ein Zentralbegriff für
die Jungsche Psychologie. Auch Jungs Auseinandersetzung
mit Sigmund Freud floss wesentlich in die Begriffsbildung
ein. Ein gefühlsbetonter Komplex enthält, so Jung,
subjektive gefühlsbetonte Erlebnisse bzw. Reminiszenzen, die
sowohl die Reaktionszeit wie den Inhalt der Assoziationen
beeinflussen. Der gefühlsbetonte Komplex wirkt auf die
Aufmerksamkeit in der Assoziationstätigkeit, und zwar so,
dass die Versuchsperson in dem, was ihr einfällt, gerade das

verrät, wovon sie selbst nichts weiss.

Die Reaktionen der Versuchsperson «…sind daher nicht
irgendwie freie Einfälle, sondern bloss ‹Symptomhandlungen›
Freud), die von einem psychischen Faktor geleitet werden, der

sich wie ein selbständiges Wesen benimmt. Der gefühlsbetonte,

vom Bewusstsein momentan abgespaltene Komplex übt eine

Wirkung aus, die beständig mit den Intentionen des Ichkomplexes

erfolgreich konkurriert» GW, Bd. 2, § 610). Das
Assoziationsexperiment wird in der Regel ein paar Stunden später

wiederholt. Dem Probanden wird somit dieselbe Wortliste
nochmals mit der Aufforderung vorgelesen, erneut zu
assoziieren. Diese Wiederholung ist insofern aufschlussreich, als

jene Assoziationen, die beim ersten Durchgang eine lange
Reaktionszeit hatten, beim zweiten Mal häufig vergessen

und durch andere Wörter ersetzt werden. Aufgrund dieser

Beobachtung untersuchte Jung das Vergessen, respektive
Nichterinnernwollen unlustbetonter Eindrücke und berief
sich wiederum auf Freud, insbesondere auf den Aufsatz
«Zur Psychopathologie des Alltagslebens» Freud GW 4.
Bd., Fischer 1941). Jung formuliert seinen entscheidenden
Bezug zu Freuds Begriff der «Verdrängung» mit folgenden
Worten: «Die Reaktionswörter, die so leicht vergessen werden,
muten an wie Ausreden; sie spielen etwa eine ähnliche Rolle

wie die ‹Deckerinnerungen› Freuds. Wenn z.B. ein hysterisches

junges Mädchen mit einer qualvoll langen Reaktionszeit auf
küssen mit Schwesterkuss reagiert und nachher die Reaktion
vergessen hat, so begreift man ohne weiteres, dass Schwesterkuss

nur eine Ausflucht war, welche einen wichtigen erotischen

Komplex verdecken musste» GW, Bd. 2, § 658).
I n den Assoziationsstudien ist die spezifisch Jungsche
Psychologie bereits im Ansatz enthalten. Alles Spätere, weit
besser Bekannte, allem voran die Idee des kollektiven
Unbewussten und seiner Inhalte, der Archetypen, kann als

Weiterführung der Assoziationsstudien und der Komplextheorie
verstanden werden. Die anfängliche Frage nach dem, was in
denGeisteskranken vorgeht, enthältbereits die weitergefasste

Frage, was im Seelenleben des Menschen überhaupt vorgeht,

Nr.05, 2007 Schweizer Monatshefte 43



FOKUS Zürich, Stadt der Seelenkunde

und leitet über in die nochmals umfassendere Frage: Gibt es

ubiquitäre Vorstellungen, Urformen von Imaginationen, die

die persönlichen Imaginationen stets mitstrukturieren?
Jung sah Freuds Gedanken der Verdrängung im

Assoziationsexperiment voll und ganz bestätigt. Nur in der Frage

nach dem Inhalt des Verdrängten stimmte Jung von
Anfang an mit Freud nicht überein. Bereits 1909 bahnt sich
der spätere Bruch mit Freud an. In diesem Jahr reisten sie

zusammen in die USA und erzählten einander ihre eigenen
Träume. Dabei wurde Jung von Freuds Traumdeutung, die
stets nur sexuelle Komplexe zutage förderte, arg enttäuscht,
wie er in seiner Autobiographie schreibt: «Freud konnte …
meine damaligen Träume nur unvollständig oder gar nicht
deuten. Es handelte sich um Träume kollektiven Inhalts mit
einer Fülle von symbolischem Material. Besonders einer war
mir wichtig, denn er brachte mich zum ersten Mal auf den

Begriff des ‹ kollektiven Unbewussten› …»

Der Bruch mit Freud ist zugleich Jungs «Zeit innerer
Unsicherheit, ja Desorientiertheit» Jung wird bedrängt von
Phantasien: «Die Jahre, in denen ich den inneren Bildern
nachging, waren die wichtigste Zeit meines Lebens, in der sich

alles Wesentliche entschied. … Meine gesamte spätere Tätigkeit
bestand darin, das auszuarbeiten, was in jenen Jahren aus dem

Unbewussten aufgebrochen war und mich zunächst überflutete.
Es war der Urstoff für ein Lebenswerk» ebd.).
W as heute als spezifisch Jungsches Archetypenkonzept
gilt, war Jungs Versuch, zu all den Imaginationen, denen
er sich selbst ausgeliefert sah, in ein Verhältnis zu kommen,
das heisst, sie zu systematisieren. Diese Systematisierung
war nun nicht mehr eine psychiatrisch-empirische und auch
keine, die der persönlichen Geschichte des einzelnen
entnommen wäre. Beide Einteilungen schienen ihm zu kurz
gegriffen. Jung suchte, so schrieb er in seiner Autobiographie,
nach «historischen Präfigurationen der inneren Erfahrungen»

Er suchte in den Weiten der Menschheitsphantasien, der
Religions- und Kulturgeschichte und legte Urbilder fest,
Archetypen, die ihm als Strukturelemente der menschlichen
Phantasietätigkeit galten.

Damit öffnete sich ein Graben zu seinem bisherigen Denken,

das in den frühen Jahren, trotz dem Schwerpunkt auf

den menschlichen Imaginationen, noch immer ein psych-iatrisch-

empirisches Denken war. Der Entschluss, sich von
der Universität zurückzuziehen, symbolisiert diese Wende.
Obwohl ihm selbst nicht ganz bewusst, wechselte Jung zu
einem hermeneutisch verfassten bildhaften Denken, das nicht
einfach mehr ins Empirische einbindbar ist und auch nicht
als Ergänzung des Empirischen betrachtet werden kann. Der
Bruch mit dem Bisherigen war grundlegend. Denn wenn
das sogenannte Unbewusste, metaphorisch gesprochen, mit
«einer Welt von sozusagen kosmischen Ausmassen» GW, Bd.
12, § 366) verglichen werden kann, mit einer Welt, die das

Bewusstsein präfiguriert, dann ist in die Psychologie ein neuer

Bezugspunkt eingeführt: aus menschheitsgeschicht­licher

Perspektive sind psychische Konflikte nicht mehr nur rück¬

führbar auf Interaktionen in der Kindheit. Sie sind immer
auch Ausdruck jener archetypisch strukturierten seelischen

Verfasstheit, in der der Mensch immer schon steht.
H ier liegt die Zumutung des Jungschen Denkens, die
Jung selbst nur ansatzweise zu erfassen vermochte: die
psychologische Grundfrage zielt jetzt nicht mehr einfach auf
das Wohl und Wehe des Alltagsmenschen, sondern auf jene
Dimension, die den Menschen in seinem Alltag bestimmt.
Jungs Wende oder Revolution – man kann sie archetypal

turn nennen – steht, bei allen Unterschieden, dem nahe, was

in der Philosophie seit Mitte letzten Jahrhunderts linguistic
turn genannt wird. Wird im linguistic turn die Präfiguration
menschlichen Denkens in der Sprachstruktur gesehen, liegt
die Präfiguration seelischen Lebens, in Jungs archetypal turn,
in der a priori gegebenen Bildstruktur.

Jungs neue archetypische Perspektive, nach der der
Einzelmensch immer auch auf dem Hintergrund
allgemeinmenschlicher Phantasietätigkeit betrachtet wird, erforderte
ein neues Durchdenken seiner Psychologie. Jung selbst war
nicht in der Lage, seinen neu errungenen Standpunkt
theoretisch durchzukämmen. Nur zu oft verwickelte er sich in
Ungereimtheiten, besonders augenfällig dort, wo er den¬

noch

«Die Jahre, in denen ich den
inneren Bildern nachging,
waren die wichtigste Zeit
meines Lebens, in der sich alles

Wesentliche entschied.»

auf der empirischen Grundlage seiner Erkenntnisse
besteht, und auch an jenen Stellen, wo er Anima und Animus

einerseits zu allgemeinmenschlichen, archetypischen
Vorstellungen erklärt, anderseits aber die Anima nur ins
Unbewusste des Mannes, den Animus im Unbewussten nur
der Frau ansiedelt. Es wäre dem Archetypischen angemessener,

sie als seelische Grundkomponenten des Menschen
überhaupt zu erfassen.

Die Jungsche Psychologie war sehr erfolgreich und wird
heute noch als eine wichtige Richtung der Psychologie in
der ganzen Welt vertreten. Sie verdankt diesen Erfolg Jungs

bildhaftem Ansatz, innerhalb dessen eine grosse
Diversifikationsfülle an Interpretationen möglich geworden ist.
Diese unterschiedlichsten Weiterführungen können grob
gesehen in zwei Hauptrichtungen unterteilt werden: in die
«Archetypische Psychologie» und in die «Jungsche
Entwicklungspsychologie» Doch auch innerhalb dieser Richtungen
gibt es unzählige Sichtweisen, jene zum Beispiel, die die
Entwicklungspsychologie durch den archetypischen Ansatz
ergänzt sehen wollen; jene, die die Archetypen im Biologischen

nachzuweisen suchen und jene, die von einer narrati-ve-

based psychotherapy sprechen.

44 Nr.05, 2007 Schweizer Monatshefte



FOKUS Zürich, Stadt der Seelenkunde

C.G. Jung 1875–1961)

Das Modell der Archetypen ist in wichtigen Punkten
vom Amerikaner James Hillman weiterentwickelt worden.
Hillman war sich Jungs Paradigmenwechsels bewusst, und
es gelang ihm, den Einzelmenschen konsequent von dem her
zu verstehen, was Jung das kollektive Unbewusste genannt
hat. Das Imaginale erscheint bei ihm als die zentrale Metapher

für alles Seelische. Nochmals einen wesentlichen Schritt
weiter ist der deutsche Psychologe Wolfgang Giegerich
gegangen. Seine Weiterentwicklung betrifft vor allem die
Metapher «Seele» Hillmans Perspektive des Imaginalen wird
bei Giegerich ausdifferenziert als die Perspektive der in sich

differenten Einheit von innerem Erleben und äusseren

Tatsachen. Der logische Status des bildhaften Denkens, wie er

sich im Lauf der Menschheitsgeschichte verändert hat, wird
mit in die Perspektive hineingenommen. Mit dieser dialektischen

Erfassung von Innerseelischem und Aussenweltlichem
hat Giegerich verschiedene Gefahren überwunden, wie sie

im Konzept der Archetypischen Psychologie liegen.
E ine der Gefahren wohnt all jenen Konzeptionen inne,
in denen in der Welt des Imaginalen verharrt wird. Die
Vertreter dieser Richtung – James Hillman wurde oben erwähnt
– reihen Bild an Bild, Geschichte an Geschichte, ohne den
logischen Status der Imaginationen mitzuberücksichtigen. Das

Stichwort heisst hier «Amplifikation» das Suchen nach
historischen Parallelen. Bei den alten Ägyptern, Griechen, Kelten,
Indianern, in Asien und bei den Eskimos wird dem Adler, der
Schlange, der Gans nachgeforscht, wird die symbolische Kraft
von Wasser, Luft, Feuer und Erde ergründet, werden Fragen
gestellt wie etwa: Was lehren uns Mythen und Märchen über
das Böse, das Tabu, das Weibliche, Mütterliche, Kindliche,
Männliche – in uns selbst? Wo liegt die Symbolik von Silber
oder Gold, von Zwei, Drei und Sieben und so weiter? Man
sieht den Therapeuten am Werk. Sein Wunsch ist es, dem

leidenden modernen Menschen auf dem Hintergrund
uralter Vorstellungen Hilfe zu bieten. In diesem Fall werden
einzelne Symbole amplifizierend aus ihrem Kontext isoliert
und technisch instrumentalisiert. Der moderne Mensch wird
dadurch zum Vampir, der die alten Geschichten aussaugt,

um jene Leere, an der er leidet, wieder zu füllen. Gleichsam
unter der Hand wird in dieser Sichtweise Tiefenpsychologie
zur nostalgisch gefärbten) Verhaltenstherapie.
E ine weitere Gefahr in der Bemühung um die
Weiterentwicklung besteht darin, dass die sich mit Mythologie
beschäftigende Jungsche Psychologie ihrerseits mythologisch
wird, das heisst, dass die alten Narrative als Wirklichkeit
erfahren und mit der Wirklichkeit verwechselt werden. Was
als menschliche Phantasietätigkeit durchschaut worden ist,
wird Ding an sich. In dieser Auffassung wird die Differenz
von Perspektive und Aussenwelt aufgehoben und wird die
Jungsche Psychologie zum Religionsersatz.
I n Giegerichs Konzeption wird davon ausgegangen, dass

die in den alten Mythen enthaltenen Menschheitsthemen
im Lauf der Menschheitsgeschichte vielfache Reflexionsebenen

durchlaufen haben. Seelisches entspricht damit etwa
dem, was der deutsche Philosoph Hans Blumenberg die
stets neu sich gestaltende «Arbeit am Mythos» genannt hat.
So gesehen sind sämtliche seelischen Manifestationen, selbst

die des modernen Menschen, nach wie vor und unentrinnbar

– wenn auch phylogenetisch wie ontogenetisch stets neu
konzeptionalisiert und natürlich als Menschenwerk
entmythologisiert – auf Mythologie zurückbezogen. Mit andern
Worten: die Menschheitsthemen bleiben immer dieselben,
sie verändern aber ihre Form. Die Form der alten Mythen
selbst ist damit überholt, der Mythos in seiner alten Gestalt
kann nicht mehr stattfinden.

Mittlerweile gibt es weltweit 55 Jungsche Gesellschaften,
die in einem Internationalen Dachverband, der «International

Association of Analytical Psychology» IAA P),
zusammengeschlossen sind. In 35 von ihnen werden Jungsche

Psychotherapeuten ausgebildet, und überall auf der Welt
wird im Rahmen Jungscher Psychologie publiziert. In
Zürich, wo die Jungsche Psychologie mit dem Assoziationsexperiment

ihren Anfang nahm, gibt es nebst dem nicht
der IA P zugehörigen «C.G. Jung-Institut» in Küsnacht)
das 2004 gegründete ISAPZURICH das «Internationale
Seminar für Analytische Psychologie» das von zurzeit 80
Studenten aus 13 verschiedenen Ländern besucht wird. Am
ISAPZURICH wird das bildhafte, symbolische Denken,
wie Jung es in seinen Werken skizziert hat, weitergelehrt
und weiterentwickelt.

DOR IS LIER ist diplomierte analytische Psychologin und
Psychotherapeutin SPV) in eigener Praxis. Sie hat Geschichte,
Kunstgeschichte und Philosophie studiert. Sie ist Mitglied der
Seminarleitung des Internationalen Seminars für Analytische Psychologie
Zürich sowie Dozentin, Lehr- und Supervisionsanalytikerin an
diesem Seminar.

Nr.05, 2007 Schweizer Monatshefte 45


	C.G. Jung und die Archetypen

