
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 3-4

Artikel: Der Literaturstreit aus Leipziger Sicht

Autor: Döring, Detlef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR Die Zürcher Aufklärung

Mitte des 18. Jahrhunderts gerieten sich

Zürich und Leipzig erbittert in die Haare über
der Frage, ob die Phantasie in der Dichtung
etwas zu suchen habe oder nicht. Die
Schweizer gewannen die Auseinandersetzung
– in den Augen der Sachsen ein Sieg des

Mystizismus und der Dummheit über die
Aufklärung.

Der Literaturstreit aus

Leipziger Sicht

Detlef Döring

Eines der wichtigsten Ereignisse der Geschichte der
deutschsprachigen Literatur in der Mitte des 18. Jahrhunderts
bildete der sogenannte Literaturstreit zwischen Leipzig und
Zürich. Jede Darstellung jener Epoche, bis hin zum Schulbuch,

berücksichtigt mehr oder minder ausführlich jenes

Geschehen, das untrennbar mit den Namen Johann Christoph

Gottsched Leipzig) und Johann Jacob Bodmer bzw.
Johann Jacob Breitinger Zürich), als einander gegenüberstehenden

Kontrahenten, verbunden ist. Der Streit blieb
jedoch nicht auf Leipzig und Zürich beschränkt, wenn diese

Orte auch immer die Mittelpunkte der kämpfenden
Parteien bildeten, sondern er erfasste auch andere kulturelle
Zentren Deutschlands und der Schweiz. Ein langwieriger
Streitschriftenkrieg, dessen quantitative Dimension von der

Forschung bis heute nur unzureichend erfasst worden ist,
hielt zahlreiche Federn in Bewegung, deren Produkte heute
freilich allesamt vergessen sind. Man hat in diesem Kampf
alsbald alle Hemmungen fahren lassen und dem Gegner
nichts geschenkt. Injurien der gröbsten und der schärfsten
Art waren an der Tagesordnung; der Wille, den Gegner zu
vernichten, ihm «das Maul zu stopfen » kam immer wieder
zum Ausdruck. Der Sieg wird von der Mit- und Nachwelt
übereinstimmend den Schweizern zugesprochen, die sich
ihres Triumphes allerdings nicht sehr lange zu erfreuen
vermochten; denn die literarische Entwicklung schritt rasch

über sie hinweg, oft ohne der Anstösse zu gedenken, die
Bodmer und Breitinger der nachwachsenden Generation
vermittelt hatten. Die Literaturgeschichtsschreibung jedoch
billigte später, seit dem 19. Jahrhundert, jenem Ringen
immerhin eine wichtige, wenn nicht gar zentrale Rolle in der

Ein wenig anders verhielt es sich dagegen mit denjenigen
Themen, mit denen sich Bodmer von Amts wegen, als
Professor für Vaterländische Geschichte, zu befassen hatte – ein
Amt, das er auf eigenwillige wie auch sehr umfassende Weise
ausübte. Dabei beschränkte er sich keineswegs auf die
Quellenerschliessung allein, die Einblicke in die eidgenössische

Historie gewähren sollte, sondern praktizierte das, was man
in unseren Tagen vielleicht als kreative Rezeption bezeichnen

würde. Die überlieferten, aus seiner Sicht die helvetische

Identität stiftenden oder auch sie gefährdenden)
Geschichten dienten ihm als Exempel für die Ausbildung von
Staatsbürgern und als Material für Schulbücher oder seine

zahlreichen vaterländischen Schauspiele. Letztere allerdings
irritierten in der traditionell theaterfeindlichen Stadt und
wurden überregional als mindere Poesie abgelehnt. Was da

einer wenig interessierten Öffentlichkeit präsentiert wurde,
war jedoch nur ein geringer Teil der in kleinen ambitionierten

Zirkeln tatsächlich diskutierten Themen. Es spricht
für Bodmers feines Gespür für die solchen Diskursen
innewohnende gesellschaftliche Sprengkraft, dass die Gespräche

über Rousseau oder Fragen des Naturrechts eher dorthin
verlegt wurden. Ebenso vermied er es, diejenigen seiner
vaterländischen Dramen zu publizieren, deren Botschaft nicht
eindeutig patriotisch war. Dennoch lag der nicht erst oder
nur bei Gottfried Keller in der Novelle «Der Landvogt von
Greifensee» fixierte Vorwurf nahe, Bodmer haben seinen
enormen Einfluss in politisch fragwürdig erscheinende
Richtungen geltend gemacht und sei so ein «Missleiter der
Jugend» geworden. Das Gegenteil war der Fall; es handelte
sich hier um Bodmers ganz persönliche Methode, das

Leben der jungen Generation «aus der Kraft der Gedanken» zu

gestalten.
Diese kleine Übersicht wäre unvollständig, wenn einer

der bedeutendsten Schüler Bodmers und Breitingers, der
Theologe Johann Caspar Lavater, hier nicht erwähnt würde.
Dass er einerseits mit den heftig umstrittenen «Physiognomischen

Fragmenten zur Beförderung der Menschenkenntnis

und Menschenliebe» 1775 bis 1778) das Antlitz der
Zürcher Aufklärung noch gegen deren Ende nachhaltig zu

prägen vermochte und damit anderseits doch zugleich schon
deutlich über aufgeklärte Denkweisen hinauswies, steht
anerkannterweise ausser Frage. Weniger bekannt hingegen
dürfte sein, dass es die am 26. Februar 1801 im Beisein von
3’000 Personen im Grossmünster für Lavater abgehaltene

Trauerfeier gewesen ist, die das wahre Stiefkind der Epoche

endlich, zu Beginn des 19. Jahrhunderts, in sein Recht
setzte: die Musik. Erst im Gefolge dieses Ereignisses wurde
eine ständige «Concert-Commission» eingerichtet, die das

bürgerliche Musikleben mit einiger Verspätung auch in
Zürich institutionalisierte.

Anett Lütteken, geboren 1966 in Celle D), promovierte in
Germanistik an der TU Braunschweig. Seit 2003 ist sie Assistentin am
Institut für Germanistik der Universität Bern.

54 Nr.03/ 04, 2007 Schweizer Monatshefte



KULTUR Die Zürcher Aufklärung

Entwicklung der Literatur in den Jahrzehnten vor dem
Auftreten Goethes zu.

Fragt man nach dem Inhalt des Streites, so erfolgt
gemeinhin die Antwort, es sei um die Funktion der Phantasie
bzw. des Wunderbaren in der Dichtung gegangen. Der dem
Rationalismus der Schule des Philosophen Christian Wolff
verpflichtete Gottsched beharrt auf der Kontrolle der Dichtung

durch die Vernunft, was unter anderem das Auftreten
mythischer Figuren oder das Eintreten unwahrscheinlicher
Ereignisse strikt verbietet. John Miltons Epos « Paradise

Lost» mit seinen Engeln und Teufeln ist für Gottsched
daher der Inbegriff vernunftwidrigen Phantasierens. Dass

Bodmer mit seiner immer erneut überarbeiteten Übersetzung

diese Dichtung im deutschsprachigen Raum verbreitet,

wird Gottsched, der zuerst mit Bodmer über Jahre in
brieflicher Verbindung steht, zum wachsenden Anstoss und
löst so letztendlich den Streit mit den Zürchern aus. Den
Schweizern dagegen geht es um die jenseits der Ratio
angesiedelte emotionale Wirkung der Dichtung, um die Rolle
der Einbildungskraft im Prozess des Dichtens, dessen
Aufgabe darin gesehen wird, das «Wahrscheinliche in die Farbe
des Wunderbaren» zu kleiden Breitinger).

Die Auseinandersetzung zwischen Leipzig und Zürich
ist jedoch noch etwas weiteres gewesen als ein Theorienstreit
um philosophisch-ästhetische und poetologische Gesichtspunkte,

der im Grunde auch zwischen beliebigen anderen
Plätzen des literarischen Lebens hätte ausgetragen werden
können. Dass der Kampf so lange und so erbittert betrieben

worden ist, lässt noch auf zusätzliche Hintergründe
schliessen, die die Literaturwissenschaft bisher nicht oder
kaum zur Kenntnis genommen hat. Dazu zählen zweifellos
die Unterschiede zwischen den geographischen Räumen, in
denen sich die Kontrahenten bewegten, also zwischen Sachsen

und der Schweiz, mit ihren jeweiligen literarischen und
kulturellen Traditionen.

Sachsen bildete eine Kulturlandschaft mit besonders
ausgeprägtem Selbstbewusstsein, mit zwei Universitäten,
zahlreichen angesehenen Gymnasien, einem wie nirgends
sonst florierenden Buchhandelswesen, mit berühmten
Bibliotheken und Kunstsammlungen. Fast noch wichtiger war
das weitverbreitete Ansehen der «Meissnischen Mundart»
die als das beste, das vorbildlichste Deutsch galt. Die «
Reinigkeit» der deutschen Sprache, urteilt 1744 ein Zeitgenosse,
sei durch den Einfluss des «grossen Musen-Sitzes, dem zwar
offt, aber noch nie genug belobten unvergleichlichen Leipzig,
endlich auf das hoechste gestiegen» Gelangt das reine Deutsch
der Obersachsen in anderen Gegenden deutscher Zunge
nicht zur Anwendung, regen sich rasch deren kritische
Federn. Das Urteil trifft dann ganze Landschaften: «Allein was

die Geschmeidigkeit der Sprache anlanget, so ist es vielleicht
einigermassen von der Sprache etlicher Provinzen in Deutschland

wahr, dass sie ziemlich steif und unbiegsam ist...»
Dass zu diesen Provinzen nicht zuletzt auch die zwar

ausserhalb Deutschlands gelegene, aber grösstenteils

deutschsprachige Schweiz gerechnet wird, sollte die weitere
Entwicklung zeigen. Während der ersten Jahrzehnte des 18.
Jahrhunderts respektierten die Schweizer das Vorbild des

sächsischen Deutschs. Bodmer selbst liess seine Texte,
darunter auch die Milton-Übersetzung, in Leipzig sprachlich
überarbeiten. In den dreissiger Jahren kommt es zu einer
grundlegenden Änderung dieser Einstellung. Der sich jetzt
herausformende schweizerische Patriotismus erfasst auch
die Sprache. Die Schweizer, meint nun Bodmer, benötigten

nicht länger den «sächsischen Magister» als Sprachlehrer.
Ihr Idiom, ihre Literatur seien vielmehr älter, reicher,
kraftvoller, wohlgestalter als diejenigen der Sachsen. Der später
so mächtige Mythos der Schweiz als Landes der Freiheit
und Unverdorbenheit wird in diesem Zusammenhang deutlich

sichtbar. Zu den Charaktereigenschaften der Schweizer
zähle, so Bodmer und Breitinger, «frey dencken und kräftig
schreiben» zu können, das vermöchten die «sächsischen

Magister» mit ihrer «nervenlosen Sprache» nicht. Rousseau lässt

aus der Ferne grüssen.

Dem Kreis um Gottsched bieten diese Emanzipationsbestrebungen

der Schweizer ein Rätsel, haben doch für ihn
Sprache und Literatur in Sachsen ein schon fast nicht
überbietbares vorbildliches Niveau erreicht, dank den eigenen,
unermüdlichen reformerischen Bemühungen. Beschreiten
die Schweizer andere Wege, so laufen sie in die Irre, zählt ihr

Zu den Charaktereigenschaften

der Schweizer zähle,
«frey dencken und kräftig
schreiben» zu können, das

vermöchten die «sächsischen

Magister» mit ihrer
«nervenlosen Sprache» nicht.

Land doch zu den eben erwähnten rückständigen Provinzen.
Die hier entstehenden Dichtungen – Originale und
Übersetzungen – trifft das harte Urteil der sächsischen Kritiker:
alles sei Schwulst und Barbarei, denn es sei unnatürlich.

Der Spott über die Sprache der Schweizer verbindet
sich ohne weiteres mit der Kritik an dem ganzen kulturellen

Zustand der Alpenrepublik. Eine grobe, rauhe, mit
Archaismen behaftete Sprache ist für die Leipziger zugleich
Ausdruck einer zurückgebliebenen Entwicklung der Kultur,
denn Sprache und Kultur bilden für sie eine Einheit.

Die jeweilige Naturlandschaft hat in dieser Sicht
entscheidenden Anteil an der Formung des Charakters ihrer
Bewohner, an der Höhe der kulturellen Entwicklung. Berge
und Gebirge gelten in jener Zeit noch als Relikte der in der

Sintflut zerstörten Schöpfung. Bergige Gegenden sind für
Gottsched «ein wüstes, rauhes Land... Wo kein gesittet Volk in
schönen Städten hauset» Apollo als Gott der Musen meidet
solche Gegend: «Warum? sie wies ihm nicht die Schönheit der

Nr.03/04, 2007 Schweizer Monatshefte 55



KULTUR Die Zürcher Aufklärung

Italienische Schützenhilfe
Vereinnahmungen im Literaturstreit

Lucas Marco Gisi

Am Anfang des Literaturstreits zwischen den Zürcher
Professoren Johann Jakob Bodmer und Johann Jakob Breitinger
einerseits und dem Leipziger Professor Johann Christoph
Gottsched anderseits stand ein freundschaftlicher Briefwechsel.

In die Literaturgeschichte eingegangen ist jedoch die da­ran

anschliessende, polemisch geführte Auseinandersetzung.

In dieser äusserte sich eine Rivalität um die Kenntnis der
italienischen Literatur, wobei die Zürcher hier nicht ganz
unberechtigt einengewissen Vorrang beanspruchtenund gerne auf
diese fremdländische Schützenhilfe zurückgriffen. Schliesslich

hatte Bodmers Italienreise von 1718 bis 1719 zwar keinen
Kaufmann aus ihm gemacht, ihm aber doch sehr früh Kenntnisse

der italienischen Literatur vermittelt. Zugleich zeigt sich

darin auch die Rolle der Zürcher als Kulturvermittler.
Tatsächlich verdanken Bodmer und vor allem Breitinger

derPoetik des italienischen Frühaufklärers Lodovico Antonio
Muratori viel. So viel, dass sie dessen «Della perfetta poesia

italiana» 1706) Gottsched zur Übersetzung empfehlen.
Insbesondere Muratoris Mittelposition zwischen italienischem
Barock und französischem Klassizismus, seine Forderung
nach einer Verbindung von Wahrscheinlichkeit und
Wunderbarem als Grundlage der Dichtung sowie die Aufwertung
der Kategorie des Neuen findet sich bei den Zürchern wieder.

Die Stellung der Einbildungskraft in deren Poetik zeigt

Parallelen zu Muratori und zu Giovanni Vincenzo Gravinas
«Ragion poetica» 1708). Bodmers auszugsweise publizierter
Briefwechsel mit Pietro di Calepio und sein Bekenntnis
gegenüber Gottsched, ein «Proselyt» von dessen Dramentheorie

zu sein, zeugt vom Einfluss der an einem Konzept
des Populären orientierten Tragödie. Nebst John Miltons
«Paradise Lost» 1667) bildete auch Torquato Tassos «

Gierusalemme liberata» 1575) für die Zürcher ein Vorbild zu
einem deutschen Epos. Wie die Polemik in den Zeitschriften
zeigt, wird Tasso zur Verteidigung unterschiedlicher
ästhetischer Kriterien beansprucht. Er bietet Argumente für beide
Parteien und gerät dadurch zwischen die Fronten des
Literaturstreits. Während er für Bodmer ein Vorläufer Miltons ist,
versucht ihn Gottsched – unter Abstrichen hinsichtlich der

Wahrscheinlichkeit – als Klassizisten zu vereinnahmen.
Als Reaktion auf den Anspruch, dass das Sächsische in

literarischer und sprachlicher Hinsicht als Paradigma für den
gesamten deutschen Sprachraum gelten könne, erfolgt die
polemische Argumentation auch anhand nationaler Stereo­typen.

Dabei werden in der Polemik zwischen Zürchern

Natur. Sie ist der Schreibart gleich, die von den Alpen stammet,/

Rauh, höckricht, hart und steif; wie er sie stets verdammet.»

Der einsame Bergbewohner ist für Gottsched vor allem auch
abergläubisch, denn «er lernt nicht sich, nicht andre Leute
kennen./ Sein Gott wird jeder Klotz, vor dem er thöricht kniet»

Der Kampf gegen den Aberglauben bildet jedoch eines

der Grundanliegen der Leipziger Aufklärer. Es geht ihnen
um die Behauptung der gesunden Vernunft, um den Sieg
der Aufklärung über Aberglauben, Dummheit und
Mystizismus. Der Kampf ist mühsam, denn die Aufklärungsgegner

sind allerorten auszumachen: Katholiken, orthodoxe
lutherische Geistliche, Pietisten und eben auch die Schweizer
– soweit sie sich dem Reich der Vernunft widersetzen.

Besitzt das Reich der Vernunft Grenzen? Für die Schweizer

ist eine solche Linie klar erkennbar. Sie wird von der
Poesie und von der Religion gezogen; deren Reiche erstrecken

sich über die Grenzen der Vernunft hinaus. Beide sind
aufeinander bezogen. Es gilt, sagt der Hallenser Professor
Georg Friedrich Meier als einer der eifrigsten Anhänger
Bodmers, «die wahre Religion in der erhabensten und feurigsten

Poesie vorzutragen» Milton und Klopstock sind es, die
diese Aufgabe vollbracht haben bzw. vollbringen werden.
Die Schweizer stehen ganz auf ihrer Seite. Für Gottsched
und seinen Kreis jedoch erhebt hier niemand anders als der
alte Feind sein Haupt: Aberglaube und Barbarei. Vernunft
und Religion können in keinem Widerspruch zueinander
stehen, denn eine Religion, die den berechtigten Anspruch
erheben will, eine solche zu sein, muss eine vernünftige
Religion sein, die alle Elemente des Wunderbaren und
Widervernünftigen von sich weist. Vernünftige Religion und
vernünftige Dichtung bedingen einander. Teufel, Hexen und
Gespenster kann es nicht in der Religion und kann es nicht
in der Dichtung geben. Indem die Schweizer gegen den

Intellektualismus Front beziehen, die «Einbildungskraft»
kultivieren, das Prinzip der «natürlichen» Erklärung alles

Geschehens leugnen, bestätigen sie ihren Leipziger Gegnern
nochmals das schon gefällte Urteil: sie zählen zum Lager
der Feinde der Aufklärung, und damit stehen sie, modern
gesprochen, auf der Seite der Verlierer.

Ein Hintergrund des Literaturstreites, so sei nochmals
festgehalten, ist also im Gegeneinander der Selbstbilder der
Schweizer und der Sachsen zu sehen. Damit verbindet sich,
deutlicher noch für die sächsische Seite, die Frage nach dem
Charakter der Aufklärung. Eine jede Seite betrachtete sich
der anderen gegenüber als überlegen, wobei allerdings der
Kampfgeist der sich von früheren Abhängigkeiten lösenden
Schweizer der entschiedenere war. Eine friedliche Beilegung
des Streites lag so gänzlich ausserhalb aller Möglichkeiten.

DETLEF DÖRIN G, geboren 1952, ist nach einem Studium der
Theologie und der Bibliothekswissenschaften seit 1995 an der
Sächsischen Akademie der Wissenschaften tätig und ausserplanmässiger
Professor an der Universität Leipzig.

56 Nr.03/ 04, 2007 Schweizer Monatshefte


	Der Literaturstreit aus Leipziger Sicht

