
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 87 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Lou Andreas-Salomé : Ichgeburt in der Weltfremde

Autor: Schwab, Hans-Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PERS ÖNL ICHKEIT Lou Andreas-Salomé

Keiner, der ihr begegnete, vermochte sich
dem Reiz dieser Persönlichkeit zu
entziehen. Fast stereotyp fielen die Komplimente

aus. Denn stets aufs neue rühmte
man an Louisevon Salomé ihren«scharfen,

klaren Verstand» Paul Deussen), den «

königlichen Geist» Felix Salten), nannte sie

«ein Genie» Peter Gast), wo nicht gar «das

begabteste, nachdenkendste Geschöpf, das

man sich denken kann» Friedrich Nietzsche),

oder «ein ganz ausserordentliches

Wesen» unisono Ferdinand Tönnies, Rainer

Maria Rilke, Viktor von Weizsäcker
und Sigmund Freud); entsprechend tritt
uns diese intellektuelle Brillanz auch aus

ihren Schriftenentgegen. Dabei reichtaus

heutiger Perspektive Lou Andreas-Salomés

Bedeutung über dieFaszinationeines
ebenso klugen wie souveränen Menschen
hinaus. Weit mehr als nur Muse zentraler
Repräsentanten der Moderne, darf sie auf
ihre Weise selbst als eine Verkörperung
der geistigen Weichenstellungen um
1900 gelten, von denen unser Selbstverständnis

nach wie vor stark beeinflusst
ist. Als Schriftstellerin, Psychologin und
frühe Kulturwissenschafterin bündelt sie

wichtige Erkenntnisse dieser Schwellen¬

zeit.

«Ich kann weder Vorbildern nachleben, noch werde ich jemals

ein Vorbild darstellen können für wen es auch sei,

hingegen mein eigenes Leben nach mir selber bilden, das werde

ich ganz gewiß, mag es nun damit gehen wie es mag.»

Brief an Henrik Gillot vom 26.5.1882)

Lou Andreas-Salomé
Ichgeburt in der Weltfremde

Hans-Rüdiger Schwab

Der ihren Leistungen gebührende
Rang wird noch längst nicht in
wünschenswertem und angemessenen Masse
wahrgenommen. Wie zum Zeichen dafür
gibt es immer noch keine Werkausgabe

zumal seit der Erstveröffentlichung
die wenigsten ihrer über 130 Essays und
anderen, zu wichtigen zeitgenössischen

Foren beigesteuerten kurzen Arbeiten
überhaupt noch greifbar sind).

Dass sie ohne den Glanz der
berühmten Namen bestehen kann, zeigt
sich besonders eindrucksvoll dort, wo
ihre Interessen stets aufs neue
zusammenlaufen: im Nachdenken über
Religion. Auf eigenständige und bedeutsame
Weise nimmt Lou Andreas-Salomé hier
teil am Diskurs einer epochalen
Veränderung: dem Schwinden normativer
Bindungskraft des Theismus christlicher
Prägung. Sie erfährt die Krise der
Glaubenstradition als höchst individuelle
Problematik, die bei ihr lebenslang im
Vordergrund steht, auch deshalb, weil sie

von der eigenen Zeittiefe ihren Ausgang

nimmt. «Meine früheste Kindheitserinnerung

» schreibt die 31jährige, «ist mein
Umgang mit Gott. » Der Verlust dieses

«Unsichtbaren» doch «immer Gegenwärtigen

» trifft Lou mit der Wucht eines
Initiationserlebnisses, wird zugleich aber als

konstitutiv für die Entwicklung hin zur
Autonomie gedeutet. Als notwendiger
«Ur-choc aller Menschen beim bewussten

Erwachen zum Leben» geht von ihm der
Anstoss aus, «im Realen – im ‹Gottlosen›
heimisch zu werden» Dabei führt der Verlust

keineswegs zur Irreligiosität, sondern
zu einer Neu-Verortung der früher durch
die Gottesgestalt verbürgten Qualitäten.
Nach deren Verschwinden gerät ein
allumfassender Lebensbegriff zum funk-tionalen

Ersatz, der sich durch zahlreiche
ihrer Werke zieht: die Selbstvergewisserung

«mitten in der Totalität» der Natur.
Im Rahmen einer grossen wechselseitigen
Verbundenheit des rein Immanenten
bleiben für die Autorin Elemente ihres
vormaligen Gottesbezugs gegenwärtig.
Praktisch läuft dies, wie sie in ihrem
erst aus dem Nachlass herausgegebenen

«Lebensrückblick» betont, auf die
Hochschätzung religiöser Werte als Bedingung
eines humanen Grundverhältnisses zum
Leben hinaus: «Denn wirklich ist mir
lebenslang kein Verlangen unwillkürlicher

Nr.01/02, 2007 Schweizer Monatshefte 57



PERS ÖNL ICHKEIT Lou Andreas-Salomé

gewesen als das, Ehrfurcht zu erweisen …:
müsste Ehrfurcht der Menschheit verlorengehn,

so wäre jede Art von Gläubigkeit,
sogar absurdeste, dem vorzuziehen.»
I n einem Aufsatz mit dem bezeichnenden

Titel «Gottesschöpfung» dem
vielleicht wichtigsten in einer Reihe von
Essays aus den 1890er Jahren zu diesem

Thema, unterscheidet Lou drei, individuell
wie für die kollektive geschichtliche

Entwicklung gültige, Stadien des religiösen

Prozesses. Demnach folgt auf «die

ursprüngliche Gottesbildung» einer frühen
Zeit – Gott als das «Phantasieprodukt des

Menschen, geschaffen aus seinen Ängsten

und nach seinen Bedürfnissen» – die «

Gottesentfremdung» ausgelöst durch das
Erwachen des Verstandes und die Zunahme
des Wissens. Bei dieser Negation bleibt
es aber nicht. Möglich, ja wünschenswert
nämlich ist eine spätere Beerbung religiöser

Empfindungen, eine «religiöse Hingebung,

die an die Stelle des alten Glaubens»

tritt und die so wird sie später ergänzen)

ihr höchstes Wesen im Zustand der
Lebensunmittelbarkeit findet, in der Liebe
und der Kunst vor allem. Grundsätzlich
aber gilt, dass es sich bei Religion in all
ihren Transformationen um eine
anthropologische Konstante handelt. «Gott»

wird damit zum Symbol für das

Phänomen der Selbst-Transzendierung des

Menschen, «die Thatsache, … dass wir
nämlich in unserm höchsten Erleben uns
an dem Weh und den Wonnen des Daseins

weit über uns selbst hinaus steigern»

«Gott» so wendet sie später noch
gegen Freuds negatives Urteil über religiöse
«Wunschbildungen» ein, sei ein Synonym
für «Lebenszuversicht» mag diese damit

«So wie die christliche Mystik wie jede) gerade in ihrer höchsten

Exstase bei grobreligiöser Sinnlichkeit anlangt,
so kann die idealste Liebe – gerade vermöge der großen

Empfindungsaufschraubung – in ihrer Idealität wieder sinnlich
werden. Ein unsympathischer Punkt, diese Rache des

Menschlichen …» Tagebuchaufzeichnung vom Oktober 1882).

auch «erkennerisch schief ausgedrückt» sein.
«… der Traum von Gott als dem Leben des

Lebens» heisst es im Aufsatz «Religion
und Cultur» «– der ist wahr geworden
und beseligend vielleicht nur an den zwei
äussersten Endpunkten menschlicher
Entwicklung: tief unten im Dunkel, wo der
Mensch als Mensch erst geboren wurde,
indem er von einem Gott zustammen wähnte

– und hoch oben, auf den feinen, letzten
Spitzen der Kultur, wo der Mensch sich erst

wahrhaft Mensch wähnt, wenn er den Gott
gebärt.» Fortschritt und spirituelle
Produktivitätbedingen und stützeneinander,
wobei diese stets die vollzogene Abkehr
von überkommenen Glaubensformen
voraussetzt. Ohne «tiefere Deutung» – die
konstruktivistische Tätigkeit, «Ideale zu
erzeugen» – kommt menschliche Existenz
nicht aus.

Mithin bedeutet Religion letztlich
einen kreativen Stimulus, wie es sich umgekehrt

bei der Kreativitätum einen wesentlich

«religiösen Affekt» handelt. Deshalb
auch ist die Religion «der Mutterschoss

aller kunstartigen, aller erkenntnisartigen,

aller moralbildenden Elemente lange ehe

diese zu eigenem Leben geboren werden»

Erst allmählich lösen sie sich von ihrem
Ursprung. Eine religiöse Tönung aber
eignet ihnen weiterhin.

Gedanken wie diese sind
lebensgeschichtlich unterfüttert. Lou wird 1861
in St. Petersburg als Tochter eines im
russischen Armeedienst stehenden
Generals deutsch-baltischer, ursprünglich
hugenottischer Herkunft geboren. Nur
mehr pro forma hält die Heranwachsende

am frommen Regelwerk des streng
protestantischen Elternhauses fest. Sie

verweigert lange die Konfirmation und
tritt aus der Kirche aus. Unter Anleitung
von Pastor Hendrik Gillot, eines
liberalen Star-Predigers der niederländischen
Gesandtschaft, setzt sie sich systematisch
mit philosophischen und religiösen Texten

auseinander. Umfang und Intensität
ihres Lerneifers finden in zahlreichen
Notizheften ihren Niederschlag. Aber die
Interaktion mit Gillot reicht weit darüber
hinaus. Von ihrer Seite findet eine Art
Übertragung des kindlichen Gottesbezugs

auf einen realen «Menschen» statt, in
dem sich «die nämliche Allesenthaltenheit
und Allüberlegenheit» ereignet. Diese Aura

des verheirateten Mannes schwindet
jedoch, als er ihr seine Liebe gesteht und
sie bittet, seine Frau zu werden.
I hrer ungewöhnlichen Begabung
bewusst, will Lou ihr Leben ihren Anlagen
gemäss gestalten. Sie setzt durch, dass sie

zum Studium an die Universität nach
Zürich gehen kann, die als eine der
ersten) auch Frauen zulässt. Im September
1880 reist sie in Begleitung ihrer Mutter
dorthin ab. Sie belegt vor allem
religionswissenschaftliche Veranstaltungen, daneben

schreibt sie weltanschaulich inspirierte

Gedichte, die sie Gottfried Kinkel,
Kunstgeschichtsprofessormit literarischer
Vergangenheit, zur Begutachtung vorlegt.
Der Ausbruch einer Lungenkrankheit
erzwingt die Unterbrechung des Studiums.
Warmes Klima soll die Heilung fördern,
und so treffen die beiden Frauen im
Februar 1882 in Rom ein, wo Malwida
von Meysenbug, eine weithin bekannte
progressive Schriftstellerin, Lou in ihren
Salon einführt. Einen Monat später stösst

der 32jährige Philosoph Paul Rée dazu,

58 Nr.01/02, 2007 Schweizer Monatshefte



PERS ÖNL ICHKEIT Lou Andreas-Salomé

der sofort für sie entflammt ist. Er weist
seinen Freund Friedrich Nietzsche aufdie
ungewöhnliche junge Frau hin, der zuvor
schon von Malwida auf sie eingestimmt
worden war: «Ein sehr merkwürdiges Mädchen

…, scheint mir ungefähr im
philosophischen Denken zu denselben Resultaten
gelangt zu sein, wie bis jetzt Sie.»

Die ersteBegegnung derbeiden findet
Ende April im Petersdom statt, wo Rée in
einem Beichtstuhl Notizen für seine
Arbeit zu machen pflegt. Nietzsches Anrede
istausgesucht poetisch: «Von welchen Sternen

sind wir uns hier einander zugefallen?»

In Erweiterung eines zunächst nur auf
Rée bezogenen, gegen alle Regeln der
damaligen Gesellschaft verstossenden Plans
liebäugelt Lou mit der Vorstellung einer
«gemeinsamen Zukunft zu Dritt» in Form
einer geschwisterlichen Studien- und
Wohngemeinschaft. Ausdrücklich ist sie

nur an geistiger Verbindung interessiert.
Für den 17 Jahre älteren Nietzsche, der
noch diesseits der Schwelle seines Ruhms
steht,wirddie Bekanntschaftmit der «jun¬

gen Russin» zum aufrührenden seelischen

Erlebnis. Wie sein Freund bewundert,
verehrt und liebt er sie. Zugleich mischen
sich auch vereinnahmende Züge in die
Leidenschaft, etwa wenn er in Lou seine

«Erbin» sieht. Zwei seiner Heiratsanträge
weistsieab. Ein Ausflug zumMonteSacro
am oberitalienischen Orta-See beschränkt
sich wohl nicht nur auf das intellektuelle
Gespräch. Eigenem Bekunden zufolge
verdankt Nietzsche diesem Tag «den
entzückendsten Traum meines Lebens» Von
ihm selbst arrangiert, entsteht wenig später

in Luzern die bekannte Photographie,
auf der Lou, mit einer kleinen Peitsche in
der Hand, die beiden Herren vor ihren
Karren gespannt hat.
H öhepunkt des Umgangs miteinander

sind drei Augustwochen im
thüringischen Tautenburg. Stundenlang streifen

Nietzsche und Lou täglich durch die
Wälder. Ihre Debatten erstrecken sich
oft bis tief in die Nacht hinein. Endgültig

erlebt der Philosoph die junge Frau
hierbei als «Geschwistergehirn» «Erst seit

diesem Verkehr war ich reif zu meinem
Zarathustra» hält er fest. Auch Lou
betont ihre gerade im «religiösen Grundzug

… tiefverwandten Naturen» Für sie ist ihr
Gesprächspartner von Anfang an und
bleibtes bis in ihrespätesten Äusserungen

über ihn) sehr dezidiert «ein religiöses Genie

» Dessen «leidenschaftliche Bekämpfung

der Religion, des Gottesglaubens und
des Erlösungsbedürfnisses» interpretiert sie

in ihrem Nietzsche-Buch von 1894 – die
erste und, nach dem begründeten Urteil
Karl Löwiths, lange die gewichtigste
Arbeit über den Philosophen – aus einer
«gefährlichen Näherung» an diese: der «

tragische Conflict seines Lebens» habe darin
bestanden, «des Gottes zu bedürfen und
dennoch den Gott leugnen zu müssen»

Die vor allem an Nietzsches Frustra-tion

über seinunerfülltesWerben schliesslich

zerbrochene FreundschaftmachtLou
zur Schriftstellerin. Bei ihrem Roman
«Im Kampf um Gott» 1885) handelt es

sich um das einzige von der Gegenwart
des Philosophen unmittelbar angeregte

07_anzeige_walser_feb07.qxp 23.1.2007 12:08 Uhr Seite 1

Diogenes
www.diogenes.ch

ROBERTWALSER
Eine poetisch-literarische Annäherung an sein Leben und Werk

mit über 90 Fotos und Bilddokumenten, Zitaten und einer Chronologie

»Die mehrfach ausgezeichnete
Bild-Biographie bietet eine
spannende Walser-Begegnung.«
Rheinische Post, Düsseldorf

RobertWalser
Maler, Poet
und Dame
Aufsätze überKunst

und Künstler

Diogenes

detebe 20794, 272 Seiten
sFr 16.90

RobertWalser
Der

Spaziergang
Ausgewählte
Geschichten

Diogenes

detebe 20065, 176 Seiten
sFr 14.90

176 Seiten, Leinen, sFr 51.90

Nr.01/02, 2007 Schweizer Monatshefte 59



PERS ÖNL ICHKEIT Lou Andreas-Salomé

literarische Werk überhaupt. Nietzsche
selbst findet darin «hundert Anklänge an
unsere Tautenburger Gespräche» Auch
sonst sind bereits fast alle Themen der
Erzählungen versammelt – «Ruth» 1895),
«Aus fremder Seele» 1896), «Fenitschka »

1898), «Menschenkinder» 1898), «Ma»

1901)oder« Im Zwischenland » 1902) –,
mit denen Lou um die Jahrhundertwende

zur vielbeachteten Autorin aufsteigt.
«… immer eine wahre Fundgrube von
psychologischen Entdeckungen» seien sie,
notiert die FrauenrechtlerinHelene Stöcker,
«sie geben seltene, intime Aufschlüsse über

das komplizierte, tausendfach zusammengesetzte

Wesen der modernen Frauenseele

…» Ihre ältere Kollegin Marie von Ebner-
Eschenbach schlägt die gleiche Saite an:
«… unter den heutigen Dichterinnen die
geistigste, die psychologisch tiefste» nennt
sie Lou in einer zeitgenössischen Rezension:

«– das unterschreibe ich mit Buchstaben

so hoch wie der Uspenski-Dom.»
Lous literarischer Erstling besichtigt

die Aporie, dass man redlicherweise nicht
mehr glauben kann, angesichts des – wie
ein von Nietzsche geborgter Begriff – «
intellectuellen Gewissens, welches das Denken

zu rücksichtsloser Consequenz erzieht»

dass man aber dennoch auf Religion als

den innersten Kern des Menschen
angewiesen bleibt – als dasjenige, was er als
Höchstes verehrt, aus dem und auf das

hin er seine gesamte Existenz definiert.
Die geforderte Sinngebung des Sinnlosen
stellt sich als eine «Riesenaufgabe» dar:

«Je nichtiger das Leben, desto grösser der

Mensch, der es zu adeln weiss.» Gott liegt
im Menschen beschlossen und muss von
diesem zutage gefördert werden: «immer

«Weißt Du, das ist auch eine Erkenntniß deren Kommen mir
mächtig war in den letzten Jahren: daß alle Neurose ein
Wertzeichen ist, daß sie bedeutet: hier wollte Jemand bis an sein

Äußerstes, – darum entgleiste er eher als Andere – sie, die

Gesundgebliebenen, waren gegen ihn einfach die Vorliebnehmenden;

sein edelster Anspruch machte ihn unter ihnen klein»

Brief an Rainer Maria Rilke, 16.3.1924).

wieder ist in jedem wahrhaft religiösen
Moment das tiefste Empfinden dem Gott
gegenüber dadurch bedingt, dass wir ihn
unbewusst aus uns selbst heraus reproduciren,
als Höchstes und Begeisterungsvollstes nur
fassen können, indem wir ihn in dem schauen,

was unsere eigene höchste Begeisterung

und unser tiefstes Verständniss ausmacht.»
Mit der Fremdheit Gottes rechnet eine
solche Denkform nicht. Wohl aber stellt
Lou hier dar, was sie später mit Blick
auf Nietzsche resümiert. Richtigerweise
nämlich habe der Philosoph «im religiösen

Phänomen die ungeheure Auslebung

des individuellsten Verlangens, den Willen
nach höchster Selbstbeseligung» am Werke
gesehen.
O bwohl sie, selbst eine Person von
herausfordernder Selbständigkeit und
Unabhängigkeit, zur Frauenbewegung
ihrer Zeit kühle Distanz wahrt, richtet sich

ebenfalls schon hier der Fokus drastisch
auf die Konflikte junger Frauen zwischen

traditionellen Vorstellungen und einem
neuem Selbstbewusstsein, zwischen Ich-
Behauptung und Demut. «… wodurch
sollte dem Manne eine Grösse möglich sein,

die mir abgeht?» fragt eine der
Protagonistinnen zu Beginn ihres Medizinstudiums.

Und eine andere äussert im Widerspruch

zu den Subordination fordernden
Vorstellungen ihres Mannes den Wunsch
«nach einer Aufgabe, einem Wirkungskreise,
der mich ganz und gar erfüllt»

Lous Aufsatz «Der Mensch als Weib»

1899) zufolge gründet das Feminine in
einer die gesamte Wesensstruktur der
Frau prägendenErotik. Diese Position, in
der man wie die englische
Literaturwissenschafterin Brigid Haines) dasPlädoyer

zugunsten von «a sex in her own right»
wahrgenommen hat, weist bis zu einem
gewissen Grad auf aktuelle Debatten über
sexuelle Differenz voraus. Zugleich sind
hohe Risiken damit verbunden. Die sie

auszeichnende Hingabebereitschaft der
Frau nämlich – die zugleich auch
Kennzeichen des Religiösen ist – geht in der
Regel mit einer Idealisierung des Mannes
einher. Nicht selten wird er ihr sozusagen

zum Gott, wie Lou selbst dies bei Gillot
erlebt hatte. Mit dem Verhängnis solcher
Überhöhung des Gegenübers und den
fatalen Folgen seiner «Entgötterung» für
die Frau, setzt sie sich wiederholt auseinander

so in ihrem Buch «Henrik Ibsens
Frauengestalten» 1892). Der «

Lebensrückblick» macht auf «geheime Reste der

Identität von Gottverhältnis und Liebesverhalten

» aufmerksam.
«Idealisierende Liebe» aber, heisst es

schon zu Beginn von Lous schriftstellerischer

Tätigkeit, «ist die grösste, ehrfürchtigste

Liebe, welche ihr Geliebtes … in dem
Höchsten liebt, in das Heiligste einschliesst,

das sie kennt.» Ihr eignet gleichsam eine
hellseherische Qualität, in deren Folge
die Person, auf die sie sich richtet, zur
innersten Wahrheit voranzuschreiten
imstande ist. Antizipierend verhilft der
liebende Blick zur Erkenntnis der
Möglichkeiten, wie ein Mensch sein könnte,
wenn er sich selbst am nächsten kommt,
mag das zu Verwirklichende auch noch
ausstehen. Dieses Vermögen ist mit der
authentischen künstlerischen Phantasie
verwandt, hinter der die Realität ebenfalls

notorisch zurückbleibt und die doch
zugleich das Wesen ihres Objekts
herausarbeitet. Prototypisch gewinnt hier das

60 Nr.01/02, 2007 Schweizer Monatshefte



PERS ÖNL ICHKEIT Lou Andreas-Salomé

«Menschenleben – ach! Leben überhaupt – ist Dichtung. Uns
selber unbewußt leben wir es, Tag um Tag wie Stück um Stück,

in seiner unantastbaren Ganzheit aber lebt es, dichtet es uns»

«Mein Dank an Freud» 1931).

Doppelgesicht des in der Moderne
geforderten religiösen Prozesses Konturen:
«Was einerseits als höchste Offenbarung an
uns erscheint, ist von der andern Seite

zugleich höchste Schöpferkraft.»
Z eigt sich die künftige Tiefenpsychologin

schon im Verstehen Nietzsches
sowie in den Themen und Figuren ihrer

Bücher, so verstärkt sich ihr
entsprechendes Interesse durch die Beziehung
der 36jährigen zu dem über 15 Jahre
jüngeren Rilke. Diese nimmt ihren Ausgang
von Lous Aufsatz «Jesus der Jude» 1896),
wo der Nazarener ebenfalls teilweise vor
dem Horizont ihrer eigenen Lebensphilosophie

interpretiert wird. Rilke, der
hier eine Gleichgestimmtheit zu seinem

lyrischen Zyklus «Christus-Visionen»

erkennt, sucht nach der Lektüre des
Essays den Kontakt zur Verfasserin. Zwei
Russland-Reisen 1899/1900) werden
zur gemeinsamen spirituellen Erfahrung.
Zuerst als Geliebte, dann als vertraute
Ansprechpartnerin und Mentorin nimmt
Lou bis zu Rilkes Tod 1926 an dessen

Angefochtenheiten teil und verhilft ihm
zur Reifung seiner Kreativität. «Du allein
weisst, wer ich bin» schreibt er ihr, «ergriffen

davon, dass Du heller Stern gerade über
der Stelle stehst, wo ich am bangsten und
dunkelsten bin.»

Solche Erlebniszusammenhänge hat
Lou im Blick, wenn sie später schreibt,
rückerinnernd wolle ihr «scheinen, als ob

mein Leben der Psychoanalyse entgegengewartet

hätte, seitdem ich aus den
Kinderschuhen heraus war» Den schwedischen
Nervenarzt Poul Bjerre, einer ihrer
wechselnden Liebhaber und Gefährten,
begleitet sie 1911 zum Weimarer Kongress

der Internationalen Psychoanalytischen
Gesellschaft, wo sie Freud kennenlernt
und bald, als eine der ersten Frauen,
Aufnahme in dessen Kreis von Mitarbeitern
und Anhängern findet. Wie dankbar
sie für diese « Schule» war, hat sie nicht
verschwiegen «Mein Dank an Freud»

1931). Umgekehrt attestiert ihr der
verehrte Lehrer «Ihre Überlegenheit über uns

alle, entsprechend den Höhen, von denen

herab Sie zu uns gekommen sind»

I n der neuen Wissenschaft sieht sie

selbst eine Fortsetzung dessen, was sie

zuvor in ihren literarischen Arbeiten
unternommen hatte. Als 1923 Theodor
Reiks Untersuchung «Der eigene und der
fremde Gott. Zur Psychoanalyse der religiösen

Entwicklung» erscheint, reagiert sie

euphorisch: «… welche Freude ich an
seinem Buch habe» schreibt sie an Freuds

Tochter Anna, «es ist mir ein Labsal;
gerade diese Probleme, die mich schon von
so lang her, schon vor allem ps.a. [
psychoanalytischen] Denken, intim beschäftigen,

finde ich ausgezeichnet angepackt.»
Folgerichtig befasst sie sich gleich in ihrer
ersten psychoanalytischen Studie justmit
dem Thema des frühen Gottesverhältnisses.

Das Ineinander des «Allesbeherrschenden

» und «Aller-Intimsten» in Gott
erklärt sie nun durch kindliche Projek-tion

narzisstischer Allmachtsvorstellungen

wobei ihr Narzissmus-Begriff,
anders als bei Freud, nicht pathologisch,
sondern ambivalent besetzt ist). Erst
indem man aus diesen «herauskatapultiert»
wird, vermag sich «die Ichgeburt in der

Weltfremde» zu vollziehen.
Bis ins hohe Alter hinein praktiziert

Lou Andreas-Salomé in Göttingen

als Analytikerin und Therapeutin. Am
Abend des 5. Februar 1937 stirbt diese

bedeutende Intellektuelle an einer durch
ihre Diabetes verursachten Urämie, neun
Tage vor ihrem 76. Geburtstag.

Eine aktuelle Darstellung von Lou Andreas-
Salomés Leben und Werk findet sich in
der von Ursula Welsch und Dorothee Pfeiffer
herausgegebenen Bildbiographie Reclam,
2006).

HANS -RÜDIGER SCHWAB geboren 1955,
ist seit 1996 Professor für Kulturpädagogik/
Ästhetik und Kommunikation an der
Katholischen Fachhochschule Nordrhein-
Westfalen. Im Januar erscheint eine von ihm
besorgte Neuausgabe von Lou Andreas-Salomés
Erstlingsroman « Im Kampf um Gott» dtv).

Nr.01/02, 2007 Schweizer Monatshefte 61


	Lou Andreas-Salomé : Ichgeburt in der Weltfremde

