
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 7-8

Artikel: Das Thomas-Mann-Archiv der ETH Zürich

Autor: Sprecher, Thomas / Loetscher, Hugo / Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultur Thomas Mann

1956 bis 2006: das Thomas-Mann-Archiv
in Zürich – Schatzkammer und Forschungsstätte

– feiert dieses Jahr sein fünfzigjähriges
Bestehen. Auf dem Jubiläumskongress
«Thomas Mann in der Weltliteratur» waren
Gäste geladen, die den Dichter unter dem

Aspekt des Kosmopoliten in den Mittelpunkt
ihrer Erinnerungen und Reflexionen stellten.
Nach einer Einführung zur Geschichte
und Gegenwart des Archivs drucken wir zwei
der Vorträge in gekürzter Fassung ab.

Das Thomas-Mann-
Archiv der ETH Zürich

Thomas Sprecher

Was nun? Der Dichter war tot, und sein Nachlass eine
Kalamität. Die Familie brauchte Unterstützung, durch den
Staat und die Wissenschaft. Beides bot die Eidgenössische
Technische Hochschule ETH in Zürich. Von ihr hatte
Thomas Mann, wenige Wochen bevor er am 12. August
1955 im Zürcher Kantonsspital starb, das Ehrendoktorat
der Naturwissenschaften entgegennehmen dürfen. Ihr, der
Hochschule der Schweiz, wo er zweimal in Lebenskrisen
Zuflucht gefunden hatte, wollten seine Erben den Nachlass
schenken.

Man kann nicht sagen, dass die Behörden enthusiastisch
reagierten. Der mit dem Geschenk verbundene Aufwand
schreckte sie, und so brachten sie die Etablierung einer von
der ETH unabhängigen Stiftung ins Gespräch. Der Zufall

wollte es jedoch, dass der damalige Rektor ein Thomas
Mann verbundener Germanist war: Karl Schmid. Ihm war
es zu verdanken, dass es dann doch zu der Schenkung kam.
Nicht ohne Schwierigkeiten. «Motto: Thomas Manns Werke
schreiben: allerhand! Sie der ETH vermachen: mehr, schwieriger,

ungeheuer!» schrieb Schmid dem Familienfreund
Richard Schweizer. «In diesem Sinne verschone ich Dich mit
einem Referat über die neueste Kapelle auf dem Stationenweg,

der ad montem sacrum confoederationis Helveticæ führt» Im
August 1956 konnte Bundesrat Philipp Etter dann der Witwe

Katia Mann mitteilen: «Es ist uns Freude und Ehre, Ihnen
im Namen des Bundesrates, der in seiner Sitzung vom 27. Juli
1956 die Schenkung entgegengenommen hat, den verbindlichsten

Dank auszusprechen. Mit besonderer Genugtuung erfüllt
uns, dass gerade unsere grosse schweizerische Bildungsstätte in
Zürich bedacht und ausgezeichnet wird. […] Sie wird es sich
angelegen sein lassen, dem Vermächtnis seines Geistes ein
verantwortungsbewusster Wächter und Verwalter zu sein. Das
Thomas Mann-Archiv wird das geistige Leben unseres Landes,
dem der Dichter persönlich und durch den Gehalt seines

Werkes in mannigfacher Hinsicht eng verbunden war,
wesentlich bereichern.» Die Schenkung umfasste über 700
Manuskripte, darunter solche von Hauptwerken wie «Doktor
Faustus» «Joseph» oder «Krull»; umfangreiche Sammlungen
von Notizen, Entwürfen und Arbeitsmaterialien; Thomas

Manns Bibliothek von über 2’000 Bänden mit zahlreichen
handschriftlichen Bemerkungen und Anstreichungen; rund
2’500 Briefe von und an Thomas Mann; Andenken,
Diplome und andere Ehrenzeichen; Photos und Graphik; das

Mobiliar seines letzten Schreibzimmers in Kilchberg samt
den Kunstgegenständen und Bildern, die sich darin befanden;

eine grosse Sammlung von Zeitungsausschnitten.
E s erwies sich als zweckmässig, den Nachlass zunächst
in den Räumen der ETH -Bibliothek unterzubringen. Nach
und nach begann das junge Archiv Tritt zu fassen, als dessen

erster Leiter Bibliotheksdirektor Paul Scherrer amtierte.
Die Bestände wurden inventarisiert, geordnet, katalogisiert,

gelagert, vermehrt. Bald kamen zahlreiche Besucher
aus verschiedenen Kontinenten, bald auch Benutzer und
schriftliche Anfragen. Das Archiv musste sich seinen Platz
erkämpfen. Scherrer sprach von einer «gefährlichen Konkurrenz

von Ost-Berlin, Princeton und der Yale University Library

» Intern war es für ihn von grösster Bedeutung, das
Archiv zu einer Spezialabteilung seiner Bibliothek zu machen.
Einen Eindruck von den Schwierigkeiten, denen das Archiv
sich zu dieser Zeit ausgesetzt sah, gibt eine Aktennotiz Karl
Schmids: «Archive. Mitte zwischen verstaubtem Museum und
einem hektischen, monomanischen Kult! […] Der würdige Stil
ist zu sichern

– gegen aussen: Pamphletär Hyänen, Irre
– gegen innen: die Magie der Identifikation, die Fafner-
Gestalten

– gegen die Familie, die stilisieren möchte.»
A ls definitive Unterbringung stand im Frühjahr 1960
das zweite Stockwerk des Bodmerhauses an der Ecke
Schönberggasse 15/Doktor-Faust-Gasse fest. An der
Eröffnungsfeier vom 25. Februar 1961 führte Paul Scherrer aus:
«Nichts liegt uns ferner, als eine Kultstätte aufzubauen, worin
Wahrheit unterdrückt und […] ein Götzenbild errichtet würde.
Jede einseitige Stilisierung des Thomas-Mann-Bildes bleibt uns

fremd. […] [Das Archiv] will für die luftigen Konstruktionen,
die unsere wortfreudige Periode um und über Thomas Mann

42 Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte



Kultur Thomas Mann

aufgebaut hat, den verlässlichen und sondierbaren Grund
schaffen, will die wissenschaftlich beweisbaren Tatbestände

ermitteln und sichern - ein Bestreben, das von der modernen
Geisteswissenschaft aus ihrem Hochflug der Gedanken zuweilen

mit Skepsis betrachtet und Positivismus oder gar Philologie
gescholten wird. Um so tiefer aber ist es dem mathematisch-naturwissenschaftlichen

Geist unserer Hochschule und ihrem
Realitätssinn gemäss.» Als Vertreter der Familie unterstrich
Golo Mann die tiefe innere Beziehung seines Vaters zur
Schweiz und meinte weiter: «Es ist kein blosses Archiv, was

wir heute eröffnen, es ist ein kleines Museum, wie es schöner,

würdiger, sinniger überhaupt nicht gedacht werden kann.
Schon heute ist der Besitz der Stiftung um ein Bedeutendes

umfangreicher, als er ursprünglich war, und wenn auch einiges

anderswo in fester Hand ist, wenn vieles den Zeitläuften und
menschlichem Versagen leider unwiederbringlich zum Opfer
fiel, so ist doch die Hoffnung berechtigt, dass die grosse Masse

dessen, was bleibt, in dem Hause an der Doktor Faust-Gasse

mehr oder weniger vereinigt sein wird.»
I m In- und Ausland wurde von der Eröffnung berichtet.
Dabei wurde auch der Umstand thematisiert, dass Zürich
als Archivort gewählt worden war. Man bezeichnete es in
der Münchner Zeitschrift «Die Woche» als «Misstrauensvotum

letzter Hand gegen den Ungeist deutscher Geschichte, die

sich auch nach 1945 nicht zum Besseren wendete. Weder
Lübeck, der Geburtsort, noch München, wo er vierzig Jahre lang

lebte, vermöchten heute den Anspruch zu erheben, das nachgelassene

Werk hegen und pflegen zu dürfen. Denn dieses Werk
ist in seiner humanistisch-demokratischen Gesinnung, in
seinem fortschrittlich-weltoffenen Geiste bei allem konservativen

Einschlag) den herrschenden Tendenzen dieses Deutschlands
so entgegengesetzt, dass man es sich dort schwerlich angesiedelt

denken kann.» Die Basler National-Zeitung wies darauf hin,
dass «kein Dichter der Schweiz: weder Albrecht von Haller
noch Gottfried Keller, Jeremias Gotthelf, Jacob Burckhardt
oder C.F. Ramuz […], sich eines so ausgedehnten und
wohldokumentierten Heimes rühmen» könne wie Thomas Mann.

Kurz nach dieser Eröffnungsfeier trat Paul Scherrer, der
sich mit seinen Anliegen nicht hatte durchsetzen können,
von der Archivleitung zurück. 1962 folgte ihm der Germanist

Hans Wysling. Gleichzeitig wurde das Archiv aus der
organisatorischen Bindung an die Hauptbibliothek gelöst
und zu einem selbständigen Institut der ETH Mit Hans
Wysling, der 1971 auch Professor an der Universität
Zürich wurde, begann wissenschaftlich eine neue Ära, nämlich,

wie er es 1986 selbst genannt hat, die «positivistische

Explorationsphase der sechziger Jahre» Wyslings Arbeit steht
ursächlich für die Veränderung des Thomas-Mann-Bildes
als Folge profunden Quellenstudiums. 1967 begann das

Archiv mit einer eigenen Publikationsreihe, den Thomas-
Mann-Studien TMS). Sie sollten, wie Wysling schrieb,
«dazu beitragen, die Thomas-Mann-Forschung auf eine
solidere Grundlage zu stellen. Strukturanalysen, Interpretationen,
geistesgeschichtliche Versuche setzen die genaue Erforschung der

Quellen, der werk- und lebensgeschichtlichen Zusammenhänge

voraus; vor allem sind sie auf kritische Ausgaben von Texten
angewiesen. Umgekehrt zeigt es sich, dass quellenkritische und
editorische Arbeiten ohne gewisse theoretische Vorannahmen
nicht auskommen. Am ehesten sind sie ihrem Gegenstande

dann angemessen, wenn es gelingt, archivalische Akribie zu
jener ‹zarten Empirie› zu verfeinern, auf die Goethe in den

Maximen und Reflexionen hingedeutet hat.»
1975 war für das Archiv ein ausserordentliches Jahr – der

hundertste Geburtstag Thomas Manns. Das Archiv zeigte
im Zürcher Helmhaus eine grosse Ausstellung zu Leben
und Werk. In einem Zwischenbericht hielt Wysling fest:

«Seit Bestehen des Archivs haben über tausend Thomas-Mann-
Forscher aus aller Welt hier gearbeitet. Zwei Hauptthemen
stehen dabei im Vordergrund. Das eine ist die von Thomas Mann
entwickelte Technik der Montage, das andere sein Verhältnis

zu Mythos und Psychologie. Der Entstehungsprozess eines

Werkes lässt sich mit Hilfe des Archivmaterials nun wesentlich

genauer beschreiben als zuvor. Dass es sich dabei nicht um
eine blosse Quellen- und Parallelenjagd handeln kann, zeigen

die bis jetzt vorgelegten Arbeiten. Es geht ja nicht nur darum,
zu zeigen, woher Thomas Mann sein umfassendes Wissen und
seine Motive im einzelnen hat, sondern was er daraus macht.
Abzuklären ist weniger die Herkunft der Zitate als die Art
ihrer Integration. Aufgrund der Quellenstudien lässt sich das

assoziative Geflecht eines Werkes und damit dessen schillernder
Bedeutungsreichtum besser durchschauen und erfassen. Eine
zweite Frage ist die nach Thomas Manns Verhältnis zur ‹
Wirklichkeit›, zu dem riesigen angelesenen und ausgelesenen Stoff,
den er sich vor und während der Niederschrift eines Werkes

bereitstellt. Drittens ist zu fragen, wie es ihm angesichts dieser

Häufung des Faktisch-Authentischen gelingt, seine eigene

Thematik sich behaupten zu lassen. Und viertens fragen wir,
unter welchen Einflüssen und Umständen diese Thematik sich

wandelt, wie etwa an die Stelle der Geisteshelden der Frühzeit
– Tonio Kröger, Schiller, Gustav von Aschenbach – die Erwählten

der späteren Zeit treten – Joseph, Goethe, Gregorius.»

1993 wurde in Lübeck das Heinrich-und-Thomas-
Mann-Zentrum im Buddenbrookhaus eingeweiht. Es wurde

schnell zu einem Literaturzentrum, in dem Ausstellungen,

Lesungen, Tagungen und Workshops stattfinden, die
sich nicht nur Heinrich und Thomas, sondern der ganzen

Familie Mann widmen. Durch die Geburt einer weiteren
Mann-Institution ergab sich für das Zürcher Archiv die
sogleich wahrgenommene und seither kontinuierlich fortgeführte

Möglichkeit der Kooperation.
E nde 1993 übergab Hans Wysling die Archivleitung
dem Verfasser. Nach Golo Manns Tod 1994 wurde
verschiedentlich die Frage eines Umzugs des Archivs nach
Kilchberg gestellt. Seine Erben wären grundsätzlich bereit
gewesen, das Haus an eine institutionell der Kultur
verpflichtete Käuferschaft abzutreten. Eine umfassende
Beurteilung der Lage ergab aber, dass für einen Wechsel keine
hinreichenden Gründe bestanden.

Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte 43



Erinnerungen an die Leseerlebnisse des

Heranwachsenden und an Reisen ins bücher-begeisterte

Ausland. Ein persönlicher
Rückblick auf Begegnungen mit Thomas
Mann in Portugal, Spanien, Latein-amerika

und der Schweiz während der letzten
50 Jahre.

Immer wieder Thomas
Mann

Hugo Loetscher

Immer wieder Thomas Mann – wenn es um die Präsenz der

deutschsprachigen Literatur im nichtdeutschsprachigen Ausland

geht, fällt bald, wenn nicht zuerst, der Name Thomas
Manns. Es bestätigt sich immer wieder, dass er der deutsche
Autor ist, der als erster Weltgeltung erlangte, womit nicht
Rang gemeint ist, sondern Resonanz. Die deutschschreibenden

Autoren des 19. Jahrhunderts, ob Jeremias Gotthelf,
Gottfried Keller oder Theodor Fontane, von Jean Paul gar

nicht zu reden, wurden nicht zu gängigen Namen der
Weltliteratur. Was die Prosa betrifft, blieb Goethe der Verfasser

des «Werthers» als Autor der «Wahlverwandtschaften»

wurde er von der Allgemeinheit nicht wahrgenommen.
Dass aber in der ersten Hälfte des letzten Jahrhunderts

auch Thomas Mann zunächst nur eingeschränkt und
sporadisch aufgenommen wurde, dafür bietet Portugal ein
Beispiel. Thomas Mann erlangte hier nicht in erster Linie als

Schriftsteller Anerkennung, sondern als Intellektueller, als

Vertreter eines demokratischen Humanismus. Als erste
portugiesische Übersetzung erschien 1941 «Tristan» doch zu
einer wirklichen Diskussion über Thomas Manns Werk kam
es erst viel später, in der Nachkriegszeit, bei der Übersetzung
des «Zauberbergs» 1952. Als Vorlage diente übrigens eine
brasilianische Ausgabe, die der portugiesischen Sprachnorm
angepasst wurde. Dass das Buch seinen Stellenwert behalten
hat, mag man daraus ersehen, dass es anlässlich der
Weltausstellung 1998 in Lissabon unter den «Hundert Büchern
unseres Jahrhunderts» aufgeführt wurde. Ab 1955 folgten
die Übersetzungen von «Felix Krull» der Joseph-Tetralogie
und von «Der Erwählte»

Die Rezeption von Thomas Mann spiegelt ein Kapitel
portugiesischer Geistesgeschichte. Es war die Zeit des

totalitären Regimes Salazars, in der man stets mit der Zensur

KULTUR Thomas Mann

1995 wurde eine neue Werkausgabe initiiert. Sie führte
zum Projekt der Grossen kommentierten Frankfurter
Ausgabe GKFA deren erste Bände in Zusammenarbeit mit
dem Archiv im Frühjahr 2002 erschienen. Im Jahr 2000
nahm das Archiv den 125. Geburtstag Thomas Manns zum
Anlass, zusammen mit der Thomas Mann-Gesellschaft den

Kongress «Das Unbewusste in Zürich. Sigmund Freud,
Thomas Mann und C.G. Jung. Literatur und Tiefenpsychologie

um 1900» zu organisieren.
Die Aufgaben des Archivs, im Schenkungsvertrag

vorgegeben, sind in erster Linie archivalisch-wissenschaftlicher
Natur. Es sollte Arbeitsstätte sein, weniger Museum, und
schon gar nicht Kultstätte. So liest sich die Liste seiner
Benutzer in der Tat wie eine Ahnengalerie der Thomas-Mann-
Forscher. Das kleine Archiv ist kein erstrangiger
Standortfaktor und steht nicht im Zentrum der touristischen
Kalküle von Stadt und Land. Auch wenn es sich an den

einander immer dichter folgenden Jubiläen beteiligt, und
auch wenn es regelmässig an Kongressen mitwirkt – der
Fokus wird nicht auf Betrieb gelegt. Das Archiv hat für
grössere publikumswirksame Vermittlungsaktivitäten weder

die räumlichen noch die finanziellen und personellen
Kapazitäten. Es hat sich den modernen Bedingungen
unserer Dienstleistungsgesellschaft angepasst: Einsatz der
modernen Medien, Einbezug von Kooperationspartnern,
erleichterte Benützung, erhöhte Visibilität und Transparenz.
Es bedient die Massenmedien, sucht sie selbst aber nur nach
Bedarf und strebt nicht an, seine Bestände, Neuzugänge,
Aktivitäten und Publikationen in Schlagzeilen umzusetzen.
Seine «klassischen» Hauptaufgaben werden sich wohl auch

in Zukunft nicht grundsätzlich ändern. Hierher gehören

die Aufbewahrung, Erfassung und Ordnung, Ergänzung
sowie Präsentation seiner Bestände; die Betreuung der
Benutzer, die Herausgabe von Publikationen und Editionen.
Ausserdem werden Vorträge, Lehrveranstaltungen und
Kongresse organisiert. Aus Anlass des 50jährigen Bestehens
des Thomas-Mann-Archivs und der Thomas Mann-Gesellschaft

führten die beiden Institutionen vom 8. bis 10. Juni
2006 im Kunsthaus Zürich den Kongress «Thomas Mann
in der Weltliteratur» durch.

Thomas Sprecher, geboren 1957, ist Rechtsanwalt in Zürich. Er ist
ausserdem Leiter des Thomas-Mann-Archivs www.tma.ethz.ch).

44 Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte



KULTUR Thomas Mann

zu rechnen hatte. Wenn zum Beispiel die liberal-demokratische

Zeitschrift «Sera nova» Neue Saat) Manns «Rede vor
Arbeitern in Wien» unter dem Titel publizierte «Appell an

das deutsche Volk» handelte es sich bei dieser Änderung
des Titels nicht um eine stilistische Korrektur, sondern um
eine politische. Das Wort «Arbeiter» hatte bereits einen
kommunistischen Klang und hätte Zensoren hellhörig
gemacht. Thomas Mann diente als Anlass, um von Dingen
zu reden, die man selber nicht direkt anzugehen wagte.
Einblick in diese Situation vermittelt die Studie von Maria
Teresa Delgado Mingocho, «Thomas Mann in den
portugiesischen Zeitschriften der 30er und 40er Jahre » Doch
Thomas Mann wurde auch mit Kritik bedacht. Die
Neorealisten forderten von den Schriftstellern politisches
Engagement. Autoren wie Proust, Gide oder Joyce und eben

Thomas Mann galten als Vertreter einer individualistischen,
psychologischen Kunst, deren politischer Unverbindlichkeit

sie Brasilianer wie Jorge Amado und Lins do Rego, oder
Maxim Gorki entgegenhielten. Wir stehen also vor einer
widersprüchlichen Situation: der gleiche Autor konnte als

Schönschreiber abgelehnt werden und zugleich als Vertreter
eines demokratischen Humanismus Anerkennung finden.

Ungewohnt dürfte sein, dass von Thomas Mann nicht
Übersetzungen der Originaltexte gelesen wurden, sondern
Übersetzungen von Übersetzungen. Die meisten Zitate in
den portugiesischen Zeitungen und Zeitschriften wurden
aus dem Französischen übertragen. Zu welchen Umwegen
es dabei kam, lässt sich mit dem Bericht über den Vortrag
«Vom kommenden Sieg der Demokratie» illustrieren, den
Thomas Mann 1938 in 15 amerikanischen Städten hielt.
Dieser Bericht wurde von der portugiesischen Zeitschrift
«Sera nova» gedruckt, die ihn von einer brasilianischen
Zeitschrift übernahm, der ihrerseits als Vorlage die
amerikanische Zeitschrift «Life» diente. Diese indirekte
Kenntnisnahme lässt sich damit erklären, dass sich Portugal
intellektuell und kulturell seit Beginn des 19. Jahrhunderts an

Paris orientierte und somit kaum eine unmittelbare Beziehung

zum deutschen Kulturraum pflegte. In dieser Hinsicht
war Brasilien offener. Die erste Übersetzung eines Werkes
von Thomas Mann in Buchform erschien in Brasilien 1934,
in Portugal erst sieben Jahre später.

I m Unterschied zu Portugal hatte Spanien intensive
Beziehungen zum deutschen Kulturraum, nicht zuletzt
deshalb, weil im 19. Jahrhundert die deutsche Philosophie
den Lehrplan der Universitäten bestimmte. Sehr früh, ab

1920, wurden Thomas Manns Werke in Spanien publiziert.
Anfang der fünfziger Jahre erschien die erste spanische
Gesamtausgabe in drei Bänden. Ähnlich war die Situation

in den ehemaligen spanischen Kolonien. Alexander von
Humboldt, der den Ehrentitel erlangte, der zweite Entdecker

Lateinamerikas zu sein, hatte das lateinamerikanische
Interesse für die deutschsprachige Kultur geweckt. Es war
das europäide Lateinamerika, das sehr bald auf die Werke
Thomas Manns mit Übersetzungen reagierte, wie Argenti¬

nien und Chile. Auch heutzutage findet im ibero-
amerikanischen Raum kaum eine Tagung statt, bei der Thomas
Mann nicht präsent wäre. Erstaunen mag aber, dass Mexiko
nicht auf der Übersetzungsliste figuriert, die Inter Nationes
Bonn) 1965 zusammengestellt hat. War Mexiko doch ein

wichtiger Schauplatz für die deutsche Emigration, wenn
man etwa an Anna Seghers denkt. Neben den Reportagen
von Kisch und den Romanen von Traven erlangte kaum
ein deutscher Emigrantenschriftsteller mit seinen Werken
einen festen Platz. Wenn überhaupt ein deutscher Autor
zur Diskussion stand, dann war es Thomas Mann. Und dies
dank mexikanischen Schriftstellerinnen und Schriftstellern,
die sich ausdrücklich zu diesem Autor und seinem Werk
bekannten. Hier wäre vor allem Rosario Castellanos zu
erwähnen, eine der wichtigsten Autorinnen Lateinamerikas,
die mit «Die neun Wächter» bekannt geworden ist. Auch
Sergio Pitol bekennt, dass Mann der wichtigste deutsche
Autor für ihn sei.

Immer wieder Thomas Mann – auch, was das eigene Lesen

und Schreiben betrifft. Die erste Begegnung mit ihm war
die Schullektüre «Tonio Kröger» Es war keineswegs
selbstverständlich, dass man in der Deutschstunde einen
zeitgenössischen Autor las.Die Geschichte von Tonio Kröger kam
unserer pubertären Empfindungswelt entgegen. Jeder von
uns war ein Tonio Kröger und zugleich ein blonder blauäugiger

Hans Hansen. Jeder spürte in sich einen Dichter, und
jeder diskutierte darüber, was für einen Beruf er dereinst
wählen würde, und jeder fühlte sich vom einen zum andern
hingezogen. Wir erlebten die ganze poetische Ambivalenz
von Jünglingsfreundschaften – «die verführerische Banalität,
den verirrten Bürger, die heilende Wirkung der Literatur, frei
vom Fluch der Erkenntnis und der schöpferischen Qual» oder
was wir uns sonst im Text angestrichen hatten.

Nie aber wäre in diesem Zusammenhang auch nur
andeutungsweise auf Homosexualität hingewiesen worden.
Das änderte sich mit dem «Tod in Venedig» Man musste
jedoch diese Novelle nicht vordergründig als Liebe eines
älteren Mannes zu einem Jüngling lesen. Man konnte sie als

Geschichte von der Sehnsucht nach dem Schönen verstehen,
die zugleich eine Todessehnsucht ist, einer Schönheit, der

Visconti mit seiner Verfilmung zu einem ästhetischen Bild
verhalf. Deutlicher wurde die Thematik der Homosexualität

mit dem Erscheinen der Tagebücher. Seitdem wird mit
Thomas Mann die Emanzipation der Homosexualität als

exemplarische Figur jener Liebe verbunden, die nicht wagt,
ihren Namen zu nennen.
I n diesem Zusammenhang muss an André Gide erinnert
werden, der das Tagebuch als literarische Gattung begriff,
nicht als Wahrheitsdepot für kommende Zeiten, sondern
als aktuelles Zeugnis. Das «Journal intime» als ein Sich-
Ausliefern. Wahrheit ist nichts Ewiges, sondern ist immer mit
ihrem Zeitpunkt verbunden. Man darf in dem Zusammenhang

Thomas Mann zu seinen Stichworten «Aufrichtigkeit»

Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte 45



KULTUR Thomas Mann

und «Wahrheitspreisgabe» aus seiner Rezension von Gides

«Si le grain ne meurt» zitieren: «Die Offenherzigkeit, so

geistig und moralisch sie betont war, konnte nicht verfehlen,
skandalös zu wirken in einem Lande, das nur zögernd von
der Gewohnheit lässt, in der Literatur einen Salon zu sehen.

Und doch hat man es erlebt, dass die Bekenntnisse des anstössigen

Schriftstellers, mässig gekürzt, in einer Volksausgabe

gewaltigen Umfanges auf den Markt gebracht wurden: Sieg des

geistigen Prinzips über das gesellschaftliche, Beispiel einer das

Konventionelle unter sich lassenden literarischen Autorität.»
I n die gleiche Zeit fiel auch meine Lektüre von Golo
Manns «Friedrich von Gentz» Eine Biographie, die mich
irritierte, weil ich für eine Person, deren Weltbild mir gar

nicht passte, durch die Lektüre Verständnis aufbrachte. Die
Fähigkeit, Geschichte zu schreiben, zeigte sich auch an den
folgenden Werken des Autors, begabt für das Erzählen von
Geschichten und das Gestalten von Figuren. Berühmt wurde

er mit seiner Biographie Wallensteins.
Gentz und der Wiener Kongress, Gide und die europäische

Krise – diese Lektüre fiel in meine Jahre als Gymnasiast

und Student in den ersten Semestern. Es waren Jahre der
besessenen und gierigen Lektüre. Erst die Nachkriegsjahre
brachten eine intellektuelle Öffnung mit sich. Es war die
Zeit, in der man von der Stunde Null sprach, eine
Zweckterminologie, von der manche profitierten, da es in ihren
Bibliographien nun keine Titel mehr gab, die unter den

Nazis veröffentlicht worden waren. An der deutschen
Literatur aber war nach 1933 weitergeschrieben worden, im
Exil zum Beispiel. Nach 1945 war es möglich, von diesen

Werken Kenntnis zu nehmen.
1947 erschien Thomas Manns «Doktor Faustus» Es war

für mich eines der ersten grossen Lektüreerlebnisse. In der

Erinnerung blieb: die Thematik von Genie und Wahnsinn
und die Frage, ob es für die eigene kommende Genialität
unbedingt die Syphilis braucht; eine Erzählform, wie ich
sie bisher nicht gekannt hatte, die epische Brechung durch
einen Erzähler, der selber zur Romanfigur wurde. Es war zu
diesemZeitpunkt nicht die einzige Begegnung mit dem,was

deutsche Sprache sein konnte. Greifbar war auch ein Buch,
das der Querido Verlag 1935 in Amsterdam veröffentlichte,
«Die Jugend des Königs Henri Quatre» von Heinrich Mann,
eine faszinierende Entdeckung, dem die «Vollendung des

Königs Henri Quatre» folgen sollte. Von Heinrich Mann
kam damals ebenfalls «Ein Zeitalter wird besichtigt» heraus;
auf miesem Papier gedruckt, war es die erste Autobiographie

der Familie Mann, die ich las und die mich einnahm,
weil hier das Familiäre stets im zeitgeschichtlichen Kontext
dargestellt wurde.
I m gleichen Jahr wie «Doktor Faustus» erschien «Der
Tod des Vergil» von Hermann Broch, eine Romandichtung,
wie der Autor sagte, jedenfalls in ungewohnter Erzählweise,

völlig anders als im «Doktor Faustus» die Verbindung

Bestellungen unter www.schweizermonatshefte.ch oder mit der Postkarte in der hinteren Umschlagklappe dieses Heftes.

Bei Neuabonnenten bedanken wir uns mit der DVD «Deutsche Literatur von Luther bis Tucholsky» aus der Digitalen Bibliothek.

46 Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte



KULTUR Thomas Mann

von Wissen und Darstellung, nicht leicht einnehmend, aber

verführend bis zum Ende, ein historischer Roman von aktueller

Bedeutung mit seinem Thema des späten Bürgertums
und dem Absterben der alten religiösen Formen, der Kritik
des Ästhetischen, das vor den Lebenstatsachen versagte.

Thomas Mann, Heinrich Mann, Hermann Broch und
dann, zwei Jahre nach «Doktor Faustus» und «Der Tod des

Vergil» die Prosa eines Lyrikers, «Der Ptolemäer» und «Der
Phänotyp» von Gottfried Benn «dort die Welt in ihrem
denkerischen Zerfall, und hier das Ich mit seinem geschichtlichen

Versagen» Und im gleichen Jahr von Ernst Jünger «Heliopolis

» man sollte über solche Dinge nur urteilen, wenn man
sie ausgestanden hat). Für die Zusammenstellung dieser
Autoren hatte ich mich zu entschuldigen, aber die Anerkennung

ihrer Bücher schloss das moralische Urteil nicht aus.

Man schärfte sich den Blick für Autobiographien, für das

«Zeitalter» eines Heinrich Mann wie für die «Strahlungen»

eines Ernst Jünger oder für das bald folgende «Doppelleben

» von Gottfried Benn. Ich suchte meinen eigenen Weg
in die Literatur, orientierte mich über die Möglichkeiten
deutscher Ausdrucksweise, nicht um Vorbilder bemüht, im
Gegenteil, wissbegierig, wie und was geschrieben wurde
und somit noch als terra incognita fürs Eigene übrig blieb.
T rotz den Vorbehalten gegenüber seiner Person, trat
die Beschäftigung mit Thomas Mann immer wieder in
den Vordergrund: staunend, wie im «Zauberberg»

Historisches episch erfasst wurde; vergnügt, wie mit Felix Krull
der unbürgerliche Künstler zum Hochstapler wird; stets

geniessend, was Thomas Mann selber «die Freude an den

Vergnügungen des Ausdrucks» nannte. Und so konnte ich
«Der Erwählte» geradezu als Anleitung lesen, wie man in
Sprachen schlüpfen kann.
E in Stichwort führte mich immer wieder auf Thomas
Mann zurück: die Ironie. Thomas Mann beschliesst «Die
Betrachtungen eines Unpolitischen » mit dem Kapitel «Ironie

und Radikalismus»: « Der geistige Mensch hat die Wahl,
entweder Ironiker oder Radikalist zu sein; ein Drittes ist

anständigerweise nicht möglich.» Damit wird ein entscheidender

Aspekt der Ironie festgehalten – sie ist ein Mittel,
um nicht zu sagen die Waffe, gegen jegliche Absolutheit,
ob politischer, moralischer oder religiöser Instanz. Insofern
wirkt sie tatsächlich als Korrektur oder als Infragestellung
von Radikalismen. Kein autoritäres Regime erträgt Ironie.
Insofern ist sie ein Akt der Befreiung. Doch was die Tugend
der Ironie ausmacht, kann ihr zum Laster werden. Dann,
wenn kein Standpunkt mehr möglich und ersichtlich wird.
Ironie ist also in dem Masse legitim, als sie zugleich ihren
Standpunkt kundtut. Sie muss sich ihrerseits hüten, nicht
selber zu einer Absolutheit zu gelangen. Das ist der
Moment, da die Selbstironie zu Wort kommen muss.

Ja, immer wieder Thomas Mann.

Hugo Loetscher, geboren 1929, ist Schriftsteller und lebt in
Zürich. Zuletzt erschien von ihm « Bacchus. Kunst für Weinfreunde
Wein für Kunstfreunde» 2004).

Die Novellen und Romane Thomas Manns
entnehmen der Dekadenz, als Verfall und
Todessucht, den positiven Ansporn, trotz Tod
und Untergang das daraus sich ermöglichende

«Wachstum» nicht zu übersehen.

Vor dieser in ihrer Konsequenz lebensbejahenden

Dialektik von Leben und Tod
interpretiert der Autor die Buddenbrooks, den
Aufstieg und Niedergang eines Lübecker
Kaufmannsgeschlechts.

Ich werde leben!

Alois M. Haas

«Leben selbst ist Sterben und dennoch Wachstum.» Mit
diesem Zitat aus den «Betrachtungen eines Unpolitischen»

mit der Dialektik von Leben und Tod, möchte ich ein
Thema aufgreifen, das sich Thomas Mann sowohl aus
persönlichen wie zeitgeschichtlichen Perspektiven
aufgedrängt hat. Es geht um die dem Leben immanente, aber

auch vorausgehende und nachfolgende Hintergründigkeit
in dessen Bestimmung durch Geburt und Tod. Wir wissen

von Thomas Manns lebenslanger Konzentration auf
die Gegenwart des Todes mitten im Leben, auf seine

Bemühungen um den «Zauber des Letzten» in seinem Werk.
Mann selber artikuliert die Mischung lebensweltlicher
Aspekte mit thanatologischen als eine Form existentieller
Unausweichlichkeit, auch wenn ihm das epikureische
Sophisma von der grundsätzlichen Undenkbarkeit des Todes
im Leben durchaus bekannt gewesen ist und er sich hätte
darauf berufen können.
W ie alle denkenden Menschen, vermag Mann, Epikurs
Anweisung weder existentiell noch denkerisch nachzufolgen,
denn die Fremderfahrung von Sterben und Tod lässt sich
nie und nimmer ausklammern. Dies zu tun war Mann wie
den meisten von uns unmöglich; Sterben und Tod sind
lebensgeschichtlich für jeden Menschen als antizipierte
Tatsache des Lebensendes viel zu gewichtig. Jeder Romanautor
muss vom Tod fasziniert sein, nur schon weil dieses factum
brutum beschwerliche, aber auch vergnügliche Lebensabläufe

erlösend abschliesst, aber auch weil der Tod – wie
Heidegger in besonders prägnanter Weise aufgezeigt hat
– immanentes Ziel des Lebens ist. Ein Ende ist in jedem Le-

Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte 47



KULTUR Thomas Mann

benslauf implizit mitgegeben. Anders kann ein solcher weder
thematisiert noch geschildert werden: der Tod ist der gnädige

Endpunkt aller menschlichen Lebensläufe. Er versammelt

in einem End-)Punkt, was das Leben seiner Tendenz
nach in die Zerstreuung reiner Endlichkeit entgleiten liesse.

Leben und Sterben sind also die leitenden Grundkomponenten

einer menschlichen Existenz und daher sowohl für
die Religion wie für alle abbildenden Künste von höchster
Wichtigkeit. Beide haben ihre Relevanz und Unausweichlichkeit

in den paradoxen lebensweltlichen Gegebenheiten
von Geburt und Tod, die nicht zur Disposition des
Menschen stehen. Dass aber mit jeder neuen Geburt ein neuer
Tod in die Welt gelangt, ist Voraussetzung dafür, dass
Leben und Tod ineinander gedacht werden können. Sowohl
die Mystiker wie die Künstler aller Zeiten haben dieses

Unmögliche versucht – den Tod als Leben und das Leben als

Tod zu denken und zu leben. Dabei ist früh schon die
Einheitsformel «lebendig sterben» entstanden. Sie signalisiert
die schon genannte Einsicht der Antike und des Mittelalters
bis zu Heidegger, aber auch des Morgen- und Abendlandes
insgesamt, wonach Leben Sterben und Sterben Leben ist.
I n seinem für das Leitbild moderner Literatur wichtigen
Werk «Der Gesang der Sirenen» frz. «Le livre à venir»

1959) beschreibt Maurice Blanchot einen der modernen
Literatur eignenden charakteristischen Zug durchgängiger
Zerstreuung: «das Erlebnis der Literatur ist eben das Erlebnis

der Zersplitterung, es ist Annäherung an das, was sich der

Einheit entzieht, Erfahrung dessen, was kein Verstehen, keine

Übereinstimmung, kein Recht umfasst: das Irrige und das

Ausserhalbsein, das Unfassbare und das Unregelmässige.»

Dieser Festlegung – getroffen im Blick auf Hermann
Broch, Robert Musil, Hermann Hesse und viele andere

Autoren, vor allem der modernen französischen Literatur
– haftet als ganzer etwas Programmatisches an; sie kann sich
zugute halten, dass sie ebenso wie für die gegenwärtige so

auch für vergangene Literatur Wesentliches trifft: nämlich
das Moment total endlicher Vergänglichkeit, gegen die alle

immer wieder beschworene Pflicht zur sogenannten
Memorialkultur nicht anzutreten vermag. Literatur in ihrer
Endlichkeit ist das Vehikel von Zerstreuung und Abgleiten in
die Nichtigkeit, ja Vergesslichkeit.

Dem gegenüber wird aber – paradoxerweise – immer
wieder der Anspruch auf ewig währenden Ruhm erhoben
und dem Werk insgeheim die Etikette eines horazischen
ære perennius angeheftet, auf das der Künstler für sein Werk
keinesfalls verzichten möchte. Diese Paradoxie von
unrückführbarer Endlichkeit in der Durchführung und nahezu
unendlichem Anspruch auf Dauerhaftigkeit in seiner Geltung

haftet auch mit aller Deutlichkeit dem Werk Thomas
Manns an und situiert es im Kontext der Décadence, die
davon weiss, dass auch Kunst sterben muss.

Thomas Manns ganzes immenses Schrifttum steht unter
dieser Spannung, die sich nach aussen als diejenige zwischen
diszipliniertem Bürgertum und imaginativ exzessiver Kunst¬

übung dokumentiert, aber innerlich viel tiefer begründet ist
in einer vital erlittenen Dialektik von Leben und Tod, die
sich in den wechselnden Lebensentwürfen seiner Protagonisten

immer wieder als erlebte Dominanz des einen übers
andere ins Offene hervordrängt, insgesamt aber als Dialektik

deren Leben bestimmt.
Das wird deutlich in einem Blick auf die «Buddenbrooks

» seinen ersten Roman, der – nicht ohne Bezug auf
diese Dialektik – gleich auch ein Werk der Weltliteratur
werden sollte. In dieser Geschichte des Niedergangs einer
Lübecker Kaufmannsfamilie – deren öffentliche Identifikation

mit der Familie des Autors 1901, als das Buch erschien,
leicht fiel –, verkörperte Mann ein schmerzliches «Erlebnis»
das er in seinen «Betrachtungen eines Unpolitischen» zu
deuten versucht: «Mein eigentliches Erlebnis [...] das mich
in den Stand setzte, der Literatur ein für die Geschichte des

deutschen Bürgertums charakteristisches Werk zu geben, war
die ‹Entartung› einer solchen alten und echten Bürgerlichkeit
ins Subjektiv-Künstlerische: ein Erlebnis und Problem der

Überfeinerung und Enttüchtigung, nicht der Verhärtung; ein
Lebensprozess, dem ich nicht nur irgendwie als Zeitgenosse

kritisch anwohnte, sondern den unmittelbar und tief anzuschauen

ich geboren war. Mit einem Worte: Was ich erlebte und gestaltete

– aber ich erlebte es wohl erst, indem ich es gestaltete –, das

war auch eine Entwicklung und Modernisierung des Bürgers,

aber nicht seine Entwicklung zum Bourgeois, sondern seine

Entwicklung zum Künstler.»
F ür dieses wichtige Erlebnis findet Mann im Roman
einen «Erklärungsrahmen» in der Haltung, die er bei Friedrich

Nietzsche als die der «Décadence» und des Verfalls
bezeichnet vorfand. Bei Nietzsche hat dieser Begriff eine vitale
Semantik:

« ‹Dekadenz› hat die allgemeine Bedeutung ‹Verfall›, ‹

Niedergang›. Bei N. wird ‹Dekadenz› jedoch eingeschränkt auf
einen spezifischen Prozess, der von ihm in physiologisch
psychologischen Begriffen beschrieben wird. Dekadenz bezeichnet die
Unfähigkeit, ein Ganzes schaffen zu können. N. führt diese auf
eine Schwächung des Willens zur Macht zurück. Diese Schwächung

führt zu einem Niedergang des Lebens. ‹Dekadenz›
erhält bei N. daher die Bedeutung eines solchen Niedergangs des

Lebens [...] Dies führt zu einem Willen zum Ende an Stelle
eines Willens zum Leben [...] N. betrachtet Dekadenz als einen

natürlichen Prozess, der Teil des Lebens ist und der als solcher

als eine Realität aufgefasst werden muss.»

Ganz in diesem Geschichtsdeutungsmodell verbleibt
Thomas Mann, wenn er das Zitat «Dem frohen Tage folgt ein
trüber,/Doch Alles wiegt zuletzt sich auf» aus einem Gedicht
August von Platens abwandelt: «Dem frohen Tage folgt ein
trüber,/ Und Alles hebt zuletzt sich auf» und für seinen Bruder
Heinrich folgendermassen interpretiert: «Dieses allgemeine

Sichaufheben ist ein durchdringend melancholischer aber auch
radikal tröstlicher Gedanke. Die Welt ist gleich Null.»

Das alles sind Schopenhauersche Töne voller Pessimismus

und nihilistischem Ästhetizismus, in dem die Welt als

48 Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte



Schleier der Maja genommen und so entlarvt wird; letzter

Sinn des Ganzen ist der des Kreislaufs «von Nichts zu
Nichts» Mann gliedert sich so schon recht früh ein in «die

Komplizenhaftigkeit der Traurigen» Günther Anders) –
eine Schar, die sich allerdings ganz lebenstüchtig unter der
jämmerlichen Kunstfigur des frühen Charly Chaplin zur
Eroberung des 20. Jahrhunderts zu rüsten wusste. Bei Mann
reichte diese Haltung nahezu fernöstlicher Weltresignation
noch im Jahr 1952 zu einem kräftigen «Lob der Vergänglichkeit

» was zeigt, dass bei ihm die Dekadenz eine tiefe,
auch positive Reichweite besass. Im Aufstieg und Niedergang

der Geschlechter präsentierte sich dem erfolgreichen
jungen Schriftsteller alias Thomas Buddenbrook am Anfang
des 20. Jahrhunderts jedenfalls eine geistig-metaphysische
Strandlandschaft von unbezwinglicher Attraktion – gerade

im Bild der kommenden und gehenden Wellen im Meer:
«Wie sie daherkommen und zerschellen, daherkommen und
zerschellen, eine nach der anderen, endlos, zwecklos, öde und

irr. [...] auf der Weite des Meeres, das mit diesem mystischen

und lähmenden Fatalismus seine Wogen heranwälzt, träumt
ein verschleierter, hoffnungsloser und wissender Blick, der
irgendwo einstmals tief in traurige Wirrnisse sah...»

Man wird aber gleich auch auf die Kehrseite dieser
Traurigkeit hinweisen dürfen. Verfall ist nicht schlechterdings
pejorativ zu verstehen; der mit ihm verbundene Fatalismus
ermächtigt – insbesondere in seiner Anwendung in der
epischen und vollends in der romanhaften Blickweise des

Romans – zu einer produktiven Umdeutung von «

Degeneration» und «Verfall» : «Indem sie [die genannten Begriffe]
eine spätere Stufe bezeichnen, bezeichnen sie auch eine höhere,

entwickeltere; ‹Verfall›, das kann Verfeinerung, Vertiefung,
Veredelung bedeuten; es braucht nichts mit Tod und Ende zu
tun zu haben, sondern kann Steigerung, Erhöhung,
Vervollkommnung des Lebens sein» «Die Kunst des Romans» Man
kann all diese Vorstellungen und Selbstpositionierungen
Manns nicht abkoppeln von der Beobachtung, dass sie
eine metaphysische Konzeption entwerfen, in der nicht nur
Resignation, sondern auch eine gewisse Hoffnung Platz hat.
Der junge Schriftsteller ist auf eine Spur gesetzt, die Erfolg
verspricht.

Literatur an sich, vor allem episch oder romanhaft
orientierte, kommt nicht zum Erfolg ohne das, was man von
damals bis heute mit wechselnden Namen als Erlebnis,
Erfahrung, Ereignis, in einer langen epischen Tradition auch
âventiure, Abenteuer, genannt hat. Thomas Mann war ein
zu guter Kenner der deutschen Romanliteratur, als dass ihm
dies nicht bekannt gewesen wäre. Aber auch das, was er

scheinbar resignativ als Repetition eines ewig sich
wiederholenden Ablaufs erkannt zu haben wähnte, barg des
Staunenswerten noch genug. Und so gestalten und umfassen
seine Erzählungen, Novellen und Romane, die er während
einer langen Periode seines langen Lebens in erstaunlichstem

Fleiss zusammenschrieb, sowohl bewusst produzierte als

auch intensiv erlebte Seelenereignisse, «moments of being»

KULTUR Thomas Mann

Virginia Woolf), erzählerische Haltepunkte und «Epiphanien

» im Sinne von Joyce). Mann seinerseits spricht eher
von «Momenten» «Augenblicken» «Erlebnissen» in
denen er seinem «unzuverlässigen, verräterischen Grundhang»

seinem «Entzücken an skandalöser Anti-Vernunft» seiner
«Neigung zu Schönheit schaffender ‹Barbarei›» zum
überraschenden Einbruch nicht kontrollierbarer Zufälle oder
Intuitionen nachgeben darf.

Diesem epischen Verfahren kann exemplarisch unter
anderem in den «Buddenbrooks» nachgegangen werden.
Denn hinter diesem Roman steht ja eben als Manns «eigentliches

Erlebnis [...] die ‹Entartung› einer [...] alten und echten

Bürgerlichkeit ins Subjektiv-Künstlerische: ein Erlebnis und
Problem der Überfeinerung und Enttüchtigung [...]» Dass
dieser Vorgang einer der Melancholie und bisweilen auch
der ironischen Erheiterung ist, ist nach dem Gesagten klar.
Der in den Vordergrund gerückte Protagonist, Thomas
Buddenbrook, kann sich nicht in die Rolle einfügen, die
die Familientradition von ihm fordern muss: ein Dasein als

aufrechter, am Erfolg orientierter Protestant, als nietzscheanisch

asketischer Bürger und Geschäftsmann. In ihm hat
Thomas Mann einen «Helden der Schwäche [...]» dargestellt,
«der am Rande der Erschöpfung arbeitet und sich das Äusserste

abgewinnt, kurz: einen Helden vom Schlage des [...] ‹
Leistungsethikers› » Eine Fülle körperlicher Gebrechen
Jugendkrankheiten, Lungenblutung, Zahnweh, bläuliche Hände,
Zigarettensucht, übertriebene Schmerzfähigkeit), aber auch
– für den Bürger, der Buddenbrook ist – seelisch «abartige»

Tendenzen Lektüre Heines und deutscher, französischer
und russischer Erzählungen) und eine Missheirat mit Gerda,
einer ausserbürgerlichen Frau, einer «Künstlernatur» die
sich leider wenig um Haus und Familie kümmert, prädisponieren

Buddenbrook zu diesem schwächlichen Heldentum
und beispielhafter Entartung.

Die Summe all dieser Zuschreibungen ergibt eine
beruflich und familiär verderbliche Stimmung, in der Thomas

Buddenbrook – 48jährig – seinen baldigen «Hintritt»

zu fürchten beginnt. Die intensive, auf gemeinsamem
leidenschaftlichen Musizieren sich aufbauende Beziehung
zwischen seiner Frau und einem jungen Secondeleutnant
namens René Maria von Throta bietet zusätzlichen Anlass

zu Rückzug und Sterbephantasien. Kommt dazu die Sorge

um seinen Sohn Hanno, an dem Anzeichen dafür sichtbar
werden, dass er nicht im väterlichen Geschäft seine bürgerliche

Verantwortung für Familie und Reichtum übernehmen
werde. Buddenbrook gerät ins Grübeln. «Sobald er nämlich
sein zeitliches Ende nicht mehr als eine ferne theoretische und
unbeträchtliche Notwendigkeit, sondern als etwas ganz Nahes

und Greifbares betrachtete, für das es unmittelbare Vorbereitungen

zu treffen galt, begann er zu grübeln, in sich zu forschen,

sein Verhältnis zum Tode und den unirdischen Fragen zu
prüfen... und bereits bei den ersten derartigen Versuchen ergab sich

ihm als Resultat eine heillose Unreife und Unbereitschaft seines

Geistes, zu sterben.»

Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte 49



KULTUR Thomas Mann

Sein Christentum versagt, sowohl was seine kleine
sentimentale) Neigung zum Katholizismus wie auch was
seinen unerbittlichen Protestantismus des Berufs betraf, der
sein Wesen weit mehr hinsichtlich seines ökonomischen
Pflichtgefühls als in religiös gläubigen Kenntnissen zu prägen

fähig gewesen war. In seinem Pavillon vertieft er sich

in ein einst zufällig gekauftes Werk der Philosophie: Arthur
Schopenhauers «Die Welt als Wille und Vorstellung II » das

er «mit wachsender Ergriffenheit» zu lesen beginnt. Die
doppelte Zufälligkeit schon des Kaufs dieses Buches vor Jahren,

dann aber auch seiner Lektüre – «halb gesucht, halb zufällig»
– sammelt sich zum bedeutsamen Zu-Fall einer imaginären
Büchervorsehung: «Eine unbekannte, grosse und dankbare
Zufriedenheit erfüllte ihn. Er empfand die unvergleichliche
Genugtuung, zu sehen, wie ein gewaltig überlegenes Gehirn
sich des Lebens, dieses so starken, grausamen und höhnischen

Lebens, bemächtigt, um es zu bezwingen und zu verurteilen...
die Genugtuung des Leidenden, der vor der Kälte und Härte
des Lebens sein Leiden beständig schamvoll und bösen Gewissens

versteckt hielt und plötzlich aus der Hand eines Grossen

und Weisen die grundsätzliche und feierliche Berechtigung
erhält, an der Welt zu leiden – dieser besten aller denkbaren

Welten, von der mit spielendem Hohne bewiesen ward, dass sie

die schlechteste aller denkbaren ist.»
Vieles war ihm nicht ganz durchschaubar, was er las

– « aber gerade der Wechsel von Licht und Finsternis, von
dumpfer Verständnislosigkeit, vagem Ahnen und plötzlicher
Hellsicht hielt ihn in Atem, und die Stunden schwanden, ohne

dass er vom Buche aufgeblickt oder auch nur seine Stellung im
Stuhle verändert hätte» –; das Leseerlebnis kommt jenem des

Heiligen Augustinus gleich, der sein «tolle, lege» «nimm
und lies» als Auferweckung seines Geistes erfuhr. Ganz so

geschah es Buddenbrook: «Er fühlte sein ganzes Wesen auf
ungeheuerliche Art geweitet und von einer schweren, dunklen
Trunkenheit erfüllt; seinen Sinn umnebelt und vollständig
berauscht von etwas unsäglich Neuem, Lockendem und
Verheissungsvollem, das an hoffende Liebessehnsucht gemahnte. [...]
In diesem Zustande eines schweren, dunklen, trunkenen und
gedankenlosen Überwältigtseins verblieb er den ganzen Tag.»

Nachdem er drei Stunden geschlafen hat, erwacht er jäh:
«Und siehe da: plötzlich war es, als wenn die Finsternis vor
seinen Augen zerrisse, wie wenn die samtne Wand der Nacht
sich klaffend teilte und eine unermesslich tiefe, eine ewige Fernsicht

von Licht enthüllte... Ich werde leben! sagte Thomas
Buddenbrook beinahe laut und fühlte, wie dabei seine Brust vor
innerlichem Schluchzen erzitterte. Dies ist es, dass ich leben

werde! Es wird leben... und dass dieses Es nicht ich bin, das

ist nur eine Täuschung, das war nur ein Irrtum, den der Tod
berichtigen wird. So ist es, so ist es!»

Diese Erweckung eines nahezu Verstorbenen zu wahrem

Leben in Form einer ungeheuren Epiphanie verdankt
sich der Lektüre des 41. Kapitels des Vierten Buches von
«Die Welt als Wille und Vorstellung» mit dem Titel «Über
den Tod und sein Verhältnis zur Unzerstörbarkeit unsers

Wesens an sich» Hinter dieser exemplarisch denkwürdigen
Lektüre steht – wie Mann in seinen «Betrachtungen eines

Unpolitischen» berichtet – Manns eigenes «überdeutsches

Geisteserlebnis»: « Das kleine, hochgelegene Vorstadtzimmer
schwebt mir vor Augen, worin ich, es sind sechzehn Jahre,
tagelang hingestreckt auf ein sonderbar geformtes Langfauteuil
oder Kanapee, ‹Die Welt als Wille und Vorstellung› las. Ein-sam-

unregelmässige, welt- und todsüchtige Jugend – wie sie

den Zaubertrank dieser Metaphysik schlürfte, deren tiefstes

Wesen Erotik ist und in der ich die geistige Quelle der Tris-tan-

Musik erkannte! So liest man nur einmal. Das kommt
nicht wieder. Und welch ein Glück, dass ich ein Erlebnis wie
dieses nicht in mich zu verschliessen brauchte, dass eine schöne

Möglichkeit, davon zu zeugen, dafür zu danken, sofort sich

darbot, dichterische Unterkunft unmittelbar dafür bereit war!
Denn zwei Schritte von meinem Kanapee lag aufgeschlagen

das unmöglich und unpraktisch anschwellende Manuskript
– Last, Würde, Heimat und Segen jenes seltsamen Jünglingsalters,

höchst problematisch, was seine öffentlichen Aussichten

und Eigenschaften betraf –, welches eben bis zu dem Punkte
gediehen war, dass es galt, Thomas Buddenbrook zu Tode zu
bringen. Ihm, der mir mystisch-dreifach verwandten Gestalt,
dem Vater, Sprössling und Doppelgänger schenkte ich das teure

Erlebnis, das hohe Abenteuer, in sein Leben, dicht vor dem Ende,

wob ich es erzählend ein, denn mir schien, dass es ihm wohl
anstehe, – dem Leidenden, der tapfer standgehalten, dem
Moralisten und ‹Militaristen› nach meinem Herzen, dem späten

und komplizierten Bürger, dessen Nerven in seiner Sphäre

nicht mehr heimisch sind, dem Mitregenten einer aristokratischen

Stadtdemokratie, welcher, modern und fragwürdig
geworden, unherkömmlichen Geschmacks und von entwickelt
europäisierenden Bedürfnissen, die gesunder, enger und echter

gebliebene Umgebung zu befremden und – zu belächeln längst
begonnen hat.»

Gleich daran anschliessend kommt Mann auf die
entscheidende Rolle zu sprechen, die Richard Wagner und
Friedrich Nietzsche für sein Werk gespielt haben. Alle drei
– Schopenhauer, Wagner und Nietzsche – hat er, wie er
gesteht, mit «Passion» und «Leidenschaft» das heisst in einer
Haltung von «Hingabe zusammen mit Erkenntnis» XII 73)
aufgenommen und als innerlich bestimmende Leitformen
in sein Werk transferiert. Bei allen dreien erscheint der Tod
in einer Legierung mit Erotik, der eine buddhistische Note
nicht abzusprechen ist; gemeint ist der Tod als ein Vorgang
der Besiegelung eines erotischen Triebs in einer – alle
störende, weil leidbehaftete Individualität aufhebenden – Einheit

mit dem Nichts nirvana).
Buddenbrooks intuitiv und nicht verbal-diskursiv sich

ergebende, urplötzlich stattfindende Grunderkenntnis
besteht in einer unvermittelten Dehnung seiner ganzen

Innerlichkeit zu «kosmischem Bewusstsein» So wird die
Beschreibung davon zu einem ganz grossen Beleg für dieses

Seelenereignis, das, in Nachfolge religiöser Mystik, deren
säkularisierte – oder sagen wir besser: deren buddhistische

50 rechte Seite: Bessie Nager, «Mengenich» Ausschnitt), Lambdaprint, 2005, 110 x 121 cm Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte



Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte 51



KULTUR Thomas Mann

Variante mit nietzscheanischer Pointe vorführt: «Und während

er nun begreifen und erkennen durfte – nicht in Worten
und aufeinanderfolgenden Gedanken, sondern in plötzlichen,
beseligenden Erhellungen seines Inneren –, war er schon frei,
war er ganz eigentlich schon erlöst und aller natürlichen wie
künstlichen Schranken und Bande entledigt. Die Mauern seiner

Vaterstadt, in denen er sich mit Willen und Bewusstsein

eingeschlossen, taten sich auf und erschlossen seinem Blicke die

Welt, die ganze Welt, von der er in jungen Jahren dies und
jenes Stückchen gesehen, und die der Tod ihm ganz und gar

zu schenken versprach. Die trügerischen Erkenntnisformen des

Raumes, der Zeit und also der Geschichte, die Sorge um ein
rühmliches, historisches Fortbestehen in der Person von
Nachkommen, die Furcht vor irgendeiner endlichen historischen

Auflösung und Zersetzung, – dies alles gab seinen Geist frei
und hinderte ihn nicht mehr, die stete Ewigkeit zu begreifen.

Nichts begann und nichts hörte auf. Es gab nur eine unendliche

Gegenwart und diejenige Kraft in ihm, die mit einer
so schmerzlich süssen, drängenden und sehnsüchtigen Liebe
das Leben liebte, und von der seine Person nur ein verfehlter
Ausdruck war – sie würde die Zugänge zu dieser Gegenwart
immer zu finden wissen. – ‹ Ich werde leben!› flüsterte er in
das Kissen [...].»
I n diesen Text sind Schopenhauer und Nietzsche gleichzeitig

eingegangen: Schopenhauer ist der resignativ-
asketische Teil zuzuordnen, insbesondere die Überwindung der
Todesfurcht im grösseren Gedanken einer «Umkehr des Willens

in seiner höchstgestuften Objektivation» einer « Selbstverneinung

und Selbstaufhebung» des Willens «kraft der Einsicht

in die schreckliche Irrtümlichkeit und Nichtswürdigkeit der

Leidenswelt, [...] kraft also der Selbsterkenntnis des Willens
zum Leben als des absolut und endgültig zu Verneinenden.»

In dieser «Transzendenz» des Willens, und nur in ihr,
keinesfalls in irgendeiner Empirie, überschreitet sich der Wille
in eine grenzenlose Freiheit, die sich mithin – ganz ähnlich
wie bei Meister Eckhart – nicht im Handeln des Menschen,
sondern in seinem Sein dokumentiert. Bei dieser Verlegung
der Weltkonstruktion ins Innere des menschlichen Seins

und Willens, das nun verantwortlich für die Welterfahrung
insgesamt zeichnet, ergibt sich für Schopenhauer – in der
Mannschen Darstellung – eine mystische Steigerung des

Verdienst- und Schuldgedankens: mag das Handeln des

Menschen empirisch völlig unfrei sein, dem Sein des
Menschen ist dagegen alle Verantwortung für alles aufzubürden,
was dem Menschen «widerfuhr, ja nur widerfahren konnte,
[es] geschah ihm immer Recht.»

Von dieser Auffassung von Transzendenz her, die sich in
der «Durchschauung des Schleiers der raumzeitlichen Vielfalt»
und in der «Befreiung vom Kreislauf des Lebens und Leidens»

artikuliert, kann nun der Tod seiner Belanglosigkeit
entsprechend entmachtet – oder besser: aufgehoben werden.
Der Tod, sofern er erfahrbar wird, ist nach Mann/
Schopenhauer «nichts als die Aufhebung eines Irrtums – einer
Verirrung; denn jede Individuation ist eine Verirrung» Das von

der Welt abgetrennte Ich ist ein Schein-Ich. Wer stirbt, lässt

nicht eine Welt zurück, die weiterbestehen wird, sondern
mit ihm stirbt die Welt als seine blosse Vorstellung. Was
jetzt bleibt, ist einzig «der Wille zum Leben» der immer
einen Weg finden wird, sich durchzusetzen. Dieser Weg
ist der Weg einer «Sympathie mit dem Tode» den Mann
nach seiner Bekehrung in den Weg positiver Lebenszugewandtheit

münden sieht. Die Begründung dazu: «Keine
Metamorphose des Geistes ist uns besser vertraut als die, an
deren Anfang die Sympathie mit dem Tode, an deren Ende
der Entschluss zum Lebensdienste steht. Die Geschichte der
europäischen Décadence und des Ästhetizismus ist reich an
Beispielen dieses Durchbruchs zum Positiven, zum Volk, zum
Staat [...] Was uns [Deutsche gegenüber den Franzosen] betrifft,
wir werden gut tun, uns um uns zu sorgen und um das, was

unsere Sache – ja, sagen wir es mit dünkelloser Freude –, unsere

nationale Sache ist. Ich nenne noch einmal ihren ein wenig
altmodischen und heute doch wieder in Jugendglanz lockenden

Namen: Humanität. Zwischen ästhetizistischer Vereinzelung
und würdelosem Untergange des Individuums im Allgemeinen;
zwischen Mystik und Ethik, Innerlichkeit und Staatlichkeit;
zwischen todverbundener Verneinung des Ethischen, Bürgerlichen,

des Wertes und einer nichts als wasserklar-ethischen

Vernunftphilisterei ist sie in Wahrheit die deutsche Mitte, das

Schön-Menschliche, wovon unsere Besten träumten» «Von
deutscher Republik»

Und so kommt – bei Thomas Buddenbrook – das

nietzscheanische Motiv desLebens zum Zug: Buddenbrook findet
eigentlich nicht zu einer Selbstaufhebung seiner Individualität

im buddhistischen Sinn, so dass ihm das Nirvana als
«Ruhe ohne Wiedergeburt» und « Rückkehr ins Ungewordene»

in greifbare Nähe gerückt wäre. Er erwacht zum «starken
und brutalen Leben» im Sinne Nietzsches, auch wenn er im
letzten Kapitel sterben muss.

Alois M. Haas, geboren 1934, war bis zu seiner Emeritierung
Professor für Deutsche Literaturgeschichte in Zürich.

52 Nr.07/08, 2006 Schweizer Monatshefte


	Das Thomas-Mann-Archiv der ETH Zürich

