
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 5-6

Artikel: Im "Echonetz" : Archive der Subjektivität : Goethe, Jünger, Kempowski
und die Weblogs

Autor: Schöttker, Detlev

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im «Echonetz»

Archive der Subjektivität: Goethe, Jünger,

Kempowski und die Weblogs

Detlev Schöttker

Mit der Ausbreitung von Internet und elektronischer Post
ist der Papierbrief durch die digitalisierte Form der
raschen Mitteilung abgelöst worden. Da der Prozess nicht
umkehrbar ist, stellt sich die Frage, in welcher Weise die
Selbstdarstellung des Subjekts inzwischen erfolgt, die über
Jahrhunderte im Brief ihr wichtigstes Medium gefunden
hatte. Die Antwort liefert das Internet: es ist das Tagebuch.
Nachdem es im 18. Jahrhundert als Mittel der
Selbsterforschung fast so beliebt wurde wie der Brief, erfährt es

als Online-Tagebuch seit Beginn des 21. Jahrhunderts eine

Renaissance ungeahnten Ausmasses. Weblog oder Blog lautet

die Bezeichnung für die neue Darstellungsform, auf die
inzwischen auch andere Medien zurückgreifen, um
Informationen und Stellungnahmen zu Ereignissen zu erhalten,
die auf anderen Wegen nicht zur Verfügung stehen. Da
Weblogs per E-Mail kommentiert werden können, weisen

sie Überschneidungen mit Briefwechseln auf. Zwar
übertreffen sie diese an Reaktionsschnelligkeit und dialogischer
Gegenwärtigkeit, setzen aber die Tradition der Selbstdarstellung

unter neuen technischen Bedingungen fort. Die
historischen Wissenschaften müssen sich mit diesem Wandel
der persönlichen Aufzeichnungen vertraut machen, wenn
sie die Zukunft nicht aus dem Blick verlieren wollen. An
ihre grosse Tradition, die zur Gründung von Archiven und
Editionsvorhaben führte, werden sie dabei nur anknüpfen
können, wenn sie das Internet als neues Archiv auffassen,

das mit dem alten zu einer Einheit zusammenwächst. Wie
Goethe ein Vordenker des traditionellen Archivs war, so

sind es Ernst Jünger und Walter Kempowski für das der
Zukunft.

«Blätter für die Nachwelt»
In der Mitte des 18. Jahrhunderts ist der Brief, der in Stil-
Lehren seit der Antike als Spiegel der Seele seiner Verfasser

galt, zum wichtigsten Medium der Selbstdarstellung von
Individuen geworden. Er hat wie keine andere Gattung das

Programm einer neuen Literaturgeneration aufgeklärter
Empfindsamkeit geprägt, das Johann Fürchtegott Gellert in
seiner«Praktischen Abhandlung von demguten Geschmacke

Essay Im «Echonetz»

in Briefen» 1751) wie folgt zum Ausdruck brachte: «Wenn
man also dem andern seine Traurigkeit, sein Mitleiden, seine

Freude, seine Liebe, in einem hohen Masse zu erkennen geben,

oder in ihm selbst die Empfindungen erwecken will: so lasse

man sein Herz mehr reden, als seinen Verstand.» Nachwirkungen

dieses Programms reichen bis in die Gegenwart, wie
die endlose Zahl von Briefwechseln und herausragenden
Briefen zeigt, die Nachgeborene immer wieder mit Hingabe
und Aufwand edieren und kommentieren.
E rfolgreich war die Idee der Empfindsamkeit vor allem
im Briefroman, der in vielen Fällen zugleich Tagebuch-
Roman ist, wie Goethes «Die Leiden des jungen Werthers»

1774) zeigt. Die fiktionale Verwendung von Briefen und
Tagebüchern bereitet jene Radikalisierung der Selbstdarstellung

vor, die viele Briefe der Romantiker kennzeichnet. Karl
Heinz Bohrer «Der romantische Brief» 1989) hat sie einmal

als «autonome Texte» bezeichnet, in denen das Ich sich
durch ästhetische Selbstreflexion «semantisch» erst erfinde.
Der romantische Brief greift damit auf Darstellungsweisen
des Tagebuchs zurück, das seit Ende des 18. Jahrhunderts
durch die Simulation mündlicher Kommunikationsformen
und die Ansprache an einen fiktiven Partner seinerseits
dialogische Formen angenommen hat.
E mpfindsame Selbstdarstellung und romantische
Selbsterfindung waren seit Mitte des 18. Jahrhunderts aber nur
ein Versuch, der Subjektivität Bedeutung zu verleihen.
Zugleich wurde die antike Idee der weltlichen Unsterblichkeit
erneuert, die in Mittelalter und Barock durch die christliche

Auffassung vom Weiterleben der Seele im Jenseits

verdrängt worden war. Poesie und Schrift galten wegen ihrer

Langlebigkeit seit je als Möglichkeit, den biologischen
Tod zu überwinden und das Individuum im Bewusstsein

der Nachwelt weiterleben zu lassen. Friedrich Nietzsche
hat die Idee in seiner Schrift «Vom Nutzen und Nachteil
der Historie für das Leben» 1873) im Begriff des «hohen
Geistergesprächs» zusammengefasst und populär gemacht:
«Ein Riese ruft dem andern durch die öden Zwischenräume
der Zeiten zu, und ungestört durch muthwilliges lärmendes

Gezwerge, welches unter ihnen hinwegkriecht, setzt sich das

hohe Geistergespräch fort.» Diese Vorstellung universeller
Präsenz über Zeiten und Räume hinweg bestimmt auch die
Idee des Cyberspace, die seit ihrer fiktionalen Beschreibung
in William Gibsons Roman Neuromancer 1984) die Theorie

des Internets geprägt hat.
A uch für die Idee der Selbstentgrenzung des
schreibenden Ich wurden Brief und Tagebuch die wichtigsten
Medien. Schon Gellert vertrat in seiner «Praktischen
Abhandlung» die Auffassung, dass der Brief «die Stelle eines

Gesprächs» einnehmen könne. Doch ging er nur von einer
räumlichen Trennung der Briefpartner in ihrer Zeit, nicht
aber von der Möglichkeit eines zeitübergreifenden Dialogs
aus. Erst Goethe hat die doppelte Funktion des Briefes als

intimen Selbstgesprächs und Dokuments für die Nachwelt
betont. In der Einleitung seines Buches «Winckelmann und

Nr.05/06, 2006 Schweizer Monatshefte 41



Essay Im «Echonetz »

sein Jahrhundert» 1805) schreibt er: «Briefe gehören zu den

wichtigsten Denkmälern, die der einzelne Mensch hinterlassen

kann. Lebhafte Personen stellen sich schon bei ihren
Selbstgesprächen manchmal einen abwesenden Freund als gegenwärtig

vor, dem sie ihre innersten Gesinnungen mitteilen, und so ist

der Brief eine Art Selbstgespräch. Denn oft wird der Freund,
an den man schreibt, mehr der Anlass als der Gegenstand des

Briefes. Was uns freut oder schmerzt, drückt oder beschäftigt,

löst sich von dem Herzen los, und als dauernde Spuren eines

Daseins, eines Zustandes sind solche Blätter an die Nachwelt
immer wichtiger, je mehr dem Schreibenden nur der Augenblick

vorschwebte, je weniger ihm eine Folgezeit in den

Sinn kam.»
Goethe hat nicht nur die Person Winckelmanns durch

die Publikation seinerBriefebekannt gemacht,sondernzehn
Jahre später auch Teile seiner eigenen Aufzeichnungen und
Korrespondenzen veröffentlicht, wie die «Italienische Reise»

1816/17) und den «Briefwechsel mit Schiller» 1828/29).
Neben seiner Autobiographie «Dichtung und Wahrheit»
war damit sein Überleben in frühen und späten Briefen wie
Aufzeichnungen gesichert. Dennoch handelt es sich hier
um eine Ausnahme. Denn Briefe und Tagebücher gelangen

in der Regel – auch im Falle Goethes – erst Jahrzehnte
nach dem Tod ihrer Verfasser durch Editionen an Leser.
Sie konservieren damit Subjektivität, die durch Lektüre in
der Imagination des Lesers zum Leben erweckt wird. «Die
Ferne hält dieses Leben schon beruhigt fest» schreibt Kafka
in seinen Tagebüchern über Goethe, um dann über dessen

private Aufzeichnungen hinzuzufügen: «diese Tagebücher
legen Feuer daran» Noch intensiver war die Wirkung der
Briefe Hebbels. An Felice Bauer schreibt Kafka während der
Lektüre im Januar 1913: «Wieder komme ich, Liebste, von
Hebbels Briefen zu Dir. Ich weiss nicht, wie Menschen, die

von einem bürgerlichen Beruf und von bürgerlichen Sorgen

ausgefüllt sind, solche Briefe lesen, in denen sich ein Mensch aus

seinem durch die dichterische Aufgabe aufgeregten und ewig,
selbst in der Ohnmacht, strömenden Innern mit den wildesten
Selbstgeständnissen erhebt, – fühle ihn tatsächlich [...] ganz nah
an meinem Leib, er klagt an meinem Hals, er rührt an meinen
Schwächen unmittelbar mit seinen Fingern und manchmal,
selten genug, reisst er mich mit sich fort, als wären wir zwei
Freunde.»

I n der Tat haben Schriftsteller seit je erhofft und formuliert,

was die Philologie seit ihrer Konstituierung als
akademische Disziplin im 19. Jahrhundert erfolgreich verdrängt
hat: dass Autoren im Medium ihrer Briefe und Tagebücher
mit ihren Interpreten und Lesern über die Zeiten hinweg
in einen Dialog treten. So schreibt Friedrich Hebbel als

22jähriger, noch unbekannter Autor zu Beginn seiner
Tagebücher, die er fast 30 Jahre lang 1835 bis 1863) führen
sollte: «Ich fange dieses Heft nicht allein meinem künftigen
Biographen zu Gefallen an, obwohl ich bei meinen Aussichten

auf Unsterblichkeit gewiss sein kann, dass ich einen erhalten
werde.» Als Begründung fügt er quasi entlastend hinzu, was

ohnehin selbstverständlich ist, also nicht ausschliesslicher

Zweck gewesen sein kann: «Es soll ein Notenbuch meines

Herzens sein.» Schon Johann Caspar Lavater hatte Teile
seines Geheimen Tagebuchs zur Lektüre an Freunde
weitergegeben, so dass einer von ihnen, vermutlich ohne sein
Wissen, die Texte 1771 publizierte. Doch bekannte er sich
in einem zweiten Band 1773) zu seiner Verfasserschaft und
publizierte damit als erster ein Tagebuch zu Lebzeiten.
Obwohl dies bis ins 20. Jahrhundert hinein nicht üblich war,
hat das Tagebuch eine erstaunliche Kontinuität, wie Gustav
René Hocke in seinem Buch «Das europäische Tagebuch»

1963) umfassend gezeigt hat.

Vom «Haus der Briefe» zum Internet
Wer – wie Goethe – private Briefe als «Blätter für die Nachwelt

» auffasst oder – wie Hebbel – im «Notenbuch» seines

«Herzens» schon an «künftige Biographen» denkt,
beansprucht als Person dauerhafte Geltung. Die elektronischen
Speicher- und Übertragungsmedien, die seit Ende des 19.
Jahrhunderts mit Brief und Tagebuch in Konkurrenz getreten

sind wie Telefon, Phonograph, Tonband oder Diktaphon),

haben an der zeitübergreifenden Bedeutung privater
Texte nichts geändert, sondern neue technische Möglichkeiten

für das mündliche Gespräch und die schriftliche
Mitteilung geschaffen. Erst mit der Ausbreitung des Internets
ist ein einschneidender Wandel eingetreten, da E-Mails den
Brief auf Papier weitgehend verdrängt haben, ohne dessen

Haltbarkeit zu gewährleisten, so dass spätere Generationen
sich nicht mehr mittels Briefen über die subjektive Dimension

der Vergangenheit werden informieren können.
E rnst Jünger, der das Tagebuch als zeitdiagnostische
Darstellungsform erneuerte und viele umfangreiche
Briefwechsel führte, die in den letzten Jahren publiziert wurden,
hat auch ein nachhaltiges Plädoyer für die Archivierung von
Briefen verfasst. Der Text trägt den Titel «Das Haus der

Briefe» Es handelt sich um ein Kapitel, das Jünger aus
seinem utopischen Roman «Heliopolis» 1949) ausgegliedert

und 1951 als Separatdruck veröffentlicht hat. Gegenstand
ist ein Archiv, in dem ausschliesslich persönlich verfasste

Schriftstücke gesammelt und durch eine hochkomplizierte
Technik zugänglich gemacht werden. «Das Haus» so lässt

der Autor den Direktor erläutern, «beschäftigt zweihundert
Angestellte und ungefähr die doppelte Anzahl von Hilfskräften.
Dazu kommen die Bergleute, die laufend den Ausbau der

unterirdischen Anlagen fortführen. Ich möchte hinzufügen, dass,

was registrierende und koordinierende Kraft betrifft, kein
menschliches Gehirn sich mit den hier eingebauten Maschinen
messen kann.» Die Gründe für diesen Aufwand entsprechen

– neben verwaltungspraktischen Zwecken, die nicht frei von
totalitären Zügen sind – Goethes Auffassung, dass Briefe
als Dokumente der Subjektivität bewahrt werden müssen.
«Wenn wir nun darauf sinnen» so Jünger, «was Menschen

an Bleibendem hinterlassen könnten, bietet sich der Brief als

bestes Zeugnis an. Er ist Handschrift und Urkunde zugleich,

42 Nr.05/06, 2006 Schweizer Monatshefte



ein Signet des Autors und seines Verhältnisses zur Welt. Briefe
sind leicht zu verwahren, leicht zu ordnen und dort, wo grosse

Mengen zusammenfallen, als Spiegel brauchbar, auf dem man
die mannigfaltigen Bildungen und Geflechte ablesen, ja
beschwören kann.»

Jüngers Erzählung ist in der Literatur- und
Mediengeschichte ohne Vergleich, weil sie die Würdigung einer
Kommunikationsform mit Überlegungen zu ihrer Sicherung

und Erschliessung verbindet und dabei, wenn man so

will, die Idee des Internets vorwegnimmt: «Die Welt schien

hier vereinfacht zu einem Netz von Korrespondenten, denen

man den gleichen Rang zubilligte. [...] Vergängliche Blätter
von Myriaden, die wie Gras dahingegangen waren, und doch

vielleicht ein Text, der alle einte wie ein gebundenes Buch.»
Trotz dieser visionären Archivkonzeption reichte Jüngers

Phantasie nicht aus, sich vorzustellen, dass es keine Briefe
auf Papier mehr geben und an die Stelle subjektiver Darstellungen

Kurzmitteilungen treten würden, die darüber hinaus
an jedem Tag so zahlreich sind, dass ihre Archivierung
undenkbar ist. Denn selbst wenn alle Briefe der Vergangenheit
digitalisiert und zugänglich würden, das Internet also auch
zu einem «Haus der Briefe» würde, was noch denkbar wäre,
so bleibt die Vorstellung, dass alle E-Mails gesichert werden
könnten, eine Illusion und ein Alptraum zugleich, weil ihre
Bewahrung und Benutzung sowohl Institutionen wie Leser

überfordern würde.
Dennoch lassen solche Erwägungen deutlich werden,

mit welchen Fragen sich Archivare und Philologen des In-ternet-

Zeitalters beschäftigen müssen, wenn sie künftigen
Generationen Einblicke in die Mitteilungs- und
Darstellungsformen seit Beginn des 21. Jahrhunderts gewähren
wollen. Die Tatsachen sprechen für sich: 1995 wurde
dem Deutschen Literaturarchiv in Marbach erstmals ein
papierloser Nachlass übergeben. Es handelt sich um den
Personalcomputer des mit 37 Jahren gestorbenen Autors
Thomas Strittmatter Süddeutsche Zeitung vom 26. Mai
2003). Kein Zweifel, dass dem Einzelfall in Zukunft weitere

Geräte, Disketten und DVDs mit Nachlässen folgen
werden, ohne dass deren dauerhafte Sicherung und
Bearbeitung geklärt ist.

Der Philologie und dem Archivwesen stehen hier
Aufgaben bevor, die nur in der Theorie vorbereitet sind. Der
Begriff «Hypertext» spielt in diesem Zusammenhang eine
zentrale Rolle. Danach sind digitale Texte räumlich
strukturiert und verweisen durch das Prinzip der «links» immerfort

auf weitere Texte, Bilder und Tondokumente. Durch
diese Eigenschaften, die man als interaktiv, dezentralisiert
und diskontinuierlich bezeichnen kann, weisen Hypertexte
Übereinstimmungen mit Briefwechseln und Tagebüchern
auf. Ob diese nun in handschriftlicher oder in gedruckter
Form vorliegen – immer handelt es sich um Texte, die in
unterschiedlicher Weise miteinander verbunden sind oder
verbunden werden können: als ungegliedertes Konvolut,
als chronologische Folge, als thematische Auswahl oder als

Essay Im «Echonetz»

vollständiges Werk. Durch die Möglichkeit von Beigaben,
zu denen Bilder und Noten, aber auch Gegenstände wie
Blüten oder Locken gehören können, werden Hypertexte zu
räumlichen Gebilden, die als Hypermedien zu bezeichnen
wären.
W ie bei Hypertext haben auch Verfasser von Briefen
und Tagebüchern nur einen geringen Einfluss auf deren
Verwendung, falls sie nicht die Benutzung testamentarisch
ausschliessen oder festlegen. Nur in diesem Fall gilt für
private Aufzeichnungen, was Heinrich Bosse im Titel seines

Buches «Über die Entstehung des Urheberrechts aus dem
Geist der Goethezeit» 1981) als These formuliert hat:
Autorschaft ist Werkherrschaft. Ansonsten ordnen Archivare
oder Editoren die Texte nach Regeln oder eigenen Bedürfnissen

und prägen so das Bild des Autors durch Auswahl,
Zusammenstellung oder Kommentierung. Aber auch ihr
Einfluss steht noch hinter dem des Lesers und Interpreten
zurück, wenn mehrere Briefsammlungen vorliegen. Durch
Querverbindungen können Leser und Interpreten
Zusammenhänge herstellen, die es in dieser Form nie gab, so dass

sie einen Autor nach eigenen Vorstellungen und Interessen
zum Leben erwecken. Auf dieser Wiederbelebung basiert
zu einem wesentlichen Teil jene «Macht der Philologie»

2000), die Hans Ulrich Gumbrecht beschrieben hat, ohne

freilich Personalcomputer und Internet in den Blick zu
nehmen. Erst durch diese aber werden Zugriffe auf Dokumente

der Vergangenheit so universell, wie Jünger sie für
sein Haus der Briefe entworfen hat.

Vom «Echolot» zum «Echonetz»

Tatsächlich sind Philologie und Geschichtsschreibung der

Bedeutung von Briefen und Tagebüchern kaum gerecht
geworden, da diese von jenen zur Illustration der
historischen Fakten, nicht aber als Grundlage ihrer Vermittlung
verwendet werden. Diesen Weg ist Walter Kempowski mit
seinem «Echolot» als erster gegangen. Das zehnbändige
Werk erschien in den Jahren 1993 und 1999 in jeweils vier
Bänden, wurde 2002 um einen Band erweitert und 2005
mit einem letzten Teil abgeschlossen. Der Untertitel «Ein
kollektives Tagebuch» verdeutlicht die Konzeption, die eine
geheime Verwandtschaft mit Jüngers «Haus der Briefe»

aufweist. «Die Welt» um dessen Formulierung zu wiederholen,
«schien hier vereinfacht zu einem Netz von Korrespondenten,
denen man den gleichen Rang zubilligte.» In diesem Sinne hat
Kempowski für die Zeit von Januar bis Februar 1943, für
den entsprechenden Zeitraum im Jahr 1945 und für einige
Wochen der Jahre 1941 und 1945 Auszüge aus gedruckten
und ungedruckten Briefsammlungen, Tagebüchern und
Autobiographien bekannter und unbekannter Autoren so

miteinander verbunden, dass die historischen Vorgänge im
Spiegel subjektiver Darstellungen vor dem Auge des Lesers

erscheinen. Auch Jüngers Aufzeichnungen sind in Auszügen

im Echolot abgedruckt und nehmen hier wegen ihrer
literarischen Qualität eine zentrale Stellung ein, wie Kem-

Nr.05/06, 2006 Schweizer Monatshefte 43



Essay Im «Echonetz »

powski in seinem Tagebuch bestätigt, das nach Abschluss
des zehnbändigen Werkes unter dem Titel «Culpa» 2005)
erschienen ist. «Die Jünger-Texte» so schreibt er, «sind
natürlich Kleinodien. Ein ganz grosser Autor, der Autor.»

Kempowskis begleitende Aufzeichnungen zum Echolot
zeigen nicht nur, wie sich die Konzeption unter zahlreichen
Selbstzweifeln und Verwerfungen in einem zehnjährigen
Arbeitsprozess herausgebildet hat, sie lassen zugleich deutlich

werden, dass die Konzeption die Idee des Hypertextes
umsetzt, bevor deren Theorie formuliert wurde. So nahm
Kempowski seit 1983 Fotos in seine Sammlung auf. Von
einer sogenannten «Sprechspur» die die Texte durch eigene

Tagebuch-Notizen ergänzen sollte, nahm er zwar Abstand,
um den dokumentarischen Charakter zu wahren. Doch
beharrte er theoretisch auf der Idee einer multimedialen
Erweiterung der Textcollage. «Möglich» so heisst es 1989,
«wäre auch ein mitgeliefertes Tonband oder eine Videokassette,

etwa Wochenschauen der betreffenden Woche.» Seit 1989
ordnete er die Texte «dialogisch» so dass die Collage
Briefcharakter annimmt. 1993 bezeichnete er das Ergebnis
seiner Arbeit schliesslich sogar als Netz: «Dies ist kein ‹Echolot›
mehr, es ist ein Echonetz.» Damit war die Konzeption eines

Hypertextes nicht mehr fern: «Man müsste, wenn alles fertig
ist, die ganze Geschichte durch den Reisswolf jagen, der nach
ständig wechselnden Prinzipien die einzelnen Sätze austauschen

würde. Das Ganze wäre dann zwar unlesbar, käme
jedoch dem, was ich beabsichtige, näher.»

T rotz der Verknüpfung von Texten und Bildern hat
Kempowski mit dem «Echolot» ein lesbares Werk geschaffen,

das es erlaubt, sich zwischen ganz unterschiedlichen
Texten wie ein Flaneur hin- und herzubewegen, ohne den

roten Faden zu verlieren, der in diesem Fall in die kollektive

Dimension der Geschichte führt. Das «Echolot» kann
deshalb als neue Form der historischen Dokumentation
bezeichnet werden, die ohne Vergleich ist. Zwar wird
Benjamins «Passagen-Werk» nach dessen Erscheinen 1983) in
den Culpa-Notizen mehrfach als unerreichbares Vorbild
erwähnt, doch unterscheidet es sich vom Echolot durch eine

kulturhistorische Ausrichtung mit thematischer Gliederung,

bei der Subjekte keine Rolle spielen. Auch zwei andere

umfassende Werke der Nachkriegsliteratur, die mit dem

Prinzip der Collage arbeiten, sind mit dem Echolot nicht
zu vergleichen, da in erster Linie Autoren im Mittelpunkt
stehen: Arno Schmidts «Zettels Traum» 1970) ist ein
texttheoretisches Werk zu Edgar Alan Poe und seinem Interpreten

Schmidt, und Uwe Johnsons «Jahrestage» 1970–1983)
sind trotz der Verwendung von Tagebuch-Aufzeichnungen
und ihrer Verbindung mit Artikeln der New York Times
ein fiktionales Werk des individuellen Erinnerns.
W ährend Benjamin in der Bibliothek Exzerpte aus

Büchern anfertigte, Schmidt Tausende von handgeschriebenen

Zetteln zusammenklebte und Johnson Artikel aus

Zeitungen ausschnitt, um sie in seinen Roman einzuarbeiten,

bekam Kempowski seine Quellen aufgrund von Zei¬

tungsannoncen ins Haus geschickt, wo er sie archivierte
und bearbeitete. Historiker und Philologen der Zukunft
werden private Dokumente dagegen vor allem im Internet
suchen müssen, was für die Massenmedien bereits gängige
Praxis ist. So hat die Süddeutsche Zeitung einen Tag nach
den Bombenanschlägen in der Londoner U-Bahn Auszüge

aus Online-Tagebüchern im Feuilleton gedruckt, um
die Lage und ihre Beurteilung zu veranschaulichen 8. Juli
2005). Viele solcher Weblogs sind unter persönlichen oder
professionellen Websites wie myTagebuch.de oder tagebau.

de zu finden. Nicht Unbekanntheit, wie im Falle der

Tagebücher, die Kempowski per Zeitungsanzeige suchte,
sondern massenhafte Präsenz ist hier das Problem der
Recherche. So ergab eine Google-Anfrage im April 2006 für
das Stichwort «Tagebuch» 10’400’000, für das Stichwort
«Weblog» 25’700’000 Treffer. Laut Aussage der Betreiber
werden Websites wie myTagebuch.de im Monat viele
Millionen mal aufgesucht. Die Praxis ist so populär, dass sie

in Büchern wie «Das Blog-Buch» 2003) oder «Generation
Blogger» 2004) auch für Interessenten erläutert wird, die
nie einen Brief oder ein Tagebuch auf Papier geschrieben
haben.
A ngst um Vergänglichkeit ist bei Online-Tagebüchern
ebensowenig angebracht wie bei Briefen oder Tagebüchern
auf Papier. Auch Blogger so die Selbstbezeichnung) schreiben

nicht nur, um anderen auf die Schnelle etwas mitzuteilen,

sondern erhoffen sich, wie Tagebuch- und Briefautoren,
von ihren Texten Dauer und damit ein Stück Unsterblichkeit.

Mehr noch als ihre Vorläufer haben sie die Möglichkeit,
sich ein digitales Archiv aufzubauen, das alles enthält, was

ihnen wichtig ist und anderen zugänglich gemacht werden
soll. Das Internet ist nicht nur eine gigantische
Kommunikationsmaschine, sondern auch ein gigantisches Archiv, das

alles hinter sich lässt, was einmal «Blätter für die Nachwelt»
«Haus der Briefe» oder sogar «Echolot» hiess – ein «Echonetz

» das auf Bewältigung wartet.
De tlev Schöttke r, geboren 1954, ist seit 2000 Professor für
Neuere deutsche Literaturwissenschaft und Medienanalyse an der

TU Dresden. Zu seinen jüngsten Veröffentlichungen zählen
«Mediengebrauch und Erfahrungswandel » Hg. 2003), «Schrift Bilder
Denken. Walter Benjamin und die Künste » Hg. 2004), «Dresden.
Eine literarische Einladung» Hg. 2006).

44 Nr.05/06, 2006 Schweizer Monatshefte


	Im "Echonetz" : Archive der Subjektivität : Goethe, Jünger, Kempowski und die Weblogs

