
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sachbuch

Sachbuch

Bernd Marquardt

Die «Europäische Union» des

vorindustriellen Zeitalters:
Vom Universalreich zum
Staatskörper des Jus Publicum
Europæum
Zürich: Schulthess, 2005

Nicht nur Europa, auch die Einheit Europas

hat Geschichte – und nicht nur eine
kurze, die mit den Römischen Verträgen
von 1957 angefangen hätte, sondern eine
jahrtausendlange, die von 800 bis 1800
reichte, bevor das Zeitalter des Nationalstaats

das Verbindende vorübergehend
negierte. Jener ersten «Europäischen Union

» die lange vor der heutigen EU gewesen

ist, geht der St. Galler Rechtshistoriker

Bernd Marquardt in seiner jüngsten
Studie mit viel Gründlichkeit nach. Sein
Ansatz ist gleichermassen komplex wie
anspruchsvoll, weil er eine ausgesprochene

Langzeitperspektive mit einem
Betrachtungsraum kontinentalen
Ausmasses verbindet, dabei aber doch rund
200 einzelne Herrschaftsbereiche zumindest

einmal streift. Universalgeschichte
also, mit dem Anspruch, Wesentliches
vom Unwesentlichen zu trennen,
Komplexität zu reduzieren. Geschichte, auch
Rechtsgeschichte, sei ja gehalten, «aus der

verwirrenden Vielzahl von Ziegeln» die
die Detailforschung zusammentrage, ab

und an «Häuser zu bauen» – selbst auf die
Gefahr hin, ein paar solcher Ziegel Spe-zia-

listen auf die Zehen fallen zu lassen.

Marquardts Haus lohnt den Besuch.
Es steht rundum solide; zur Ausstattung
gehören ausführliche Verzeichnisse und
ein sorgfältig verwalteter wissenschaft¬

licher Apparat ebenso wie 42 eigens
entworfene Europakarten. Gerade diese

kartographische Visualisierung ist
ausgesprochen hilfreich, gewinnt der Leser

doch eine klare Vorstellung von der
Entwicklung der Aussengrenzen Alt-Europas,
seiner hoheitlichen Aufteilung, seiner
Sprachgebiete. Anders wären « staatliche»

Strukturen, die es heute gar nicht mehr
gibt, auch schlicht nicht zu lokalisieren
– das Heilige Römische Reich etwa, der
päpstliche Kirchen- oder der venezianische

Küstenstaat, Sizilien oder Aragón.
Die Gebiete der Königreiche Ungarnund
Polen haben mit heutigen Staatsgrenzen

keinerlei Ähnlichkeit mehr.
Das ältere Europa des 9. bis 16.

Jahrhunderts kann, so Marquardt, weder als

Staat noch als Staatenbund klassifiziert
werden. Für ersteres fehlte der Christianitas

der für Staatlichkeit erforderliche
Verdichtungsgrad, während die Annahme

eines Staatenbunds wiederum durch
diemangelnde Staatlichkeit dereinzelnen
Königreiche, durch die hierarchischen
Komponenten desKaiser-undPapsttums
und schliesslich durch die nicht gegebene

vertragsrechtliche Natur der Verbindung
gleich dreifach widerlegt wird. Und doch
war die «Europäische Union» des Mittelalters

insofern mehr als ein Staatenbund,
als sie – gemessen am blossen Bundesvertrag

– eine viel stärkere gemeinsame
Identität zur Grundlage hatte. Als eine
durch göttliches Recht gestiftete
Schicksalsgemeinschaft verstand sie sich, eine
Gemeinschaft auf dem Weg zum ewigen
Seelenheil, dem Ziel irdischen Daseins
schlechthin. Seinem Selbstverständnis
nach war Europa kein Bund, sondern
ein vielgestaltiges Reich – das christliche
«Römische Reich, das vom höchsten Schöpfer

der Welt zur Leitung des Menschengeschlechts

ausersehen» war, wie es 1460
hiess. Seine äussere Vollendung erlangte
dieses Gefüge in der imperialen
Selbstdarstellung Karls V. – jenes Habsburgers
also, der neben der Kaiserwürde mehr als

25 europäische Königstitel führte.
E ine bis heute weit verbreitete
Auffassung geht dahin, es habe sich die alte
Einheit der Christianitas mit dem
Westfälischen Frieden von 1648 in ein loses

Bündel unabhängiger Staaten aufgelöst;
aus der hierarchischen Pyramide, mit
Kaiser und Papst an der Spitze, sei eine

lockere, horizontal strukturierte Ver¬

sammlung von Souveränen geworden.
Dieser Auffassung stellt der Autor eine
Schlüsselthese seiner Arbeit entgegen:
dass nämlich die europäische Ordnung
nicht etwa 1648 revolutionär durchstossen,

sondern vorher wie nachher evolutionär

fortentwickelt worden sei – und dass

langfristige Entwicklungsprozesse imperialer

und royaler Staatlichkeit oder auch
die Religionsverfassung der Christianitas
eine viel wichtigere Rolle gespielt hätten
als vordergründig spektakuläre Einzelereignisse

wie der Frieden von 1648.
Nicht Auflösung oder Entnetzung

beobachtet Marquardt fürdie Zeit nach dem
Westfälischen Frieden, sondern weitere

im Buch klar dokumentierte) Momente
der Verdichtung, hin zu einer stärker als

vorher genossenschaftlich und ständisch

organisierten Struktur, die der angesehene

schwäbische Staatsrechtler Johann
J. Moser 1750 als «europäischen Staatskörper

» beschrieb; im nachfolgenden Jahr
sprach Voltaire von Europa als «grosser

Republik»

E ine klare Zäsuraber gab esdanndoch.
Die tiefgreifende Verwandlung Europas
begann im Jahre 1789, als die Respublica

Christiana über eine der Aufklärung
verpflichtete Revolution in Frankreich
in einen 26 Jahre anhaltenden «Europäischen

Bürgerkrieg» hineinschlitterte, der
mit grossem Pathos um die Grundfesten

des Abendlandes geführt wurde und
schliesslich in dessen Auflösung in relativ
unverbundene Nationalstaaten mündete.

Drei scharfe Einschnitte markieren
diesen Prozess in beispielhafter Weise:
die Hinrichtung des Allerchristlichsten
Königs Ludwig XVI. mitsamt der Tante

Marie-Antoinette) des regierenden
Römischen Kaisers durch die Französische

Revolution im Jahre 1793; die
Absetzung und Inhaftierung des letzten
Papstes Alt-Europas 1798; schliesslich
die Abdankung des letzten Kaisers des

Sacrum Romanum Imperium im Jahre

1806. Dass schon 1805 nahe bei Wien eine

«Dreikaiserschlacht» stattfinden konnte,

unterstreicht denEinmaligkeitsverlust
einer imperialen Dimension, die Europa
bis dahin verklammert hatte.

W ar die Christianitas ein komplexes
Stufensystem ineinandergewobener
Herrschaftsebenen gewesen, so ging das sich
nach 1800 mehr und mehr durchsetzende

Herrschaftsmodell von einembloss

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte 63



Sachbuch

noch binären System aus, basierend auf
zwei Grundzuständen: Souveränität und
Nichtsouveränität. Für jede Raumeinheit
setzte sich eine einzige Herrschaftsebene
durch, die die Hoheitsrechte aller anderen

Herrschaftsebenen in sich aufsog und
damit zumunitarischen Einheitsstaat mit
einheitlichemGebiet, einheitlichem Volk
und umfassender Staatsgewalt wurde.

Gerade der souveräne Nationalstaat
aber, und auch dies erweist «lange
Geschichte» in schönster Deutlichkeit,
gerade der europäische Nationalstaat ist
weder eine Grundkonstante noch das

vorherbestimmte Ziel der europäischen
Geschichte. Vielmehr handelt es sich um
ein zeitgebundenes Produkt der
historischen Entwicklung, das in der kurzen
Epoche zwischen 1800 und 1950 seine
engere Blüte erleben konnte und seither
neuen, wiederum mehrschichtigen Strukturen

weichen muss. Deren Grundversion

aus den Römischen Verträgen von
1957 erinnert geopolitisch stark an das

junge Europa Karls des Grossen um 800,
ihre ausgeformte, heutige Gestalt mit 25
Mitgliedstaaten kommt dem erwachsen

gewordenen Alt-Europa des 14. bis 18.
Jahrhunderts bemerkenswert nahe. Was

Wunder, wenn Marquardt zusammenfassend

festhält, Europa sei «kein konturloser,
erst noch zu definierender Raum» sondern
klar bestimmt durch «traditionsreiche
historische Grenzen» die vieles seien, nicht
aber beliebig. – Chapeau, Bernd
Marquardt. Ein sehr gutes Buch, das durch
die 12 am Ende versammelten,
bedenkenswerten «Thesen für Europa» noch an
Tiefe und Attraktivität gewinnt.

besprochen von CHRISTOPH FREI.

Andreas Eckl/Bernd Ludwig Hrsg.)

Was ist Eigentum?
Philosophische Positionen von
Platon bis Habermas
München: Beck, 2005

Bei Staatsquoten um 50 Prozent,
Fiskalquoten in ähnlichen Bereichen und
durchgreifender staatlicher Reglementierung

mag man sich fragen, mit
welcher Berechtigung es sich mit Blick auf
westliche Gesellschaften eigentlich noch
von «kapitalistischen» Ordnungen sprechen

lässt. Eine Antwort könnte beim
Privateigentum ansetzen. Die prinzipiell

unbeschränkte Verfügungsmacht des

Individuums über die ihm gehörenden
Güter stellt ein Kernelement markt)
freiheitlicher Ordnung dar.Rousseau nannte
das Eigentumsrecht «die wahre Grundfeste

der bürgerlichen Gesellschaft»

I n der Entwicklung zum modernen
liberal-demokratischen Verfassungsstaat

hat das private Eigentum denn auch eine

zentrale Rolle gespielt. Schon die Magna

Charta von 1215 verlangte dessen

Schutz vor dem willkürlichen Zugriff
der Krone. Die Virginia Bill of Rights
von 1776 nennt als angeborene Rechte

des Menschen «the enjoyment of life
and liberty, with the means of acquiring
and possessing property and pursuing and
obtaining happiness and safety» Und die
französische Menschenrechtserklärung
von 1789 nennt das Eigentum sogar «un
droit inviolable et sacré»

Der freie Bürger, so wussten es die
Väter der modernen Verfassung, ist nicht
nur ein frei sprechender und glaubender
Bürger, er ist immer auch ein besitzender
Bürger. Ohne eigene Habe müsste er in
seinen Meinungsäusserungsrechten und
seinen politischen Beteiligungsrechten
immer fragil und gefährdet bleiben. Umso

erstaunlicher ist es, dass die Eigentumsgarantie

in der heutigen Verfassungsdiskussion

und im Menschenrechtsdiskurs
einenur noch untergeordnete Rolle spielt
und in den einschlägigen Dokumenten
auch ganz konkret in hintere Regionen
verbannt worden ist. Ebenso findet das

Eigentum in der neueren politischen
Philosophie kaum Beachtung. Diese
Entwicklung lässt sich wohl nach zwei
Seiten hin deuten: entweder ist das Pri¬

vateigentum spätestens nach dem Fall des

Kommunismus so unbestritten, dass sich
eine vertiefte Beschäftigung mit ihm erübrigt,

oderaber dersozialstaatlicheEingriff
in das Eigentum, durch Umverteilung
und Besteuerung, hat sich unterschwellig
bereits derartig durchgesetzt, dass er ein
Beharren auf der Eigentumsidee als
inadäquat erscheinen lässt.
E inen Impuls, sich heute erneut mit
dem Eigentum und seiner Bedeutung für
die moderne Gesellschaft vertieft zu
beschäftigen, setzt nun ein von den
Philosophen Andreas Eckl und Bernd Ludwig
herausgegebener Sammelband mit dem
Titel «Was ist Eigentum?» In 16
Einzelbeiträgen werden darin, in chronologischer

Ordnung, verschiedene philosophische

Eigentumstheorien vorgestellt.
Das Buch setzt ein mit den Konzeptionen

von Platon und Aristoteles. Schon
dabei werden die verschiedenen
Grundhaltungen zum Eigentum erkennbar. Für
Platon war das private Eigentum etwas,
was die Menschen voneinander trennt
und das gesellschaftliche Ganze schwächt.
Aristoteles dagegen vertritt die Auffassung,

dass gerade der Gemeinbesitz zu
Streitigkeiten führt. Überdies komme
es unter solchen Bedingungen zu einer
Vernachlässigung der Güter, da niemand
sich persönlich verantwortlich fühle. Deshalb

gibt Aristoteles dem Privateigentum
den Vorzug, wobei dieses sich freilich
mit den Tugenden der Freigiebigkeit zu
verbinden habe. Diese Tugenden aber
setzen das Privateigentum überhaupt erst

voraus; denn grosszügig sein und helfen
kann nur, wer etwas besitzt.

Nach einer – sehr gelungenen –
Darstellung der für die spätere Entwicklung
so überaus bedeutsamen Eigentumsvorstellung

des römischen Rechts und
Einblicken in die Eigentumsdiskussionen
des Mittelalters gelangt das Buch zur
bekannten Eigentumstheorie John Lockes,
die das Eigentum auf geleistete Arbeit
zurückführt und so neu legitimiert. Dies
aber ist nicht allein der Gedanke, der die
ungleiche Verteilung des Eigentums bei
Locke erklärt; denn diese wird erst durch
die Einführung des Geldes so erheblich
verschärft. Wer am Geldgebrauch
teilnimmt, stimmt diesen Ungleichheiten
nach Locke aber freiwillig zu – denn er

hätte ebenso die Möglichkeit, sich in
die « unbewohnten Gegenden der Erde»

64 Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte



Sachbuch

zurückzuziehen, wo es einen Geldaustausch

nicht gibt. Wie Bernd Ludwig in
seinem Beitrag darlegt, kann diese
Überlegung, seit es auf der Erde keine «leeren
Räume » mehr gibt – also seit etwa 200
Jahren–, prinzipiell keine Legitimität
mehr stiften.
I n eigenen Artikeln behandelt werden
sodann die Eigentumstheorien von Rousseau,

David Hume und Adam Smith,
Kant, Fichte sowie Hegel. Von hier aus

wird übergegangen zu Karl Marx, zur
Eigentumskritik im Anarchismus des 19.
Jahrhunderts und zur «Kritischen Theorie

» wobei besonders Habermas behandelt

wird.Lernerfolgemag der Leserdabei
besonders im Kapitel über Marx erzielen.
Dieser postulierte nämlich nicht einfach
eine schlichteÜberführung individuellen
Eigentums in gemeinsamen Besitz. Solche

Vorstellungen waren für Marx «roher
und gedankenloser Kommunismus» Nicht

die Verteilung der Konsumtionsmittel sei
das Entscheidende, sondern eine Umstellung

der ganzen Produktionsweise. Marx
hatte eine Vergesellschaftung der
Entscheidungen über Arbeitsleistungen und
Produktionsmittel imSinn, wogegen ihm
die Diskussion um die Distribution der
Güter eher oberflächlich erschien.

Das Buch schliesst mit Hinweisen auf
die neuere angelsächsische Diskussion
um das Eigentum, auf John Rawls und
Robert Nozick sowie mit einem Artikel
zum Eigentum im deutschen Grundgesetz.

In diesem juristischen Bereich weist
der philosophisch orientierte Band
vielleicht am ehesten kleine Schwächen auf.
Eine umfassende Würdigung der
Eigentumsfrage müsste sicherlich noch juristischer

ausfallen und auf aktuelle Probleme
eingehen, wie sie sich der Rechtswissenschaft

etwa in bezug auf die Veränderung
natürlicher Organismen oder im Zusam¬

menhang mit dem geistigen Eigentum
heute reichlich stellen.

Solche Untersuchungen aber liegen
nicht in der Absicht des Buches. Dessen

Ziel, einen Überblick über die wichtigsten

philosophischen Positionen zum
Eigentum zu liefern, wird vortrefflich
erreicht. Auf vergleichsweise wenig Raum
entfaltet sich ein reiches Panoptikum
menschlichen Denkens. Leicht lesbar
und knapp, aber doch nie oberflächlich,
informieren die Artikel über die
wichtigsten Konzepte. Darüber hinaus bringt
das Buch zum Bewusstsein, wie bedeutsam

die Idee des Eigentums ist, eine Idee,

die uns selbstverständlich geworden oder
aber vielleicht auch schon unbemerkt
abhanden gekommen sein könnte.

besprochen von LORENZ ENGI, geboren
1977, wissenschaftlicher Assistent an der
rechtswissenschaftlichen Fakultät der
Universität St. Gallen.

Bestellungen unter www.schweizermonatshefte.ch oder mit der Postkarte in der hinteren Umschlagklappe dieser Ausgabe.

Bei Neuabonnenten bedanken wir uns mit der DVD «Deutsche Literatur von Luther bis Tucholsky» aus der Digitalen Bibliothek.

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte 65



Sachbuch

Hysterie, Selbstgefährdung und eventueller

Paranoia» wie es in dem ärztlichen
Schreiben hiess.
R ichebächer dokumentiert, wie
beschränkt die therapeutischen Mittel in
der Psychiatrie damals waren. Dabei galt
das Burghölzli alseine der fortschrittlichsten

Kliniken. Unter Eugen Bleuler, dem
damaligen Direktor, fand die Psychoanalyse

erstmals in einer Universitätsklinik
offene Aufnahme. Im Mittelpunkt dieser
engagierten Rezeption stand C. G. Jung.
Er wurde Sabina Spielreins Therapeut. In
Gesprächen und Assoziationstests deckte
er die sie besonders belastenden Ereignisse

ihrer Kindheit auf – die demütigenden

Schläge des Vaters, den Tod der
Grossmutter und der kleinen Schwester.

Die Therapie gelang. Nach neuneinhalb
Monaten konnte Sabina Spielrein die Klinik

verlassen und ein Medizinstudium
beginnen.

Jung und Spielrein entwickelten, wie
es die im Buch wiedergegebenen
Tagebuchstellen und Briefauszüge zeigen, im
Verlauf der Therapie eine intensive Beziehung

zueinander, getragen von grösstem

sachlichen und persönlichen Interesse

und erfüllt von liebevoller Zuneigung.
Für Sabina Spielrein wurde ihr Therapeut

zum wichtigsten Gesprächspartner
und, nachdem sie die Klinik verlassen

hatte, zum Geliebten. Sie wurde zu seiner

«anima» – aber Jungs Bekenntnis zur
Polygamie stand Sabina Spielreins Sehnsucht

nach einem Kind von ihm und
nach einer engen Verbindung entgegen.
1909 brach Jung seine Beziehung zu ihr
ab. Er befürchtete einen Skandal und sah

seine Ehe gefährdet.
Doch auch in den folgenden Jahren

tauschten Spielrein und Jung ihre
Arbeiten und Gedanken aus und nahmen
auf Persönliches Bezug. Immer wieder
diskutierten sie ihre Beziehung zueinander,

die für beide von schicksalhafter
Bedeutung war. Auch zu Freud, der im
Konflikt zwischen ihr und Jung zunächst
auf Jungs Seite gestanden hatte, fand
Sabina Spielrein eine freundschaftliche und
sachliche Verbindung. Ihre wechselseitige

Anerkennung kommt in den vielen
Briefen zum Ausdruck, die sie miteinander

austauschten.

I m Jahr ihrer Trennung von Jung
schloss Sabina Spielrein ihr Medizinstudium

ab und reichte ihre Dissertation,

«Über den psychologischen Inhalt eines

FallesvonSchizophrenie» bei Bleulerein.
Richebächer stellt Inhalt und Form dieser

Arbeit dar. Sie zeigt, wie Sabina Spielrein
sich mit Jung und Freud auseinandersetzte

und dass ihre Untersuchung
einer Psychose unbedingt unabhängig von
diesen, als eine Pionierleistung auf dem
Gebiet der Psychosen zu bewerten sei.
Sabina Spielrein hatte einen Fall von «

paranoider Demenz» untersucht. An der
wörtlichen Wiedergabe der Erzählungen ihrer
Patientin macht sie deren psychotische
Dissoziation sichtbar. In ihrer Interpretation

stelltSabinaSpielrein das Mitgeteilte
in Gruppierungen dar, in der Absicht,
den sinnvollen, ja gesetzmässigen
Zusammenhang des scheinbar wirren
Durcheinanders deutlich zu machen.

Mit diesem Vorgehen bezieht sie

sich ausdrücklich auf Freud, Jung, Ricklin,

Rank und Abraham: «Wenn Freud
und Jung namentlich zunächst die
neurotischen und Traumphänomene mit den

Erscheinungen der Schizophrenie in
Parallele gesetzt haben, so glaube ich durch
eine phylogenetische Betrachtungsweise ein
wesentliches Stück der Freud-Jungschen

Auffassung hinzufügen zu können.» Unter
einer phylogenetischen Betrachtungsweise

versteht sie ihre Entdeckung, dass das
Unbewusste zum bewussten Erleben
hinzutritt, das erst dadurch zum wirklichen
Erlebnis wird. Der neue Vorstellungsinhalt

tritt mit dem alten in Verbindung:
«Die Tiefen des Ich bestehen zum Teil aus

Vorstellungen, welche einer über das

Individuum hinausreichenden Vergangenheit

angehören.»
Ebenso ausführlich und

wissenschaftlich exakt geht Richebächer auch
darauf ein, wie Sabina Spielrein in ihrer
zweiten Publikation, «Die Destruktion
als Ursache des Werdens» 1912), Jungs
Auffassung weiterentwickelt. Dieser hatte

betont, dass die Libido zwei Seiten habe,

eine « die alles verschönt, und eine, die
unter Umständen alles zerstört» Über ihn
hinausgehend, schreibt Spielrein, dass

Todesvorstellungen nicht im Gegensatz
zu sexuellen Vorstellungen stehen,
sondern dass die Vorstellung der Erfüllung
des eigenen Triebes von der Vorstellung

des eigenen Endes begleitet sein
könne: «Bei der Liebe ist die Auflösung
des Ich im Geliebten zugleich die stärkste

Selbstbejahung. » Freud nahm diese Ent-

Sabine Richebächer

Sabina Spielrein. «Eine
fast grausame Liebe zur
Wissenschaft»

Zürich: Verlag Dörlemann, 2005

1977 wurden die Tagebücher Sabina
Spielreins im Keller des Palais Wilson,
dem ehemaligen Psychologischen Institut

in Genf, gefunden. Seit deren
Veröffentlichung ist Sabina Spielrein vor allem
als Patientin und Geliebte C.G. Jungs
bekannt. Die Forschung setzte sich, am
Beispiel ihrer Therapie- und Liebesgeschichte

mit Jung, mit dem Thema der
Übertragung und Gegenübertragung
zwischen Therapeut und Klient
auseinander.

I n ihrer Biographie befreit Sabine
Richebächer Sabina Spielrein 1885–1942)
aus dieser engen Perspektive auf ihr
Privatleben, indem sie die wissenschaftliche
und therapeutische Arbeit derengagierten
Ärztin und Psychoanalytikerin ausführlich

würdigt und ihre Eigenständigkeit
nachweist. Sie schildert ihr Leben und
ihre Arbeit chronologisch und gibt den
historischen Umständen ihrer Herkunft
– aus einer jüdischen, russisch-assimilierten

Familie – Raum. Es ist Richebächer
gelungen, auch anhand ihrer eigenen
Recherchen in Russland und einer
sorgfältigen und kritischen Sichtung der
Literatur, ein differenziertes und äusserst

lebendiges Bild der Persönlichkeit Sabina
Spielreins entstehen zu lassen.

1885 geboren, wuchs Sabina Spielrein

in einem anspruchsvollen, wohlhabenden

Elternhaus auf. Ihr Vater, Nikolai

Spielrein,war erfolgreicherKaufmann
in der südrussischen Stadt Rostow; ihre
Mutter, Tochter eines chassidischen
Rabbiners, hatte Zahnmedizin studiert.
Sabina Spielrein war äusserst sensibel

und hochintelligent. Sie litt unter dem
Druck in der Schule und unter dem
nervösen und oft depressiven Vater. Nach
einer schwierigen Pubertät entwickelte
sie Zwangsvorstellungen und
Zwangshandlungen. Deshalb reiste sie nach dem
Abitur mit ihrer Mutter auf der Suche
nach ärztlicher Hilfe in die Schweiz. Am
17. August 1904 wurde sie in die Zürcher

kantonale Irrenheilanstalt Burghölzli

eingewiesen, aufgrund «hochgradiger

66 Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte



Sachbuch

deckung Sabina Spielreins zur Kenntnis
und entwickelte 1920 in «Jenseits des

Lustprinzips» selbst eine Theorie des

Todestriebs.
Das Besondere an der Biographie

Richebächers liegt darin, dass es ihr als
Psychoanalytikerin gelingt, den Inhalt
der wissenschaftlichen Arbeit Sabina
Spielreins differenziert in Beziehung zu
setzen zu den theoretischen Positionen
der Analytiker-Kollegen Spielreins,
wodurch der Leser Einblick gewinnt in die
Entwicklung der psychoanalytischen
Theoriebildung. Ausserdem bindet
Richebächer diese theoretischenPassagen in
den Kontext des schweren Schicksals von
Sabina Spielrein ein, wodurch ihre
Schilderung, die deren Lebenslauf folgt,
immer vielschichtig und spannend bleibt.
A nhandvieler Zitate lässtRichebächer
Sabina Spielrein selbst zu Wort kommen.
An Spielreins Tagebuchaufzeichnungen
und ihren Briefen wird nachfühlbar, wie
schwer die Zeit nach der Trennung von
Jung für sie war. Die innige, geistige und
emotionale Bindung an ihn bestand auch
nach ihrer Heirat mit Pawel Scheftel fort.
Ihr Mann warArztundTierarzt aufgrund
praktischer Erfahrung, das heisst, er hatte
nicht studiert. Aber das unterschiedliche
Niveau ihrer Ausbildung war nicht der
einzige Gegensatz zwischen ihnen, der
ihre Ehe von Anfang an belastete. Hinzu
kam, dass Sabina im Westen leben wollte,
Pawel sich aber in seiner Heimat verwurzelt

fühlte.So beendeten Beziehungs- und
auch materielle Probleme – sie lebten von
Sabina Spielreins Mitgift – ihre ersten

gemeinsamen Jahre in Berlin. Nach dem
Ausbruch des Ersten Weltkriegs folgte
Pawel seinem Mobilisierungsbefehl und
kehrte nach Kiew zurück, und Sabina
Spielrein zog mit ihrer ersten Tochter,
Renata, wieder in die Schweiz.

In Zürich, Lausanne und Genf, den
Orten, an denen sie in den nächsten Jahren

versuchte Fuss zu fassen, war die
berufliche Situation für Sabina Spielrein

äusserst schwierig. Da sie nur ein
Doktorexamen und nicht das Schweizer
medizinische Staatsexamen abgelegt hatte,

war es ihr nicht erlaubt, eine Praxis
zu eröffnen, und sie konnte immer nur
vorübergehende Anstellungen finden.
Sie hatte sich zwar inzwischen mit ihren
Arbeiten zur Kinderanalyse und Traumanalyse

einen Namen gemacht, aber die

Ausübung der Psychoanalyse sicherte
ihren Lebensunterhalt nicht. Sie musste
sich das Allernötigste mit Näharbeiten
verdienen.

In Genf besserte sich ihre Situation
vorübergehend; denn sie konnte an dem
sehr renommierten Institut Jean
Jacques Rousseau, der École des sciences de

l’éducation, Lehraufträge übernehmen. In
Zusammenarbeit mit dem 11 Jahre jüngeren

Jean Piaget, den sie über acht Monate
analysierte, beschäftigten sie Fragen zur
Entwicklung des kindlichen Denkens
und Sprechens und zur Symbolbildung.
Trotz der grossen Anerkennung, die
Sabina Spielrein in Genf erfuhr, blieb ihre
materielleLage desolat, undsie fühlte sich
unter ihren Kollegen fremd. Während sie

selbst die Freudsche Psychoanalyse vertrat

und lehrte, war die psychoanalytische
Theorie hier nur eine Theorie unter
anderen. So entschied sie sich 1923, nach
Russland zurückzukehren.
I m letzten Teil ihrer Biographie
berichtet Richebächer über die Veränderungen,

die in Russland nach der
Revolution eingetreten waren. Sie schildert die
verheerende Versorgungslage nach Krieg
und Revolution und den ideologischen
Aufschwung der neugegründeten
Sowjetunion. Die Psychoanalyse wurde als
«Freudismus» unter der Protektion Trotzkis

als eine der Methoden zur Schaffung
des neuen, maschinengleich funktionierenden

Menschen begrüsst. Sie wurde
staatlich unterstützt, zugleich aber auch
für die politischen Ziele der modernen
Sowjetunion in Dienst genommen. Als
eine der am besten ausgebildeten
Analytikerinnen arbeitete Sabina Spielrein in
allen wichtigen Ausschüssen mit, leitete
mit Iwan Jermakow und Moshe Wulff
die neugegründete psychoanalytische
Poliklinik und ein Kinderambulatorium in
Moskau.

Bereits 1924 aber, nach dem Tod
Lenins und der Entmachtung Trotzkis,
änderte sich die Situation für die
Psychoanalyse grundlegend. Zwar konnte
Sabina Spielrein in Rostow, wo sie mit
Pawel und ihren Töchtern inzwischen
lebte 1926 war ihre zweite Tochter Eva

zur Welt gekommen), noch invielfältiger
Weise psychoanalytisch tätig sein,
Weiterbildung anbieten und eigene Untersuchungen

weitertreiben. Dies endete aber

schliesslich damit, dass die Psychoanalyse

1933 in der Sowjetunion verboten wurde.
Zur gleichen Zeitbegann in Deutschland,
mit der Ernennung Hitlers zum Reichskanzler

am 30. Januar 1933, die Verfolgung

und Vertreibung der mehrheitlich
jüdischen Psychoanalytiker.

Sachlich und faktenreich berichtet
Richebächer von dem schweren Schicksal,

das Sabina Spielrein in ihren letzten
Lebensjahren zu tragen hatte. 1936 hatte
die Bolschewistische Partei unter Stalin
begonnen, alle westlich orientierten
Wissenschafter und Intellektuellen in
Schauprozessen anzuprangern, in Lager zu
verschicken und hinzurichten. Auch Sabina
Spielreins Brüder, die ihre akademische

Ausbildung im Westen gemacht hatten
und im Zuge des grossen Aufschwungs in
Russland in angesehenen akademischen
Positionen tätig waren, fielen ihnen zum
Opfer. Sie wurden 1937/1938 ermordet.
Pawel starb 1937 an Herzversagen, ihr
Vater 1938 «vor Kummer» Im Oktober
1941 wurde Rostow von deutschen Truppen

besetzt. Vielleicht wäre es für Sabina
Spielrein und ihre Töchter möglich gewesen,

die Stadt rechtzeitig zu verlassen. Die
Gründe, warum sie blieben, sind nicht
bekannt. Bis zum September 1942 wurden

von den Deutschen in der Nähe von
Rostow, bei dem Dorf Smijowka, etwa
30’000 sowjetische jüdische Menschen
erschossen. Sabina Spielrein und ihre
Töchter waren unter ihnen.

Sabine Richebächers materialreiche
Biographie Sabina Spielreins ist die erste

umfassende Darstellung des Lebens und
Wirkens dieser wichtigen Wissenschafterin

und Therapeutin, einer starken und
eindrucksvollen Frau. Ihre genaue und
zurückhaltende Schilderung überlässt der
Interpretation des Lesers viel Raum –
eine sehr zu empfehlende, spannende und
erschütternde Lektüre.

besprochen von Barbara Handweker,
geboren 1956, freie Lektorin in Oetwil am See.

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte 67


	Sachbuch

