Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 3-4

Artikel: Leonardo da Vinci im Orient

Autor: Seybold, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

War ausgerechnet Leonardo da Vinci, die
curopiische Symbolfigur par excellence, ein
Grenzgiinger zwischen den Kulturen? Uber
Dichtung und Wahrheit eines biographischen
Mythos und iiber das neuerdings stark
verbreitete Bild einer multikulturellen
Renaissance.

LLeonardo da Vinci im
Orient

Dietrich Seybold

Unser Bild der Renaissance — es steht und fillt zu einem
guten Teil damit, wie wir Vasari lesen. Giorgio Vasari
(1511-74), Maler, Architeke, Giinstling der Medici und
vor allem Kiinstlerbiograph, mischte in seinen Schriften
Phantastik und Fakten. Er gestaltete Lebensliufe, auch
nach literarischen Prinzipien. Nehmen wir als Beispiel die
beriihmte Orientfahre des Gentile Bellini (1429-1507), das
Paradebeispiel all jener, die dazu neigen, eine multikultu-
relle Renaissance wahrzunehmen. Demnach ging der Spross
dieser venezianischen Malerfamilie im September 1479 an
den osmanischen Hof, wo er als eine «seltene Erscheinung»
gut aufgenommen wurde. Dort portritierte er Sultan Meh-
med II. und verfertigte — zu Demonstrationszwecken — auch
ein Selbstportrit, mit Hilfe eines Spiegels, «dass es wie le-
bend erschien». Vasari weiter: «...ja wire nicht, wie ich schon
sagte, den Tiirken diese Kunst durch das [muslimische] Gesetz
verboten gewesen, so wiirde der Sultan Gentile niemals entlas-
sen haben.». Der Hof war beeindruckt, so der Tenor dieses
Berichts.

Esist dies das wohl berithmteste Beispiel einer kulturellen
Grenziiberschreitung bei Vasari. Von derlei Episoden geht
heute eine enorme Faszinationskraft aus. Doch die Interpre-
tation ist nicht so leicht, wie es den Anschein hat. Der Er-
zihler Vasari legte sich die Dinge auch so zurecht, wie er sie
eben verstand. Den politischen Kontext der Reise blendete
er mehr oder weniger aus. Der Reise war, im Januar 1479,
eine einen Krieg abschliessende politische Verstindigung
vorausgegangen, die fiir Venedig demiitigend war. Es ging
darum, die venezianischen Positionen im Levante-Handel
moglichst zu halten. Und was die Bildproblematik betrifft:
die osmanischen Sultane legten durchaus unterschiedliche
Haltungen in der Bilderfrage an den Tag; unterschiedliche
Hofkulturen lésten einander ab. Auf den in dieser Hin-

Nr.03/04, 2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

KULTUR Leonardo da Vinci im Orient

sicht ostentativ selbstherrlichen Mehmed 11. sollte schon
bald ein rigiderer, ein bilderfeindlicher Herrscher folgen, der
ein neues Klima verbreitete und das besagte Portrit, wie es
heisst, «verhikern» liess: es gelangte nach dem Westen.

Leonardos Vita aus der so massgeblichen wie problema-
tischen Feder Vasaris enthilt zwar kein Orient-Abenteuer,
ist aber in anderer Hinsicht von grundlegender Bedeutung.
Vasari hatte Leonardo da Vinci (1452-1519) nicht persén-
lich gekannt. Als Leonardo 1519 in Frankreich starb, war
Vasari ein Knabe. Was fiir seine Leonardo-Vita kennzeich-
nend ist: Leonardo ist ihm — trotz aller Bewunderung — ein
wenig suspekt. Vasari kann nichts anfangen mit den «7or-
heiten», den seltsamen Spielereien Leonardos, von denen er
glaubt berichten zu miissen. Und wahrscheinlich erdichtet
er die Sterbeszene: eine rithrselige Heimkehr Leonardos in
den Schoss der Kirche — damit alles seine Richtigkeit habe.
Vasari, kénnte man sagen, formt das Muster aus. Denn der
Leonardo der Uberlieferung ist einer, dem man buchstiblich
alles zutraut. Man macht sich heute leicht einen falschen Be-
griff, wie jung im Grunde die wissenschaftliche Erforschung
von Leonardos Werk in seiner zerstiickelten Ganzheit ist.
Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts werden die meisten
noch erhaltenen Aufzeichnungen des Malers, Zeichners, In-
genieurs und Forschers allgemein zuginglich.

Es ist just die Pionierzeit der Leonardo-Forschung, das
Fin-de-siecle, das die seltsame, vor dem Hintergrund des
Gesagten aber nicht eigentlich tiberraschende Idee in die
Welt gesetzt hat. Jean Paul Richter (1847-1937), in Dres-
den geboren, Entzifferer und Herausgeber von Leonardos
Aufzeichnungen, vertrat in einer auch heute noch weithin
verwendeten Kompilation die These, dass der historische
Leonardo in jungen Jahren den Orient bereist, vielleicht
einen Teil seines Lebens gar im Orient verbracht hitte und
auch zum Islam konvertiert sei. Und spiter alles «abge-
schiittelt» haben sollte, wie ein verwunderter Jacob Burck-
hardt ergiinzte. Denn hernach hatte Leonardo ja das Abend-
mahl geschaffen, ein Grosswerk der christlichen Kunst. Der
Fortgang der Leonardo-Forschung, gesehen unter diesem
Leitmotiv Leonardo da Vinci im Orient —, nimmt sich aus
wie ein fortdauerndes Hin und Her, wie ein zweifelndes
Kopfschiitteln.

Zunichst einmal korrigierte man sich: es gab keine Reise.
Was es gab — tatsichlich gab — waren jene Erzihlstiicke von
Leonardos Hand, in denen sich der historische Leonardo in
den Orient triumte. Aber es war dies eben Literatur gewesen.
Leonardo hatte fabuliert, und — man hatte ihm aufs Wort ge-
glaubt. Fingierte Reiseberichte bilden ein literarisches Genre,
das immer und immer wieder fiir Verwirrung sorgt. Und das
Genre will ja — unter anderem — eben dies.

Im Falle der Verwirrung ist es immer ratsam, zu den
Quellen zu gehen. Wie aber umgehen mit der Tatsache,
dass Leonardo sich offenbar — wenn nicht physisch, so eben
in der Phantasie — in den Osten begeben hat, als Dienst-
mann — nicht der Osmanen, sondern der in Agypten und

53



KULTUR Leonardo da Vinci im Orient

Syrien herrschenden Mameluken? Wie mit dem Befund,
dass in seinen Schriften einmal Mohammed der Prophet
erwihnt wird (ein Bild des Propheten gibt er nicht, aber
eine kleine Fabel iiber die Entstechung des Weinverbots)?
Und wie mit den tiirkischen Sprachfetzen, notiert in latei-
nischen Buchstaben? Und dies sind nur einige Beispiele von
Orientbeziigen im Text- und Bilduniversum Leonardos.

Mitte des 20. Jahrhunderts ging dann die eigentliche Er-
schiitterung durch die Leonardo-Forschung. Ausgerechnet
im Jahre 1952 — im Jahr des fiinfhundertsten Geburtstags
Leonardos — wurde ein Istanbuler Archivfund bekannt, ei-
ne Briefabschrift, aus der hervorgeht, dass «ein Ungliubiger
namens Leonardo» sich Sultan Bajezid I1., dem bilderfeind-
lichen Sohn und Nachfolger Mehmeds II., als Ingenieur
angedient habe. Als Konstrukteur von Briicken — iiber das
Goldene Horn, iiber den Bosporus gar — sowie von Wind-
miihlen und Pumpmaschinen. Noch ein Trugbild, so
kénnte man vermuten. Doch in Leonardos Aufzeichnungen

— diesem Labyrinth der Ideen, Bilder, Sprachen — findet sich

die Skizze einer Briicke iiber das Goldene Horn und auch
die Skizze einer Miihle und einer Pumpe, in ein und dem-
selben Notizbuch.

In diesem Punkt nun iiberlappt sich die Forschung zu
Leonardo mit der zu Michelangelo. Denn von Michelangelo
heisst es, der Sultan hiitte ihm ein Briickenprojekt gar ange-
tragen, indem er vermittels franziskanischer Ménche an ihn
herangetreten sei. Ein Wettstreit der Giganten also? Ein oder
mehrere Projekte, jedenfalls, an symboltrichtiger Stelle. Am
Schnittpunkt der Kulturen. Am Ort, wo Europa und Orient
sich treffen, oder sollte man sagen: Europa und Europa?

Das Briickenprojeke irritiert bis heute die Leonardo-For-
schung. Es ist eine Episode, kurz abgehandelt in mancher
Leonardo-Vita, bisweilen iibergangen. Wie noch so man-
ches andere auch. Hatte Leonardo nicht noch eben, um sich
den Venezianern zu empfehlen, spektakulire Taktiken der
Kriegfithrung ersonnen? Gegen die Tiirken. Es gibt einen
Komplex in Leonardos Schriften, der unter dem Stichwort
«naval warfare» firmiert. Bestdtigt sich nur einmal mehr,
dass Leonardo eben alles zuzutrauen ist? Ist er ein Riese,
der mit je einem Bein im Orient und im Okzident steht?
Und ein opportunistischer Riese dazu?

Die Irritation ist also weiterhin vorhanden. Und sie ist
auszuhalten. Denn das Briickenprojekt war — beim heutigen
Kenntnisstand — real. So blicken wir denn auf halbwegs ge-
sicherte Fakten, auf einen Wildwuchs der Spekulation und
auf teils phantastische Fiktionalisierungen der Faktenlage.
Es gibt ungezihlte Romane mit Leonardo als Haupthgur,
Dan Browns «The Da Vinci Code» (dt. «Sakrileg») etwa,
und zuvor, in den 1990er Jahren, erschien «Memory Ca-
thedral: A Secret History of Leonardo Da Vinci» (dt. «Die
Kathedrale der Erinnerung») von Jack Dann, der in pla-
kativen Farben ein Orientabenteuer ausmalt. Es wire nun
sinnlos und falsch, den phantastischen Gespinsten, denen
man allenthalben begegnet, den Garaus machen zu wollen.

54

Ein solcher Kehrausversuch wire eine Don-Quichotterie
des Positivismus. Man iibersihe auch den Eigenwert der
Fiktionen. In ihnen dokumentiert sich, was unterschied-
liche Zeiten in Leonardo nun einmal sehen wollen. Und sei
es eben ein Genie der Interkulturalitit.

Sinnvollistesvielmehr, die verschiedenen Ausformungen
ciner Idee in ihrer jeweiligen Eigenart ernst zu nehmen. Es
gibt Ausformungen, die — durch ein Atzbad der historischen
Kritik gegangen — relativ haltbar sind, und solche, die un-
haltbar sind. Und solche, die haltbar gar nicht sein wollen,
dasie in ihrer Eigenlogik nichts anderes sein wollen als eben
Phantasien iiber eine historische Figur.

Einzuriumen ist, dass auch die Wissenschaft vor halt-
losen Spekulationen nicht gefeit ist. Dies gilt auch fiir die
Forschung unserer Tage. Denn in den angelsichsischen
Kulturwissenschaften ist heute wieder die Rede von Reisen
Leonardos; von eventuellen physischen Reisen in den Ori-
ent, mit einem nur noch schwachen Vorbehalt, Und auf
der Basis der bekannten Berichte, die fiir bare Miinze zu
nehmen man — wieder — geneigt ist.

Die Idee einer multikulturellen Renaissance, von der
man einst glaubrte, sie als Phantasie entlarvt zu haben, hat
sich also wieder eingenistet. Der Kontext indessen ist ein
anderer. Denn seit den 1970er Jahren arbeitet die For-
schung in einem gesellschaftlichen Resonanzraum, der mul-
tikulturell geworden ist, der sich als multikulturell erkennt.
In einem Umfeld, das generell stirker an Phinomenen der
kulturellen Grenziiberschreitung, an kulturellen Wechsel-
beziehungen und Transfers interessiert ist. Und eben dieser
Trend zeichnet sich auch in der Renaissance-Forschung ab.
Seit geraumer Zeit sind zudem die kulturellen Uberliefe-
rungsprozesse als solche zum Thema geworden. Was ist
Tradition? Wer formt sie aus? Wer lebt 77 ihr und wie?

Fiihre man diese beiden Stringe zusammen, so fragt man
unwillkiirlich nach dem Bild, das Europa sich von der Re-
naissance macht. Vielleicht auch nach dem Bild, das Eu-
ropa sich heute von sich macht — indem es sich ein Bild
der Renaissance macht. Denn seit langem sicht man in der
Renaissance die Startphase einer westlich geprigten Moder-
ne. Den Zeitpunkt, in dem der Weszen eine Entwicklung
nimmt, die ihn von anderen Kulturriumen unterscheidet.
Eine Entwicklung von Renaissance — und Reformation
— zur wissenschaftlichen Revolution, zur Aufklirung, zur
Moderne, zur Gegenwart. Die muslimische Welt — wenn
wir einmal nicht von Orient sprechen — nimmt diese Ent-
wicklung nicht. Oder erst in Auseinandersetzung mit der
westlichen Moderne seit dem 19. Jahrhundert, in der so-
genannten Nabda, was ja ebenfalls Renaissance bedeutet,
jedoch in einem anderen Sinn. Denn es geht dabei nicht
um den Dialog mit der Antike, sondern um eine Riickbesin-
nung auf das Eigene — bei gleichzeitiger Auseinandersetzung
mit der westlich geprigten Moderne.

Sprechen wir, mit Blick auf die Zeit zwischen Petrarca
und Shakespeare, besser nicht von einer einheitlichen und

Nr.03/04, 2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



fest umrissenen Epoche. Eher von einer Szenerie der eu-
ropdischen Renaissance. Fragen wir, ob und wieweit diese
nicht auch mit Kulturen in Wechselwirkung stehe, die man
bis anhin nicht — oder nicht mehr — als Einflussgeber sah
und — vielleicht — verzeichnet hatte. Ohne in Uberschwang
zu verfallen und, Teilaspekte isolierend, ein Bild nach Mass-
gabe des nachtriglich Wiinschbaren zu zeichnen. Oder das
Ausserordentliche zur Norm zu erkliren. Wenn der Mensch
der Renaissance als Mensch seine Méglichkeiten erkundet,
umfassend, im Guten wie im Schlechten, so verpflichtet
dies auf eine weite Perspektive. Es verpflichtet, den Begriff
der Renaissance nicht auf den Bereich des Asthetischen

einzuengen. Nicht auf den Bereich der Kunst, der ja von

besonders starken, von stolzen Identifikationen besetzt ist.

Wenn wir die Traditionen neu zu lesen beginnen, soll-
ten wir uns bewusst sein, in welchem identititspolitischen
Umfeld wir dies heute tun. In Istanbul wurde 1999 Bellinis
Sultansportrit gezeigt (eine Leihgabe der Londoner Natio-
nal Gallery), im Rahmen einer Ausstellung iitber Mehmed II.
(in Kontinentaleuropa hingegen, fast zeitgleich, erdffnete ei-
ne Schau iiber Kaiser Karl V.). Mehmed II. wurde, Berichten
zufolge, als Renaissance-Patron prisentiert, als kunstsinniger,
auch philosophisch interessierter Dichterfiirst und Mizen.
Verwunderung rief dies denn auch hervor: Mehmed 11.,
der Eroberer von Byzanz, ein Renaissance-Fiirst?

Wenn die osmanische Kultur damit ostentativ den Re-
naissance-Kulturen des christlichen Europa gegeniiber ge-
stellt wurde, so liegt auf der Hand, dass dabei an Vergan-
genheit und Gegenwart zugleich gedacht war. Die Tiirkei
als Partner, die Tiirkei auf Augenhéhe Europas, die Tiirkei
als Teil Europas — warum auch niche? Die seriése Forschung
spricht in der Tat von einer «osmanischen Renaissance». Und
die kulturelle Westorientierung der Tiirkei ist ja nicht neu.
In den fiinfziger Jahren hatte die tiirkische Post — die Post der
sikularen Tiirkei — eine Briefmarkenserie herausgegeben, mit
Portrits Mehmeds II. Bellinis Portrit zierte die Marke mit
dem héchsten Wert. Das Sultansportrit kann iibrigens als
authentisches Portritbild nur mit Einschrinkungen durch-
gehen. Es ist tibermalt, nur der Turban, wie Réntgenunter-

KULTUR Leonardo da Vinci im Orient

suchungen gezeigt haben, ist noch original. Authentischer ist
moglicherweise ein anderes, ebenfalls Bellini zugeschriebenes
Portrit, das sich in Schweizer Privatbesitz befindet.

Es obliegt der historischen Forschung stets, das ganze
Bild zu geben. Mehmed II., ein Renaissance-Fiirst? Viel-
leicht. Im Reflex auf die Eroberungen Mehmeds 11, in ei-
ner Bedrohungslage also, profilierte sich der Europa-Begriff
der Europier. Das Beiwort «europiisch» kommt in Umlauf.
Und es kursieren Holzschnitte mit Phantasie-Portrits, mit
Schreckensbildern des «Grosstiirken». Diese Bedrohungslage,
real und real empfunden, hat europiisches Geschichtsbe-
wusstsein, europiische Identitit und Mentalitit iiber lange
Zeit hinweg mitgeprigt.

Und Leonardo? Ist er — mit Nietzsche — nun «iiber-eu-
ropdisch»? Ein Universalmensch in einem neuen, anderen
Sinn; ein Genie, das keine — kulturellen — Grenzen kennt?
Halten wir uns bewusst: in jeder Zeit — und auch fiir Leo-
nardo — gibt es ein Spektrum der Denkméglichkeiten. Es
gibt Ideen, die gewshnlich sind. Und solche, die phantas-
tisch sind. Und solche, die so aussergewdhnlich, so phan-
tastisch sind, dass sie bloss im Text ein Eigenleben fiihren.
In einem gewissen Sinne ist auch dies, ist auch literarische
Imagination real.

Registrieren wir all dies, so kann allmihlich ein tiefen-
scharfes, ein fremdes, auch ein iiberraschendes Bild der
Renaissance entstehen. Und auch ein vielleicht {iberra-
schendes, in einigen Aspekten méglicherweise neues Bild
einer europiischen Zentralfigur. Leonardo, der Briicken-
bauer. Die Ausformungen der Idee «Leonardo da Vinci im
Orient» enthalten, in der Summe, das ganze Repertoire der
Hoffnungen und Wiinsche, der Triume, Angste und Hirn-
gespinste und — hoffentlich — auch ein wenig der Klarsicht
all jener, die davon in den Bann gezogen sind.

DIETRICH SEYBOLD, geboren 1971, promovierte in
Geschichtswissenschaft an der Universitit Basel. Der vorliegende Beitrag
fasst einige Leitgedanken seines vom Schweizerischen Nationalfonds

geforderten Forschungsprojekts «Leonardo da Vinci im Orient.
Geschichte eines europiischen Mythos» zusammen.

n
P pran¥
et enke!

of: 8

xx

»Drei Menschen kdnnen ein Geheimnis
wahren, wenn zwei von ihnen tot sind.«

Benjamin Franklin

¥

Klett-Cotta

vew iy, kleti-cotta. de

Nr.03/04, 2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

55



	Leonardo da Vinci im Orient

