
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 3-4

Artikel: Leonardo da Vinci im Orient

Autor: Seybold, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


War ausgerechnet Leonardo da Vinci, die
europäische Symbolfigur par excellence, ein
Grenzgänger zwischen den Kulturen? Über
Dichtung und Wahrheit eines biographischen
Mythos und über das neuerdings stark
verbreitete Bild einer multikulturellen
Renaissance.

Leonardo da Vinci im
Orient

Dietrich Seybold

Unser Bild der Renaissance – es steht und fällt zu einem
guten Teil damit, wie wir Vasari lesen. Giorgio Vasari
1511–74), Maler, Architekt, Günstling der Medici und

vor allem Künstlerbiograph, mischte in seinen Schriften
Phantastik und Fakten. Er gestaltete Lebensläufe, auch
nach literarischen Prinzipien. Nehmen wir als Beispiel die
berühmte Orientfahrt des Gentile Bellini 1429–1507), das

Paradebeispiel all jener, die dazu neigen, eine multikulturelle

Renaissance wahrzunehmen. Demnach ging der Spross

dieser venezianischen Malerfamilie im September 1479 an
den osmanischen Hof, wo er als eine «seltene Erscheinung»

gut aufgenommen wurde. Dort porträtierte er Sultan Mehmed

II und verfertigte – zu Demonstrationszwecken – auch
ein Selbstporträt, mit Hilfe eines Spiegels, «dass es wie
lebend erschien» Vasari weiter: «…ja wäre nicht, wie ich schon

sagte, den Türken diese Kunst durch das [muslimische] Gesetz

verboten gewesen, so würde der Sultan Gentile niemals entlassen

haben.» Der Hof war beeindruckt, so der Tenor dieses

Berichts.
E s ist dies das wohl berühmteste Beispiel einer kulturellen
Grenzüberschreitung bei Vasari. Von derlei Episoden geht
heute eine enorme Faszinationskraft aus. Doch die Interpretation

ist nicht so leicht, wie es den Anschein hat. Der
Erzähler Vasari ­­­legte sich die Dinge auch so zurecht, wie er sie

eben verstand. Den politischen Kontext der Reise blendete
er mehr oder weniger aus. Der Reise war, im Januar 1479,
eine einen Krieg abschliessende politische Verständigung
vorausgegangen, die für Venedig demütigend war. Es ging
darum, die venezianischen Positionen im Levante-Handel
möglichst zu halten. Und was die Bildproblematik betrifft:
die osmanischen Sultane legten durchaus unterschiedliche
Haltungen in der Bilderfrage an den Tag; unterschiedliche
Hofkulturen lösten einander ab. Auf den in dieser Hin¬

sicht

KULTUR Leonardo da Vinci im Orient

ostentativ selbstherrlichen Mehmed II sollte schon
bald ein rigiderer, ein bilderfeindlicher Herrscher folgen, der
ein neues Klima verbreitete und das besagte Porträt, wie es

heisst, «verhökern» liess: es gelangte nach dem Westen.
Leonardos Vita aus der so massgeblichen wie problematischen

Feder Vasaris enthält zwar kein Orient-Abenteuer,
ist aber in anderer Hinsicht von grundlegender Bedeutung.
Vasari hatte Leonardo da Vinci 1452–1519) nicht persönlich

gekannt. Als Leonardo 1519 in Frankreich starb, war
Vasari ein Knabe. Was für seine Leonardo-Vita kennzeichnend

ist: Leonardo ist ihm – trotz aller Bewunderung – ein
wenig suspekt. Vasari kann nichts anfangen mit den «
Torheiten» den seltsamen Spielereien Leonardos, von denen er
glaubt berichten zu müssen. Und wahrscheinlich erdichtet
er die Sterbeszene: eine rührselige Heimkehr Leonardos in
den Schoss der Kirche – damit alles seine Richtigkeit habe.
Vasari, könnte man sagen, formt das Muster aus. Denn der
Leonardo der Überlieferung ist einer, dem man buchstäblich
alles zutraut. Man macht sich heute leicht einen falschen
Begriff, wie jung im Grunde die wissenschaftliche Erforschung
von Leonardos Werk in seiner zerstückelten Ganzheit ist.
Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts werden die meisten
noch erhaltenen Aufzeichnungen des Malers, Zeichners,
Ingenieurs und Forschers allgemein zugänglich.
E s ist just die Pionierzeit der Leonardo-Forschung, das

Fin-de-siècle, das die seltsame, vor dem Hintergrund des

Gesagten aber nicht eigentlich überraschende Idee in die
Welt gesetzt hat. Jean Paul Richter 1847-1937), in Dresden

geboren, Entzifferer und Herausgeber von Leonardos
Aufzeichnungen, vertrat in einer auch heute noch weithin
verwendeten Kompilation die These, dass der historische
Leonardo in jungen Jahren den Orient bereist, vielleicht
einen Teil seines Lebens gar im Orient verbracht hätte und
auch zum Islam konvertiert sei. Und später alles «

abgeschüttelt» haben sollte, wie ein verwunderter Jacob Burckhardt

ergänzte. Denn hernach hatte Leonardo ja das Abendmahl

geschaffen, ein Grosswerk der christlichen Kunst. Der
Fortgang der Leonardo-Forschung, gesehen unter diesem
Leitmotiv Leonardo da Vinci im Orient –, nimmt sich aus

wie ein fortdauerndes Hin und Her, wie ein zweifelndes
Kopfschütteln.
Z unächst einmal korrigierte man sich: es gab keine Reise.

Was es gab – tatsächlich gab – waren jene Erzählstücke von
Leonardos Hand, in denen sich der historische Leonardo in
den Orient träumte. Aber es war dies eben Literatur gewesen.

Leonardo hatte fabuliert, und – man hatte ihm aufs Wort
geglaubt. Fingierte Reiseberichte bilden ein literarisches Genre,
das immer und immer wieder für Verwirrung sorgt. Und das

Genre will ja – unter anderem – eben dies.

I m Falle der Verwirrung ist es immer ratsam, zu den
Quellen zu gehen. Wie aber umgehen mit der Tatsache,
dass Leonardo sich offenbar – wenn nicht physisch, so eben

in der Phantasie – in den Osten begeben hat, als Dienstmann

– nicht der Osmanen, sondern der in Ägypten und

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte 53



KULTUR Leonardo da Vinci im Orient

Syrien herrschenden Mameluken? Wie mit dem Befund,
dass in seinen Schriften einmal Mohammed der Prophet
erwähnt wird ein Bild des Propheten gibt er nicht, aber

eine kleine Fabel über die Entstehung des Weinverbots)?
Und wie mit den türkischen Sprachfetzen, notiert in
lateinischen Buchstaben? Und dies sind nur einige Beispiele von
Orientbezügen im Text- und Bilduniversum Leonardos.

Mitte des 20. Jahrhunderts ging dann die eigentliche
Erschütterung durch die Leonardo-Forschung. Ausgerechnet

im Jahre 1952 – im Jahr des fünfhundertsten Geburtstags
Leonardos – wurde ein Istanbuler Archivfund bekannt, eine

Briefabschrift, aus der hervorgeht, dass «ein Ungläubiger
namens Leonardo» sich Sultan Bajezid II dem bilderfeindlichen

Sohn und Nachfolger Mehmeds II als Ingenieur
angedient habe. Als Konstrukteur von Brücken – über das

Goldene Horn, über den Bosporus gar – sowie von
Windmühlen und Pumpmaschinen. Noch ein Trugbild, so

könnte man vermuten. Doch in Leonardos Aufzeichnungen
– diesem Labyrinth der Ideen, Bilder, Sprachen – findet sich

die Skizze einer Brücke über das Goldene Horn und auch

die Skizze einer Mühle und einer Pumpe, in ein und
demselben Notizbuch.
I n diesem Punkt nun überlappt sich die Forschung zu

Leonardo mit der zu Michelangelo. Denn von Michelangelo
heisst es, der Sultan hätte ihm ein Brückenprojekt gar
angetragen, indem er vermittels franziskanischer Mönche an ihn
herangetreten sei. Ein Wettstreit der Giganten also? Ein oder
mehrere Projekte, jedenfalls, an symbolträchtiger Stelle. Am
Schnittpunkt der Kulturen. Am Ort, wo Europa und Orient
sich treffen, oder sollte man sagen: Europa und Europa?

Das Brückenprojekt irritiert bis heute die Leonardo-
Forschung. Es ist eine Episode, kurz abgehandelt in mancher
Leonardo-Vita, bisweilen übergangen. Wie noch so manches

andere auch. Hatte Leonardo nicht noch eben, um sich

den Venezianern zu empfehlen, spektakuläre Taktiken der
Kriegführung ersonnen? Gegen die Türken. Es gibt einen
Komplex in Leonardos Schriften, der unter dem Stichwort
«naval warfare» firmiert. Bestätigt sich nur einmal mehr,
dass Leonardo eben alles zuzutrauen ist? Ist er ein Riese,

der mit je einem Bein im Orient und im Okzident steht?

Und ein opportunistischer Riese dazu?

Die Irritation ist also weiterhin vorhanden. Und sie ist
auszuhalten. Denn das Brückenprojekt war – beim heutigen
Kenntnisstand – real. So blicken wir denn auf halbwegs
gesicherte Fakten, auf einen Wildwuchs der Spekulation und
auf teils phantastische Fiktionalisierungen der Faktenlage.
Es gibt ungezählte Romane mit Leonardo als Hauptfigur,
Dan Browns «The Da Vinci Code» dt. «Sakrileg» etwa,
und zuvor, in den 1990er Jahren, erschien «Memory
Cathedral: A Secret History of Leonardo Da Vinci» dt. «Die
Kathedrale der Erinnerung» von Jack Dann, der in
plakativen Farben ein Orientabenteuer ausmalt. Es wäre nun
sinnlos und falsch, den phantastischen Gespinsten, denen
man allenthalben begegnet, den Garaus machen zu wollen.

Ein solcher Kehrausversuch wäre eine Don-Quichotterie
des Positivismus. Man übersähe auch den Eigenwert der

Fiktionen. In ihnen dokumentiert sich, was unterschiedliche

Zeiten in Leonardo nun einmal sehen wollen. Und sei

es eben ein Genie der Interkulturalität.
Sinnvoll istes vielmehr,die verschiedenenAusformungen

einer Idee in ihrer jeweiligen Eigenart ernst zu nehmen. Es

gibt Ausformungen, die – durch ein Ätzbad der historischen
Kritik gegangen – relativ haltbar sind, und solche, die
unhaltbar sind. Und solche, die haltbar gar nicht sein wollen,
da sie in ihrer Eigenlogik nichts anderes sein wollen als eben

Phantasien über eine historische Figur.
E inzuräumen ist, dass auch die Wissenschaft vor
haltlosen Spekulationen nicht gefeit ist. Dies gilt auch für die
Forschung unserer Tage. Denn in den angelsächsischen
Kulturwissenschaften ist heute wieder die Rede von Reisen

Leonardos; von eventuellen physischen Reisen in den Orient,

mit einem nur noch schwachen Vorbehalt. Und auf
der Basis der bekannten Berichte, die für bare Münze zu
nehmen man – wieder – geneigt ist.

Die Idee einer multikulturellen Renaissance, von der
man einst glaubte, sie als Phantasie entlarvt zu haben, hat
sich also wieder eingenistet. Der Kontext indessen ist ein
anderer. Denn seit den 1970er Jahren arbeitet die
Forschung in einem gesellschaftlichen Resonanzraum, der
multikulturell geworden ist, der sich als multikulturell erkennt.
In einem Umfeld, das generell stärker an Phänomenen der

kulturellen Grenzüberschreitung, an kulturellen
Wechselbeziehungen und Transfers interessiert ist. Und eben dieser

Trend zeichnet sich auch in der Renaissance-Forschung ab.
Seit geraumer Zeit sind zudem die kulturellen
Überlieferungsprozesse als solche zum Thema geworden. Was ist
Tradition? Wer formt sie aus? Wer lebt in ihr und wie?
F ührt man diese beiden Stränge zusammen, so fragt man
unwillkürlich nach dem Bild, das Europa sich von der
Renaissance macht. Vielleicht auch nach dem Bild, das
Europa sich heute von sich macht – indem es sich ein Bild
der Renaissance macht. Denn seit langem sieht man in der
Renaissance die Startphase einer westlich geprägten Moderne.

Den Zeitpunkt, in dem der Westen eine Entwicklung
nimmt, die ihn von anderen Kulturräumen unterscheidet.
Eine Entwicklung von Renaissance – und Reformation
– zur wissenschaftlichen Revolution, zur Aufklärung, zur
Moderne, zur Gegenwart. Die muslimische Welt – wenn
wir einmal nicht von Orient sprechen – nimmt diese
Entwicklung nicht. Oder erst in Auseinandersetzung mit der

westlichen Moderne seit dem 19. Jahrhundert, in der
sogenannten Nahda, was ja ebenfalls Renaissance bedeutet,
jedoch in einem anderen Sinn. Denn es geht dabei nicht
um den Dialog mit der Antike, sondern um eine Rückbesinnung

auf das Eigene – bei gleichzeitiger Auseinandersetzung
mit der westlich geprägten Moderne.

Sprechen wir, mit Blick auf die Zeit zwischen Petrarca

und Shakespeare, besser nicht von einer einheitlichen und

54 Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte



fest umrissenen Epoche. Eher von einer Szenerie der
europäischen Renaissance. Fragen wir, ob und wieweit diese

nicht auch mit Kulturen in Wechselwirkung stehe, die man
bis anhin nicht – oder nicht mehr – als Einflussgeber sah

und – vielleicht – verzeichnet hatte. Ohne in Überschwang
zu verfallen und, Teilaspekte isolierend, ein Bild nach Massgabe

des nachträglich Wünschbaren zu zeichnen. Oder das

Ausserordentliche zur Norm zu erklären. Wenn der Mensch
der Renaissance als Mensch seine Möglichkeiten erkundet,
umfassend, im Guten wie im Schlechten, so verpflichtet
dies auf eine weite Perspektive. Es verpflichtet, den Begriff
der Renaissance nicht auf den Bereich des Ästhetischen
einzuengen. Nicht auf den Bereich der Kunst, der ja von
besonders starken, von stolzen Identifikationen besetzt ist.
W enn wir die Traditionen neu zu lesen beginnen, sollten

wir uns bewusst sein, in welchem identitätspolitischen
Umfeld wir dies heute tun. In Istanbul wurde 1999 Bellinis
Sultansporträt gezeigt eine Leihgabe der Londoner National

Gallery), im Rahmen einer Ausstellung über Mehmed II

in Kontinentaleuropa hingegen, fast zeitgleich, eröffnete
eine Schau über Kaiser Karl V.). Mehmed II. wurde, Berichten
zufolge, als Renaissance-Patron präsentiert, als kunstsinniger,
auch philosophisch interessierter Dichterfürst und Mäzen.
Verwunderung rief dies denn auch hervor: Mehmed II

der Eroberer von Byzanz, ein Renaissance-Fürst?
W enn die osmanische Kultur damit ostentativ den Re-naissance-

Kulturen des christlichen Europa gegenüber
gestellt wurde, so liegt auf der Hand, dass dabei an Vergangenheit

und Gegenwart zugleich gedacht war. Die Türkei
als Partner, die Türkei auf Augenhöhe Europas, die Türkei
als Teil Europas – warum auch nicht? Die seriöse Forschung
spricht in der Tat von einer «osmanischen Renaissance» Und
die kulturelle Westorientierung der Türkei ist ja nicht neu.

In den fünfziger Jahren hatte die türkische Post – die Post der
säkularen Türkei – eine Briefmarkenserie herausgegeben, mit
Porträts Mehmeds II. Bellinis Porträt zierte die Marke mit
dem höchsten Wert. Das Sultansporträt kann übrigens als

authentisches Porträtbild nur mit Einschränkungen durchgehen.

Es ist übermalt, nur der Turban, wie Röntgenunter¬

suchungen

KULTUR Leonardo da Vinci im Orient

gezeigt haben, ist noch original. Authentischer ist
möglicherweise ein anderes, ebenfalls Bellini zugeschriebenes

Porträt, das sich in Schweizer Privatbesitz befindet.
E s obliegt der historischen Forschung stets, das ganze

Bild zu geben. Mehmed II ein Renaissance-Fürst?
Vielleicht. Im Reflex auf die Eroberungen Mehmeds II in
einer Bedrohungslage also, profilierte sich der Europa-Begriff
der Europäer. Das Beiwort «europäisch» kommt in Umlauf.
Und es kursieren Holzschnitte mit Phantasie-Porträts, mit
Schreckensbildern des «Grosstürken» Diese Bedrohungslage,
real und real empfunden, hat europäisches Geschichtsbewusstsein,

europäische Identität und Mentalität über lange
Zeit hinweg mitgeprägt.

Und Leonardo? Ist er – mit Nietzsche – nun «über-
europäisch» Ein Universalmensch in einem neuen, anderen
Sinn; ein Genie, das keine – kulturellen – Grenzen kennt?
Halten wir uns bewusst: in jeder Zeit – und auch für
Leonardo – gibt es ein Spektrum der Denkmöglichkeiten. Es

gibt Ideen, die gewöhnlich sind. Und solche, die phantastisch

sind. Und solche, die so aussergewöhnlich, so

phantastisch sind, dass sie bloss im Text ein Eigenleben führen.
In einem gewissen Sinne ist auch dies, ist auch literarische
Imagination real.
R egistrieren wir all dies, so kann allmählich ein
tiefenscharfes, ein fremdes, auch ein überraschendes Bild der
Renaissance entstehen. Und auch ein vielleicht
überraschendes, in einigen Aspekten möglicherweise neues Bild
einer europäischen Zentralfigur. Leonardo, der Brückenbauer.

Die Ausformungen der Idee «Leonardo da Vinci im
Orient» enthalten, in der Summe, das ganze Repertoire der

Hoffnungen und Wünsche, der Träume, Ängste und
Hirngespinste und – hoffentlich – auch ein wenig der Klarsicht
all jener, die davon in den Bann gezogen sind.

Dietrich Seybold, geboren 1971, promovierte in
Geschichtswissenschaft an der Universität Basel. Der vorliegende Beitrag
fasst einige Leitgedanken seines vom Schweizerischen Nationalfonds
geförderten Forschungsprojekts «Leonardo da Vinci im Orient.
Geschichte eines europäischen Mythos» zusammen.

Jürgen

Overhoff:

Benjamin

Franklin

Erfinder,

Freigeist,

Staatenlenker

315

Seiten,

sFr

43,90

»Drei Menschen können ein Geheimnis

wahren, wenn zwei von ihnen tot sind.«

Benjamin Franklin

SchweizMonatsh_Overhoff.indd 1 27.02.2006 9:38:23 Uhr

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte 55


	Leonardo da Vinci im Orient

