
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 3-4

Artikel: Welche Selbstwahrnehmung für Europa?

Autor: Frevert, Ute

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossier Inspiring Europe

17

Der Versuch, innereuropäische Grenzen zu überwinden,
wird immer dann problematisch, wo er sich mit der
Neigung verbindet, Aussengrenzen umso stärker
zu betonen. «Europäischer Nationalismus» nahm
seinen Ursprung in rassisch und kulturell begründeter
Abgrenzung zu den Kolonien; heute scheinen
ausgrenzende Haltungen in neuen Formen aufzuleben.

2) Welche
Selbstwahrnehmung

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte

für Europa?

Ute Frevert

Drei Jahre sind es her, seit die polemisch
zugespitzte Unterscheidung in «alte» und «neue»

Europäer im Gefolge einer proamerikanischen
Solidaritätserklärung europäischer Regierungen
ihre Blütezeit erlebte. Zwar passte die Formel
nicht wirklich: der Brief der Acht war auch von
Regierungschefs «alter» EU-Mitgliedstaaten
unterzeichnet worden. Aber sie war griffig, sie hatte
dramatisches Potential. Im vergangenen Jahr traten

neue Komplikationen auf. Niederländer und
Franzosen, Europäer der ersten Stunde, stimmten
gegen den europäischen Verfassungsentwurf. Aus
«alten» und in der Binnenperspektive «guten»
Europäern waren über Nacht schlechte geworden,
die es in der Sichtweise ihrer Kritiker nicht mehr
ernst meinten mit der europäischen Integration.
Seither wird einmal mehr darüber gestritten, was

gut und schlecht sei für Europa.
Dieser Streit hat Geschichte. Was «gute

Europäer» auszeichnet und wofür sie stehen, ist
historisch überaus wandlungsfähig, entwickelt
sich aber stets in Abgrenzung von einem Nicht-
Guten, Nicht-Europäischen, das sich innerhalb
wie ausserhalb des geographischen Raums «

Europa» finden mag. In dieser steten Abgrenzung
bildeten und bilden sich europäische Identifikationen

aus.

Natürlich gibt es unverfängliche Antworten.
Seit 1950 wird etwa der Aachener Karlspreis an

Persönlichkeiten verliehen, die sich um Europa,

speziell um die europäische Einigung und
Einheit, verdient gemacht haben. Benannt ist der
Preis nach Karl dem Grossen, der als Rex Europæ

gilt. Allein, sind denn nur jene «gute Europäer»

die sich für die politische Einigung des Kontinents

und seine wirtschaftliche Verflechtung
engagieren? Reicht der Einheitswunsch an sich
schon aus, um «gute Europäer» zu kreieren?

Das Streben nach Einheit ist allemal älter
als ein halbes Jahrhundert, und manche Politiker

gingen dabei weiter als die Architekten der
EU. «Adolphus» Hitler sah sich als Erbe Karls
des Grossen und vereinigte das im Jahre 843
geteilte Reich, indem er Frankreich, Belgien und
die Niederlande überfiel. Er versprach, Europa
vor der Gefahr des Kommunismus zu retten, sein
Propagandaminister beschwor den «Kreuzzug»

der europäischen Völker gegen die Sowjetunion.
Das Auswärtige Amt arbeitete gleichzeitig Pläne

für eine europäische Nachkriegsföderation aus,

selbstverständlich unter deutscher Hegemonie.
Waren das «gute Europäer» Und wie steht es mit
jenem anderen Strategen, der Europa nach eigenen

Vorstellungen einen wollte? Napoleon kam
in seinem Streben nach imperialer Herrschaft bis
Moskau und schrieb vier Jahre später in St.
Helena, wie sehr er sich, leider vergeblich, bemüht
hätte, die «Familie europäischer Völker» zu «einem

Volk» in einem «gemeinschaftlichen Vaterland»
zusammenzuführen. Ein «guter Europäer»

Der Begriff selber stammt übrigens aus
einer Zeit, da Napoleon längst Legende geworden
war. Friedrich Nietzsche hat ihn geprägt und auf
sich selber angewandt. «Ich bin vielleicht kein
guter Deutscher» schrieb er seiner Mutter 1886,
«aber ich bin ein guter Europäer.» Nietzsche setzte

sich damit von dem ab, was er als «Krankheit des

Jahrhunderts» geisselte: dem Nationalismus und
seinem eingebauten Rassismus. Ein «guter Europäer

» dagegen lebe nicht nur «übernational» und
überwinde alle «patriotischen Beklemmungen»; er
distanziere sich darüber hinaus von dem, was die
europäische Kultur vornehmlich kennzeichne:
christliche Religion und rationale Wissenschaft,
Geschichtsbesessenheit und Machtgier.

Nietzsches Begriffsprägung sollte eine
bemerkenswerte Karriere machen, auch wenn sich

nicht alle, die den Begriff im Munde führten, an
die vorgegebene Definition hielten. Nach dem
Ersten Weltkrieg erlebten übernationale
Einigungsideen einen neuen Aufschwung; in vielen
Ländern Europas entstanden Vereine und
Zeitungen, die irgendeine Art europäischer
Föderation anpeilten. Nach dem Zweiten Weltkrieg



dossier Inspiring Europe

griffen auch Politiker solche Konzepte auf. «Ein
Bundeskanzler» erklärte Konrad Adenauer 1949,
«muss zugleich guter Deutscher und guter Europäer
sein.» Adenauer hatte Nietzsche leicht abgewandelt:

er hielt nationale Identifikationen weiterhin
für legitim, aber nur dann, wenn sie mit einem
europäischen Bewusstsein einhergingen.
I n welcher Form und Intensität sich nationale

und europäische Identitäten legierten, war

und blieb uneinheitlich. Für die Bundesrepublik

Deutschland, die aus dem nationalistischen
Schatten der Vergangenheit heraustreten wollte,
war das Bekenntnis zu «Europa» wichtiger als für
Grossbritannien, das sich traditionell als Koloni-al-,

Commonwealth- und Weltmacht verstand.
Franzosen wiederum betonten zuerst ihre nationale

Zugehörigkeit; sie applaudierten de Gaulles
Formel einer Europe des patries – nicht mehr
Napoleons Idee von Europa als gemeinsamem
Vaterland aller europäischen Völker.

Die Rede vom guten Europäer konnte und
kann also sehr Verschiedenes meinen, je nachdem
werüberwenzu wem und gegen wen spricht. Auch
über das, was man sich unter Europa überhaupt
vorzustellen hat, herrscht bekanntlich keine Ei¬

nigkeit.

Die Rede vom guten Europäer kann sehr

Verschiedenes meinen, je nachdem wer über wen
und gegen wen spricht.

Für Adenauer endete Europa 1946 an der

Elbe; zwei Jahrzehnte zuvor hatte der französische

Rechtsintellektuelle Henri Massis die Grenze zu

Asien bereits am Rhein gezogen. Solche
Grenzmarkierungen tragen, selbst wenn sie kulturelle
Argumente bemühen, stets politischen Charakter.
Bei Massis hallte die Propaganda des Ersten
Weltkriegs nach, die kulturell-ethnische Unterschiede
in politische Ausgrenzung verwandelt hatte. In
abgemilderter Form fand diese Ausgrenzung im
ganzen 20. Jahrhundert statt und ist auch heute
am Werk, wenn es darum geht, die Konturen der

europäischen Landkarte zu zeichnen.
Problematisch, ja gefährlich wird solche

Ausgrenzung immer dann, wenn sie machtbewehrt
auftritt und sich mit sozialen Bewegungen oder
Institutionen verbindet, die den Ausschluss politisch

exekutieren. Solange das nicht der Fall ist,
trägt sie eher zu dem bei, was seit je ein Kennzeichen

und Spezifikum europäischer Kultur gewesen

ist: Dissens und Zweifel. Als Massis´ «Défense
de l´Occident» 1930 übersetzt erschien, löste die
Schrift heftige Reaktionen deutscher Intellektueller

aus, die sich wie Klaus Mann daran störten,

dass der französische Autor Deutschland aus

dem Abendland ausgrenzen und Asien zuschlagen

wollte. Im gleichen Atemzug aber kritisierte

Mann ein Phänomen, das er als «europäischen

Nationalismus » beschrieb: die Neigung,
innereuropäische Grenzen aufzuheben, nur um die
Grenzen nach aussen um so stärker zu markieren.
Diese Tendenz war vielen Europavereinen der
Zwischenkriegszeit eigen, die sich damit, meist
unbewusst und absichtslos, in die Tradition des

europäischen Kolonialismus stellten.
«Gute Europäer» glaubten ja auch sie zu sein,

jene Kolonisatoren, die sich im 19. Jahrhundert in
den Dienst einer europäischen Zivilisationsmission

stellten. Davon überzeugt, dass ihre Zivilisation

allen anderen überlegen sei, wollten sie dazu
beitragen, Menschen in weniger fortgeschrittenen
Kontinenten mit derenErrungenschaften vertraut
zu machen. Anders als die «schlechten Europäer»

des Sklavenhandels und der Conquista waren sie

nicht primär auf Unterwerfung und Ausbeutung,
sondern auf die Entwicklung der Nichteuropäer
bedacht. Diese Botschaft wurde auf den Koloni-al-

und Weltausstellungen des späten 19. und
frühen 20. Jahrhunderts mit Verve in Szene gesetzt

und popularisiert. In London, Paris, Amsterdam
oder Berlin konnten sich Europäer selber ein Bild
der Verhältnisse machen, die man in den Kolonien

angetroffen hatte. Selbst wenn man von der
ganzen Exotik und Farbenpracht absah, schien
der zivilisatorische Vorsprung Europas
unverkennbar; nicht zuletzt die zahlreichen populären
Darstellungen indigener Gewalt dienten dazu,
die europäische Mission zu begründen.

Vor diesem Hintergrund konnten
innereuropäische Rivalitäten verblassen. 1900, zur Zeit
der vielbeschworenen deutsch-französischen
Erbfeindschaft, schrieb der Liberale Friedrich
Naumann von der Pariser Weltausstellung, er vermöge

zwischen Deutschen und Franzosen «keine sehr

tiefen Unterschiede» zu entdecken: «Wir sind trotz
verschiedener Sprache und Geschichte im Grunde
Glieder desselben Menschenschlages. Man braucht
nur die Orientalen der Ausstellung zu betrachten,

um zu wissen, was Rassenunterschied ist und was

nur Differenz innerhalb der Rasse.»

Das Kriterium der «Rasse» – hier gleichbedeutend

mit Zivilisation – zog eine Trennlinie
zwischen Europäern und Nichteuropäern, liess

Europäer über nationale Unterschiede hinweg
zusammenrücken und begründete das, was Klaus
Mann 1930 «europäischen Nationalismus» nannte.
Dieser Euro-Nationalismus oder «Europismus»

bildete sich zuerst und nachhaltig ausserhalb Eu-

18 Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte



dossier Inspiring Europe

ropas aus, in der Begegnung mit Nordamerika,
vor allem aber in den Kolonien. Zwar entdeckten
viele Deutsche, Franzosen oder Belgier, die im
19. und 20. Jahrhundert die Vereinigten Staaten
besuchten, auch dort ihre Zugehörigkeit zu
Europa. Das Differenz- und Überlegenheitsbewusstsein,

das sie den USA gegenüber empfanden, war
jedoch nichts im Vergleich zu demjenigen, das in
ihnen in Afrika oder Asien aufkam.
A uch wenn europäische Kolonisatoren ihre
nationale Identität stets betonten, mussten sie

zur Kenntnis nehmen, dass man sie von aussen

zuerst als Europäer wahrnahm. Der in Marokko
geborene Schriftsteller Marcel Bénabou berichtete

noch aus den 1950er Jahren, dass die im Land
lebenden Franzosen, Spanier oder Griechen
allesamt als Europäer angesehen wurden. Sie waren
«non-indigènes » weiss und mächtig; all das wies
sie als Europäer aus, unabhängig von ihrer jeweiligen

Nationalität. Diese Fremdwahrnehmung
ging allmählich in das Selbstbild der Europäer
ein. Aus der Abgrenzung gegenüber den kolonialen

Anderen gewann man europäisches
Selbstbewusstsein. Es war geprägt von zivilisatorischer
Überlegenheit, aber auch von dem, was Nietzsche
als «rassische Selbstbewunderung» verachtete.

Nach 1933 bekamen Europäer die
Ausgrenzungskraft rassistischen Denkens am eigenen
Leib zu spüren. Das nationale Prinzip hatte als

innereuropäisches Ordnungselement unvermittelt

ausgedient, rassische Kategorien entschieden
nunmehr über Inklusion und Exklusion, über
Freundschaft und Feindschaft. Die ersten Opfer
waren deutsche Juden,die ausgebürgert und in die
Emigration getrieben wurden. Bald aber gerieten
auch die europäischen Nachbarvölker ins Visier
des Nationalsozialismus, dessen Expansions- und
Vernichtungsenergien interessanterweise von
einer betont europäischen Rhetorik orchestriert
wurden. Ein Strang solcher Rhetorik wirkte auch
nach 1945 fort: in deren Antikommunismus nämlich

und der Abkanzelung der Sowjetunion als

uneuropäische Macht. «Asien steht an der Elbe»:
mit dieser Polemik knüpfte Adenauer nahtlos an

Ausgrenzungsstrategien an, die eine lange, weit
vor 1933 beginnende Tradition kannten, unter
den Bedingungen des Kalten Krieges aber neue

Überzeugungskraft entfalteten.
A uch die europäischen Einigungspläne, die
nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges
geschmiedet wurden, griffen auf ältere Debatten
zurück. Neu war, dass sie defensiv gewendet waren.
Nicht nur der verheerende Krieg, sondern auch
der Aufstieg Amerikas und die nationalen Un¬

abhängigkeitsbewegungen in Asien und Afrika
hatten Europa seinen Machtverlust überdeutlich
vor Augen geführt. Aus dieser Schwäche heraus
entstanden Föderationskonzepte, die auf leisen
Sohlen daherkamen und auf neuerliche
Weltbeglückung verzichteten. Egal, ob es sich um
Abendlandideen christlicher Provenienz handelte

oder um Vorstellungen eines dritten Weges,

wie sie in linksliberalen, sozialistischen und
Gewerkschaftskreisen entwickelt wurden – Europa
befand sich im Verteidigungszustand und musste
um einen Platz zwischen den neuen Weltmächten

kämpfen.
Der Kalte Krieg begrenzte diesen Platz auf

ein Minimum. Er beschränkte das europäische
Projekt auf ein westeuropäisches und gab einer
Distanzierung von Amerika gar keinen Raum. De
Gaulles Versuche, Europa gegen die USA zu
profilieren, stiessen weder in Deutschland und
Italien, noch in Grossbritannien oder den Benelux-
Staaten auf Gegenliebe. Politisch und militärisch
beschied sich die Europäische Gemeinschaft nach
1951 mit der Rolle des Juniorpartners. Erst der
Zusammenbruch der Sowjetunion verschaffte ihr
nach 1989 grösseren Spielraum – den sie jedoch

Erst der Zusammenbruch der Sowjetunion
verschaffte der Europäischen Gemeinschaft nach
1989 grösseren Spielraum – den sie bislang aber

kaum nutzt.

bislang kaum nutzt, weil nationale Interessen
immer wieder die Oberhand gewinnen.

Mit dem Zerfall des Kommunismus ist der
Europäischen Union zugleich der zentrale
Abgrenzungspartner abhanden gekommen – und
nach wie vor ist unklar, wer an seine Stelle treten
kann. Zuweilen schien es, als ob es die ungebetenen

Immigranten aus Afrika und Asien wären,
gegen die sich die guten Europäer in ihrer Schen-gen-

Festung verbarrikadierten. Nach 2003 wurde
ausgetestet, ob die USA als politisch-kultureller
Antipode taugten. Gerade dieser Test aber trug
grossen Unfrieden in das europäische Projekt
und drohte es von innen zu zersprengen. In dem
dramatischen Dissens über eine europäische, von
der amerikanischen abweichende «Weltpolitik»

deutete sich die Gefahr der Überdehnung
europäischer Integration an. Das ehrgeizige Ziel, ihre
Erweiterung und Vertiefung zeitgleich zu betreiben,

ist 2005 gescheitert. Mit der Aufnahme neuer

Mitglieder ist die Vielstimmigkeit nationaler
Positionen gerade auf aussenpolitischem Terrain

Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte 19



dossier Inspiring Europe

noch verstärkt worden. Die Chancen, dass

Europa hier an Handlungsfähigkeit gewinne, sind
daher überaus gering.
I n einer Situation, in der die weltpolitischen
Karten neu gemischt werden, mag dies bitter und
enttäuschend sein. Aber es ruft zugleich wichtige
europäische Erfahrungen in Erinnerung, die
zur Zurückhaltung mahnen. Dazu gehört die
Geschichte europäischer Weltbeherrschung vor
1950 ebenso wie die Geschichte europäischer
Selbstbeherrschung nach 1950. Im Schatten
des Ost-West-Konflikts ist es den guten West-)
Europäern gelungen, die lange und destruktive
Periode europäischer Machtausdehnung zu
beenden und auf dem Fundament wirtschaftlicher
Interessen neue multilaterale Formen politischer
Kooperation zu entwickeln. Das Modell war so

erfolgreich, dass sich immer mehr Staaten daran
beteiligen möchten – in und ausserhalb Europas.
An dieser Erfolgsgeschichte gilt es weiterzubauen,
anstatt sie durch übereilte weltpolitische Ambitionen

zu gefährden.
Gerade derartige Ambitionen bergen ein

grosses Risiko, bewegen sie sich doch auf einem

Über ihre kulturelle Identität hat sich die
Europäische Gemeinschaft lange Zeit keine Gedanken
gemacht, und das war ein Segen.

historisch verminten Gelände. Aus gutem Grund
begann die Europäische Gemeinschaft nicht mit
aussenpolitischen Absichtserklärungen, sondern
mit Verhandlungen über Kohleförderung und
Tomatenanbau. Auch über ihre kulturelle Identität

hat sie sich lange Zeit keine Gedanken
gemacht, und das war ein Segen. Wenn derzeit von
allen Seiten über die Abwesenheit solcher
Identitätskonstruktionen geklagt und versucht wird,
die geistigen und kulturellen Dimensionen
Europas auszuloten, markiert dies einen potentiell
gefährlichen Richtungswechsel. Gerade in einer
an schrillen Tönen nicht armen Türkei-Debatte
zeigt sich, welch ausgrenzende Wirkungen von
der Beschwörung eines europäischen «Geistes»

oder eines europäischen «Erbes» ausgehen und
auch ausgehen sollen. In der Türkei scheint man
den neuen Anderen gefunden zu haben, gegen

den Europa sich seiner Identität versichert.
Nur steht solche Selbstgewissheit auf wackligen

Füssen. Wer das Christentum als Signatur
Europas ins Feld führt, wer Reformation, Renaissance

oder Aufklärung zitiert, wer an die
osmanischen Kriegszüge gegen «Europa» erinnert, der

übersieht dabei geflissentlich, dass es Kriege auch
zwischen europäischen «Kernvölkern» gegeben

hat, nicht wenige, und viel blutigere Kriege als

die Auseinandersetzungen mit dem Sultan. Das

Christentum ist in viele Richtungen gespalten,

und ob sich ein skandinavischer Protestant in
einer griechisch-orthodoxen Kirche heimatlicher
fühlt als in einer Istanbuler Moschee, bleibe
dahingestellt. Zugleich werden die Juden damit ein
weiteres Mal vom Kontinent vertrieben. Renaissance

und Aufklärung wiederum haben auch in
Europa nicht überall Spuren hinterlassen;
andererseits verfügt Europa in Spanien über maurische
Überreste, die selbst der militanteste Katholizismus

nicht zu schleifen vermochte.
E ine sogenannte kulturelle Identität Europas
taugt demnach nicht als Abgrenzungskriterium,
denn es gibt sie nicht flächendeckend. Sie liesse

sich mit gleichem Recht oder besser Unrecht auch
gegen viele osteuropäische Beitrittsländer ins Feld
führen. Dass man sie im Falle der Türkei bemüht,
deutet darauf hin, dass hier andere – politische
– Rücksichten und Erwägungen greifen. Das ist
absolut legitim, sollte aber ausgesprochen und
diskursiv verhandelt werden.
A uch dort, wo es um politische Interessen
geht, lässt sich eine europäische Signatur offensiv
behaupten und dabei Bezug nehmen auf Leitbegriffe

europäischer Verfassungskämpfe. Wer die
Menschen- und Bürgerrechte nicht achtet,
Demokratie und Rechtsstaat geringschätzt, das

Solidaritätsgebot verletzt, wäre folglich in der EU fehl
am Platz. Gleichzeitig sollten sich auch «gute»

Europäer daran erinnern, wie oft sie diese Leitbegriffe

selber mit Füssen getreten haben – und wie
spät sich manche dazu bekannten. Mehr Bescheidenheit

und weniger «Selbstbewunderung» täten
der Debatte gut. Kritische Introspektion scheint
heute um so angemessener, als aus «guten»
Europäern gleichsam über Nacht «schlechte» werden
können.

Ute Frevert,
geboren 1954, lehrt
Geschichte an der Yale

University. Zuvor war
sie Professorin an der
Freien Universität
Berlin sowie an den
Universitäten Konstanz
und Bielefeld. Ihre
Forschungen und
Publikationen gelten
vor allem der Sozialund

Kulturgeschichte
des 19. und 20.
Jahrhunderts.

20 Nr.03/04, 2006 Schweizer Monatshefte


	Welche Selbstwahrnehmung für Europa?

