
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 12-1

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die ersten Herausgeber J. Ritter und K.
Gründer sicher überzeugt. Doch es ist
fraglich, ob man wirklich den Anspruch
erhoben hätte, den das vollendete Werk
durch seinen Umfang faktisch erhebt:
dass sich die Philosophiegeschichte ohne

Verlust nach lexikalischen Vorgaben
gleichsam auseinandernehmen und dann
wieder zusammensetzen liesse, wenn
man nur kleinteilig genug vorginge. Der
später hinzugekommene Herausgeber
G. Gabriel stellt sich verständlicherweise

hinter die Entwicklung, die zu den
aussergewöhnlichen Ausmassen geführt
hat, wird jedoch die Änderung der inhaltlichen

Ausrichtung des letzten Bandes
wohl selbst mitgetragen haben. Die
Analytische Philosophie, einstmals mit dem

Vorwurf bedacht, sich um die Bestände
der philosophischen Tradition zu wenig
zu bekümmern, ist in das Feld der
begriffsgeschichtlichen Forschung
eingedrungen und reklamiert nun auf diesem

Wege, dass die Entwicklung ihre
Methoden rechtfertige. Man kann das zum
Beispiel an Benennung, Einteilung und
Gewichtung des Artikels «Wahrheit» für
das 20. Jh. erkennen. Nacheinander werden

aufgeführt «A. Kontinentale
Philosophie» 9,5 Spalten), «B. Psychoanalyse»

2 Spalten) und «C. Analytische Philosophie

» 8,5 Spalten). Unter «A. Kontinentale

Philosophie» werden die disparaten
Vorstellungen der Phänomenologie, der
Existenzphilosophie, der Hermeneutik,
der Kritischen Theorie und der
sogenannten «Dialogphilosophie» Buber)
bis hin zum französischen Strukturalismus,

gemäss dem Usus in Analytikerkreisen,

auf einen Nenner gebracht und,
weil in der Sache nichts sie eint, unter
dem geographischen Etikett «kontinental

» zusammengefasst. Obwohl sie alle
geeignete Alternativen zu der Vorstellung
der Analytischen Philosophie sind, suggeriert

die Gegenüberstellung «kontinental
– analytisch» es gebe nur eine Wahl, und
wertet damit die Analytische Variante
auf. Denselben Effekt hat natürlich auch
schondieEntscheidung,den analytischen
Vorstellungen beinahe denselben Raum
für die Darstellung zuzugestehen wie den
«kontinentalen» Vorstellungen zusammen.

Und zuletzt spricht die Stellung der
Analytischen Philosophie am Ende der
chronologischgeordneten Reihedasselbe

noch ein drittes Mal aus: dass sie selbst

die modernste und fortschrittlichste
Variante der Wahrheitsvorstellungen zu bieten

habe.
Der vorliegende letzte Band enthält,

ausser dem Artikel «Wahrheit» alphabetisch

bedingt noch weitere fundamentale
Begriffe der Philosophie, etwa «

Wahrnehmung » «Wissen und Wissenschaft»
«Welt» «Wert» «Wille» «Zeichen»

«Zeit» «Zweck» Es ist dabei unvermeidlich,

dass der Leser, zumal beim Blick auf
den Umfang dieser Artikel, umfassende

und hohe Erwartungen entwickeln wird.
Grundlegungen aber kann ein Lexikon
selbstverständlich nicht bieten. Im besten

Falle – und einige, nicht alle Autoren des

Historischen Wörterbuchs leisten dies –
wird das philosophischeProblem anhand
der Nachzeichnung seiner historischen
Lösungsversuche klar und durchsichtig.
Häufig besteht ein Artikel aber auch «nur»

aus einer beinahe zusammenhanglosen
Folge sehr vieler zeitlich aufeinanderfolgender

Positionen, bei denen lediglich
zwei Sätze zur Kennzeichnung plus
Namen ihres Vertreters genügen müssen.
Das ist immer noch hilfreich für einen
Leser, der das Problem schon kennt und
nach Informationen sucht, wo er
weiterforschen kann,aberenttäuschendfür den,
der mehr erwartet. So erfreuen am Ende
die kleinen Artikel mehr als die grossen

Artikel zu den fundamentalen Begriffen,
weil es von unschätzbarem Vorteil ist,
zu abseitigen Themen, wie zum Beispiel
dem der «Wirbeltheorie» überhaupt erste

wissenschaftlich fundierte Information
zu erhalten.Was aber soll man von einem
Artikel halten, der das grundlegende
Problem des «Willens» auf 32 Spalten
behandelt und der Position Kants ganze

13 Zeilen, nicht einmal einen eigenen

Abschnitt, widmet – sie wird mit
der Rousseaus zusammen behandelt, die
4,5 Zeilen für die volonté générale erhält
–, obwohl Kants Vorstellung vom «freien
Willen» als Schlüssel zu seiner ganzen
Philosophie angesehen werden darf, ferner
diese Position noch heute fundamentale
Bedeutung hat und dies auch von dem
Verfasser des folgenden Absatzes über die
auf Kant folgenden Willenskonzeptionen
Fichte, Hegel, Schelling, Schopenhauer

usw.) bestätigt wird?

besprochen von Andreas Eckl,
geboren 1959, Privatdozent für Philosophie an
der Universität Bonn.

Sachbuch

Sachbuch

Andreas Eckl

Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Band 12, W–Z
Basel: Schwabe Verlag, 2005

Über dreissig Jahre nach dem Erscheinen

des ersten Bandes Buchstaben A–C)
findet das Projekt «Historisches Wörterbuch

der Philosophie» mit dem zwölften
und letzten, dem Band der Buchstaben
W–Z einen Abschluss. Es fehlt nur noch
der Registerband, der noch einmal weitere

Wege durch die wahrhaftgigantische
Menge der Artikel und Einträge 3’670
auf 17’144 Spalten im Grossformat)
verspricht. Das Werk hat seinen festen Platz

in den Bibliotheken der Universitäten.
Die Auflage von 15’000 Exemplaren
richtet sich jedoch auch an ambitionierte
Privatleute und Forscher, in der ganzen
Breite des Faches Philosophie und über
dieses hinaus. Wer auf irgendeine Weise
von der Bedeutung philosophischer
Erkenntnis fürsein und seiner Zeitgenossen
Leben überzeugt ist und den jeweiligen
Stand der philosophischen Einsicht für
ein Ergebnis historischer Entwicklung
hält, wird vermutlich schon einmal einen
Band des Historischen Wörterbuchs zu

Rate gezogen oder zumindest eine
entsprechende Empfehlung erhalten haben.

Die Herausgeber und Verfasser der
Artikel sind anerkannte Fachgelehrte

mehr als 1’500), und auch wenn es

nicht noch andere Quellen dafür gäbe,

so könnte man allein an den editorischen
Entscheidungen und der inhaltlichen
Ausrichtung der einzelnen Artikel den
Wandel des Faches Philosophie innerhalb
der letzten vier Jahrzehnte ablesen. Nicht
von Anfang an – die ersten Pläne datieren

zurück auf das Jahr 1960 und hatten

drei Bände vorgesehen – hatte man
ein solch monumentales Werk ins Auge
gefasst. Dass sich die Philosophie über
ein philosophiehistorisches Nachschlagewerk

erschliessen lasse – davon waren

62 Nr.12/01, 2005/2006 Schweizer Monatshefte



über Horror-Ereignisse in Russland,
beginnend bei Tschernobyl. Erwähnt und
schonungslos untersucht werden
Fehlbeurteilungen, auch üble Medien-Praktiken
in der Schweiz, der Heimat des Autors.

DerLesererfährt aus dem in Text und
Illustration vorbildlich gestalteten Buch –

um einen Fall herauszugreifen –, wie sich

das tagelangmedienwirksam geschilderte
«Heldenepos» der im Irak-Feldzug geretteten

US-Soldatin Jessica Lynch als Ente
entpuppte. Forster lenkt den Blick auch
auf den Anschlag von Madrid im März
2004 und verdeutlicht, wie das Timing
eines terroristischen Bekennerschreibens
an die Presse auch dazu diente, die Regierung

eineseuropäischen Landes zu Fall zu

bringen, wie dieser Erfolg islamistischer
Verbrecher danach aber kein Thema für
die Medien war. Licht in ein düsteres

Kapitel deutscher Medienwirklichkeit
werfen Forsters Darlegungen über den
seinerzeitigen Einfluss der Stasi auf
enthüllungsfreudige deutsche Magazine und
Zeitungen – mit hohem Anspruch, die
sich natürlich dafür bei ihren Lesern nie
entschuldigten.
W ohltuend ist bei der Lektüre die
ideologieresistente Vorgehensweise des
Verfassers. Bei seinen Untersuchungen
vermeidet er das Betreten der spekulativen
Bühne. Die Erhellung der medial verbogenen

Fakten wird von ihm durchgängig
dokumentarisch belegt, die Beweismittel
sind akribisch angeführt, die Quellen
benannt. Forsters Spurensuche lässt nie von
der Forderung ab: Die Wahrheit – nichts
als die Wahrheit! Dort, wo er

Zusammenhänge nicht mehr restlos aufklären
kann, erwähnt er es. Als Anliegen wird
schon im Vorwort postuliert, die
Wirklichkeit in Krise und Krieg aufzuspüren.
I n einer schnellebigen Zeitprofitieren
die Medienganz besonders vom journalistischen

Glaubenssatz, wonach derSchnee

von gestern nicht mehr interessant sei.

Der Wert des vorliegenden Buches liegt
in der Nutzanwendung für heute. Denn
die Methoden beim Entstehen und
Verbreiten von Information, aber auch die
Motive für das Aufbauschen oder
Totschweigen haben sich seit dem Schnee

von gestern nicht geändert.

besprochen von Franz Oexle. Der Journalist
und Buchautor war von 1966 bis 1988
Chefredaktor der Tageszeitung «Südkurier» in
Konstanz.

Franz Oexle

Peter Forster

Die verkaufte Wahrheit
Frauenfeld: Huber 2005

Die Informationsfluthat inderGegenwart
nie gekannte Ausmasse erreicht. Sie umgibt

uns wie unablässig steigendes
Hochwasser. Die Nachricht – manche sagen

die Message – quillt massenweise aus den
Briefkästen, tönt aus dem Radio, huscht
über die Bildschirme des Fernsehens und
überschwemmt das Internet. Der Begriff
Informationsgesellschaft beschreibt
nachgerade eine allumfassende Totalität. Aber
erfahren wir, was wirklich in der Welt,
auch im eigenen Land, geschieht? Wird
uns ungeschminkt berichtet, was war und
was ist? Können wir den Medien vertrauen?

Noch präziser: Wieviel Informations-
Falschgeld befindet sich im Umlauf?

Solchen sich heute vermehrt
stellenden Fragen ging ein Insider der In-formations-

und Medienszene auf den
Grund. Unter dem Titel «Die verkaufte
Wahrheit» legt jetzt der Verlag Huber,
Frauenfeld, ein Buch von Peter Forster
vor, das den Irrungen, Verfälschungen
und Manipulationen bei der Entstehung
und Verbreitung von Informationen
nachgeht. Der Autor, früherer Nahost-
Korrespondent der NZZ danach
angesehener Chefredaktor einer Schweizer
Regionalzeitung, weiss also, auf was er

sich eingelassen hat beim Überprüfen des

Wahrheitsgehalts der von Medien
verbreiteten Botschaften. Was er bei seinen
gediegenen Recherchen zu Tage fördert,
ist stellenweise von fataler Art.
Herausgekommen ist eine ergiebige Fundgrube
für den kritischenNutzer gedruckter und
elektronischer Medien, nicht zuletzt für
den Bürger, der sich nicht gern an der
Nase herumführen lässt.
F orster führt aus der jüngsten
Vergangenheit eine erschreckend hohe Zahl
folgenreicher Verbiegungen der Wahrheit

auf. Die ermittelten Fälle reichen
von Ereignissen in den Irak-Kriegen, über
den Dauerkonflikt zwischen Israel und
den Palästinensern, bis zu wirklichen
oder vermeintlichen Skandalen in der
politischen deutschen Szene, natürlich
auch hin zum Geschehen um den
fundamentalistischen Terror. Nicht ausgespart

bleibt die Medien-Berichterstattung

sachbuch

Andreas Tobler

Institut für
Theaterwissenschaft Hrsg.)
Theaterlexikon der Schweiz

Zürich: Chronos, 2005

3’600 Artikel, 2’168 Seiten, 800
Abbildungen und 3,5 Kilogramm schwer,
das sind die beeindruckenden Eckdaten
des Theaterlexikons der Schweiz.
Aufgespannt wird in den drei opulenten
Bänden des Lexikons ein Panorama des

Theaterwesens in der Schweiz, das vom
Sprechtheater über das Puppen- und
Figurenspiel bis hin zum Musik- und
Tanztheater reicht und so unterschiedliche

Organisationsformen wie das
Stadttheater, die freieSzene, das Amateur-und
Volkstheater sowie Personen, Gruppen
und Institutionen des Kinder- und
Jugendtheaters erfasst. Der Grossteil der
Artikel stellt professionell arbeitende
Schauspieler vor, die im 20. Jahrhundert
in der Schweiz, oder Schweizer, die auf
ausländischen Bühnen auftraten. Rechnung

wurde auch der Viersprachigkeit
der Schweiz getragen. In diesem
Zusammenhang ist besonders die Pionierarbeit
der französischsprachigen Redaktion
hervorzuheben, die mit ihren achthundert
Artikeln jeweils Neuland betreten hat,
sowie die italienischen hier vor allem ein
Artikel zur Bedeutung des Radios für das

Theater)und die siebzig rätoromanischen
Artikel; diese wurden durch eine jeweils
hinzugefügte Übersetzung den
deutschsprachigen Lesern zugänglich gemacht.
Für alle Sprachregionen wird in Sachartikeln

über die Entwicklung einzelner
Theaterformen informiert, so zum Beispiel
über das Arbeitertheater, das
Behindertentheater oder das Fastnachtsspiel. Gerne

würde man inweiteren übergreifenden
Artikeln auch etwas über die Entwicklung
des Amateur- und Volkstheaters oder des

Schul- undJesuitentheaterserfahren.Hier
sind die Benutzer des Lexikons auf die
einzelnen Artikel verwiesen, die es durch
ihre Verweisstruktur aber erlauben, auch
grössere Zusammenhänge nachzuschlagen.

Dadurch sowie in der erstmaligen
Sicherung der historischen Fakten stellt
das Lexikon einen ge)wichtigen Beitrag
zur Kultur- und Theatergeschichte der
Schweiz dar.

Nr.12/01, 2005/2006 Schweizer Monatshefte 63



Sachbuch

Sachbuch

Thomas Petersen und Tilman Mayer

Der Wert der Freiheit.
Deutschland vor einem neuen
Wertewandel?
Freiburg: Herder, 2005

Wirtschaftliche Freiheit setzt ökonomische

Energien und Kreativität frei, sie
schafft Raum für Wachstum und Wohlstand.

Unzählige Studien haben diesen
Zusammenhang für Geschichte und
Gegenwart empirischbelegt. InDeutschland
hat der Grad wirtschaftlicher Freiheit in
den vergangenen Jahrzehnten kontinuierlich

abgenommen. Regulierung und
Umverteilung lähmen die Leistungsgesellschaft,

entsprechend müde und
verbraucht erscheint das einstige ökonomische

Wunderland.
Die aufschlussreiche Studie von Thomas

Petersen und Tilman Mayer zur
Wertschätzung persönlicher Freiheit in
Deutschland, erklärt das Rätsel des

wirtschaftlichen Abstiegs mit mentalen
Verschiebungen. Petersen, deramInstitut für
Demoskopie in Allensbach am Bodensee

arbeitet, und Mayer, Lehrstuhlinhaber
für Politische Wissenschaft in Bonn,
beleuchten das Problem der Freiheit von
zwei Seiten, von der theoretischen und
der empirischen. Einer ideengeschichtlichen

Einleitung, mit Freiheitsdefinitionen

von Rousseau bis Hayek, folgt ein
ausführlicher Teil mit demoskopischen
Daten und Analysen zum Freiheitsverständnis

der Deutschen.
Das Wort «Freiheit» bringen die

Autoren, etymologisch etwas ungewöhnlich,
mit dem gotischen «Freihals» in Verbindung.

Dieser alte juristische Terminus
spielte auf den Hals des freien Mannesan,
der unter keinem Joch gehen muss wie
etwa der Knecht oder ein Tier. Heute sitzt
der Staat den Bürgern mit Steuern und
Abgaben im Nacken; rund die Hälfte des

Jahres rackern sie für das Finanzamt.
Erstaunlich ist, wie geduldig die Deutschen
diesen Zustand hinnehmen.

Seit den frühen siebziger Jahren hat
die Gesellschaft einen drastischen
Wertewandel durchgemacht, den Petersen und
Mayer anhand zahlreicher Meinungsumfragen

illustrieren. Kennzeichen des

von der Studentengeneration 1968
angetriebenen Wertewandels sind die
Herabsetzung bürgerlicher Tugenden sowie
die Abwendung von der traditionellen
Arbeitsethik und von der Bereitschaft zur
Selbstverantwortung. Inzwischen habe
sich aber die Wertekluft zwischen Jung

und Alt fast geschlossen und der Motor
des Wertewandels gestoppt, so das
Autorenduo. Die Dominanz der 68er-Werte
hat ihren Höhepunkt überschritten.

«Freiheit» ist ein schillernder Begriff.
Er hat im Laufe der Zeit höchst
unterschiedliche Definitionen erfahren. Die
bürgerliche Freiheit meint Handlungsund

Entscheidungsfreiheit, gepaart mit
Verantwortung; die sozialistische Freiheit
verspricht dagegen Freiheit von materiellen

Sorgen. Sie ist daher mit staatlicher

Fürsorge, Aufsicht und Kontrolle
verbunden. Obwohl immer noch eine
absolute Mehrheit der Deutschen dem
bürgerlichen Freiheitsbegriff–zumindest
theoretisch – zustimmt, hat die
Versorgungsmentalität deutlich aufgeholt.
Im Widerstreit von Freiheit und Gleichheit

– verstanden nicht nur als Gleichheit
vor dem Gesetz, sondern als Egalisierung
der Ergebnisse – führt jene nach
Umfragen im Westen zwar noch, aber mit
fallender Tendenz. Im Osten des Landes
haben jahrzehntelange DDR-Sozialisation

und Indoktrination tiefe Spuren
hinterlassen. Dort gibt eine Mehrheit der
Gleichheit eindeutig den Vorzug vor der
Freiheit, trotz dem Bankrott des
egalisierenden sozialistischen Modells im Jahr
1989. Der Wert der Freiheit habe «im
Verlauf des letzten Jahrzehnts bezogen
auf Gesamtdeutschland dramatisch an
Boden verloren» beklagen Petersen und
Mayer.

Mitte der neunziger Jahre überwog
das Bedürfnis nach Gleichheit in
Gesamtdeutschland sogar kurzzeitig. Kollektive
soziale Absicherung über den Staat wird
dem Risiko der Freiheit und der
Eigenverantwortung vorgezogen. Zu denken
geben auch die aktuellen Antworten der
Deutschen auf die Frage, welche Art von
Staat sie favorisieren. Als «menschlich»

bezeichnet eine Mehrheit den Staat, der

sich um die Bürger «kümmert» 44 Prozent

der Befragten glauben zudem, der
Staat, der in die Wirtschaft eingreife,
könne mehr Wohlstand erzeugen, wogegen

nur 31 Prozent mehr Wohlstand von
weniger Staat erwarten.
In der DDR wurde den Bürgern planmässig

ein Verlangen nach egalisierender
Versorgung anerzogen. Erstaunlicherweise
hat diese Haltung nach der Wiedervereinigung

1990 auch aufdie Westdeutschen
abgefärbt. Die Frage stellt sich, welcher
Teilstaat dem anderen mental beigetreten
ist. Petersen und Mayer zeigen, wie sehr

im konkreten Konfliktfall der Wunsch
nachdem fürsorglichen Staat vorherrscht.
AllerdingshabenempirischeForschungen
auchergeben,dass jene Menschen, die ihr
Leben aus eigener Anstrengung meistern
und auf eigenen Füssenstehen, durchweg
glücklicher sind als die versorgten, jedoch
vom Staat abhängigen Mitbürger.
H offnung macht, dass nach Umfragen

die jüngereGeneration mehrMutzur
Freiheit aufbringt. Gerade imOsten gebe
es dafür Anzeichen, meinen die Autoren
und sprechen von einem «spektakulären
Befund» Dort würden die Befragten unter

30 Jahren deutlich mehr Wert auf
persönliche Entscheidungs- und
Handlungsspielräume legen. Offenbar tut sich
in der Ex-DDR eine Generationenkluft
zwischen staatsgläubigen Alten und eher

auf Selbständigkeit bedachten Jungenauf.
Ob das zarte Pflänzchen aber gleich die
Kapitelüberschrift «Ein Jahrhundert der
Freiheit?» rechtfertigt? Derdemoskopisch
erfasste Umkehrtrend erscheint noch zu
jung, als dass sich die im Buchuntertitel

formulierte Frage «Deutschland vor
einem neuen Wertewandel?» mit einem
kräftigen Ja beantworten liesse.

besprochen von Philip Plickert.
Der 1979 geborene Ökonom promoviert derzeit

an der Universität Tübingen.

64 Nr.12/01, 2005/2006 Schweizer Monatshefte



Sachbuch

Sachbuch

Ernst Topitsch

Im Irrgarten der
Zeitgeschichte
Berlin: Duncker und Humblot, 2003

Ernst Topitsch starb 2003, und im selben
Jahr erschien auch sein letztes, von ihm
selbst herausgegebenes Buch mit dem
Titel «Im Irrgarten der Zeitgeschichte»

Die Analyse der Aufsatzsammlung gibt
einen guten Einblick in sein Schaffen,
seinen Denkstil und sein Anliegen:
Aufklärung durch klares Denken, durch
Respekt vor Wahrheit und Logik. Der
einleitende Essay ist eine Analyse des

intellektuellen Klimas insbesondere im
deutschsprachigen Bereich. Topitsch
zeigt den Konflikt zwischen Resultaten
der historiographischen Forschung und
den von «Medienschaffenden» und
Politikern verbreiteten «politischen Wahrheiten

» Den Schwerpunkt des Buches

bilden ideologiekritische Betrachtungen
über zwei Denker, deren Affinität hier
wohl erstmals aufgezeigt wird, nämlich
Carl Schmitt und Jürgen Habermas.
Wohl zur Überraschung der meisten Leser

zeigt Topitsch, dass beide in einem
gemeinsamen religiös- theologischen
Untergrund wurzeln. Zwei ältere Essays,

einer über die Universität und einer über
die sogenannte Schuldfrage – thematisch

mit dem Schwerpunkt eng verbunden
– runden den Band ab, der ein
Meisterwerk der Ideologiekritik ist. Topitsch,
der Klassiker der Weltanschauungsanalyse

und der Religionskritik, analysiert
die Religion als Projektion irdischer
Verhältnisse auf eine transzendentale Welt
und die Rückbeziehung von dort auf die
soziale Ordnung S. 23). Religion dient
der Legitimierung von Macht, seitdem es

die Menschheit gibt.

Die Arbeit könnte aktueller gar nicht
sein, in einer Zeit, in der Politiker und
«Medienschaffende» oft wie Priester
einer politischen Religion agieren und die
öffentlich-rechtlichen Anstalten – daher
die veröffentlichte Meinung – durchweht
werden von jenem Geist, den Roland Baader

in seinem Buch«Totgedacht. Warum
die Intellektuellenunsere Welt zerstören»

2002) den «Pesthauch der Frankfurter
Schule» genannt hat. Wenn Abweichler
als Ketzer verfolgt werden – was nicht
nur bei Politikern, sondern auch bei
Historikern Karrieren gefährden, ja zerstören

kann –, sind «Unpersonen » wie Topitsch
besonders wichtig. Topitsch selbst hatte
sich in den Achtzigerjahren als «

komfortable Unperson» bezeichnet, die man
ignorieren kann und nicht zu widerlegen
braucht, weil sie ohnehin in absehbarer
Zeit vergessen sein wird.)
A usgehend von David Hume, hat
Topitsch immer die klare Unterscheidung
zwischen Wissen und Glauben betont S.

14, 144). Zum Wissen gehören Sätze, die
entweder als analytische im relevanten
System beweisbar sind oder – wenn sie

empirischen Informationsgehalt haben
– als fallible Sätze Sachverhalte zutreffend
darstellen und sich in strengen Tests der
Erfahrung bewährt haben. Glauben heisst

hingegen, etwas unbedingt für wahr
halten, obgleich man es nicht beweisen

kann, obgleich es unbeweisbar und daher
auch unwiderlegbar ist.

Das Phänomen, das den Ideologiekritiker

Topitsch beschäftigt, ist die
aktuelle « politische Religion» ein Begriff,
der 1938 von Eric Voegelin geprägt worden

ist. Raymond Aron sprach 1939 von
«religion séculière»; die klassische Arbeit
über den Topos ist das von Hans Maier
herausgegebene dreibändige Werk «

Totalitarismus und Politische Religionen»

1996/97 und 2003). Kennzeichen
einer politischen Religion ist ein oberster,
«höchster» absoluter Wert, der zur Rückkehr

zur Einheit von Kult undPolis führt,
von Religion und Herrschaft, kurz zur
politisch instrumentalisierten Theologie.
Indem Masse, in dem in einemStaat eine

politische Religion wirksam ist, gibt es

dort auch totalitäre Züge. Aus dem
theologischen Denkstil leitet Topitsch später

den gemeinsamen Urgrund der zwei auf
den ersten Blick so ungleichen Denker
Carl Schmitt und Jürgen Habermas ab.

Sie stehen in der Tradition der
Begründungsphilosophie, die unweigerlich zu
Hans Alberts Münchhausen-Trilemma
führt – einem Dilemma, das ein
weiteres Dilemma generiert und das den

Abbruch des Begründungsverfahrens zur
Folge hat.

Gemäss Topitsch gemeinsam ist den
beidenDenkern,diemangewohnt ist,als

Antipoden zu sehen, dass ihr «Verhältnis
zur Wirklichkeit stark durch theologische

Vorstellung bestimmt – und das heisst oft:
verzerrt – ist, » S. 26). Zum Feindbild
beider gehören die Naturwissenschaften
und die industrielle Welt – sei es in Form
des «Antichrist» oder des «Positivismus»

Ihre politischen Religionen zeigen die
Charakteristika jeder Religion, sei sie

transzendental oder politisch:
Unüberprüfbarkeit, Zirkelhaftigkeit und
Beliebigkeit. Carl Schmitt ist essentiell ein
katholischer Fundamentalist, und das

politische Bekenntnis von Habermas
trägt pietistische Züge.
C arl Schmitt war ein juristisches
Chamäleon. Allerdings ist für Juristen
– sobald sie den soliden Stamm des Privatrechts

verlassen und sich auf die schwankenden

Äste des öffentlichen Rechts oder
des Verfassungsrechts begeben – die
Versuchung wohl gross, sich der Macht
anzudienen, um selbst Einfluss und damit
Macht zu erlangen. Schmitt versuchte,
sich den Nationalsozialisten anzutragen,
aber fruchtlos; denn die SS verfolgte ihn
geradezu, und es wäre für ihn wohl gar

gefährlich geworden, hätte nicht
Göring seine schützende Hand über seinen
Staatssekretär gehalten S. 75). Dazu
Topitsch: «Als Anwalt der Mächtigen hatte er

den Grundsatz nulla poena sine lege

bekämpft, als Anwalt der Besiegten beruft er

sich auf ihn. Doch es war auch umgekehrt:
die sich seinerzeit über die Verletzung jenes

Satzes ereifert hatten, setzten sich nun als

Sieger über ihn hinweg. Mit dem Wind
hatte sich der Rauch gedreht» S. 59). Carl
Schmitt verkörpert den klassischen
Fundamentalismus und eine strikte oder

rabiate Christozentrik. Seinem Freund-
Feind-Schema liegt der Kampf zwischen
Christentum und Antichrist zugrunde.
Nach 1945 zog sich Schmitt aus der
Politik zurück und sah sich als

katholischkonservativen Vordenker.
H abermas’ Feindbild ist der
sogenannte Positivismus oder «Szientismus»

66 Nr.12/01, 2005/2006 Schweizer Monatshefte



Sachbuch

«das heisst: die Forderung nach Überprüfbarkeit

» S. 97) und sein Leitbild ist die
«– wohl vom Leitbild pietistischer
Bürgergemeinden inspirierte – Heilsverkündung
vom ‹verständigungsorientierten Dialog›,
dem ‹herrschaftsfreien Diskurs› usw.»
25). Bereits zu Kants Zeiten wurden

die kirchlich institutionalisierten Foren
zunehmend schwächer. Deshalb suchte
Kant nach einem öffentlich-ethischen
Gerichtsort, der sich vom positiven
Recht und der weltlichen Macht deutlich

unterscheidet, aber das individuelle
Gewissen nicht ganz allein lässt.
Habermas greift mit seinem Mythologem
von der «unvermachteten Öffentlichkeit»
diese kantische Institution wieder auf,
«die Himmelsstadt, deren miteinander
sprechende Bürger in bewusster Kommunikation

zum – wohl im Sinne der wahren
Vernunft – vernünftigen Konsensus gelangen

» S. 104). Topitsch weist darauf hin,
dass das bestenfalls für die Kleingruppe
möglich sein kann und vermutet, dass

«die vom Heiligen Geist inspirierte pietistische

Brüdergemeinde das Vorbild
darstellt...» S. 105). In der Himmelsstadt,
im nichtendenden Gespräch «Diskurs»

der idealen Kommunikationsgemeinschaft,

erreichen die durch Habermas
aufgeklärten Bürger einen Konsens. Die
epistemologische Groteske kann noch
gesteigert werden. Den Wissenschaften
wird insgesamt ein falsches Bewusstsein

vorgeworfen. Der von den
Wissenschaften erzeugteobjektivistische Schein
wird durch die kritische Einsicht zerstört,
«dass die Wahrheit von Aussagen in letzter

Instanz andie Intention des wahrenLebens

gebunden ist» Habermas «Erkenntnis
und Interesse» S. 167f.). Topitsch fügt

hinzu: « der Jahrtausende alte Bann ist
gebrochen, das Tor der Himmelsstadt steht

offen – dank Habermas» S. 115).
I m «Historikerstreit» der achtziger
Jahre, nach seinem Protagonisten auch
als «Habermas-Kontroverse» bezeichnet
S. 171), ging es um die Meinungsführerschaft

und das Interpretationsmonopol
der Frankfurter Schule S. 128). Bei der
Bildung von negativen Mythen wird die
priesterliche Tradition fortgesetzt, indem
«ein zu diesem Zweck kultiviertes
Sündenbewusstseinals politisches Machtinstrument
benützt wird» S. 38). Das Dogmatisieren
von historiographischen Thesen und die
Singularitätsbehauptungen gehören zu
dem Beitrag, den die Frankfurter Schule
zur Festigung des Schuldkults geleistet
hat und noch leistet. Kein Wunder, dass

Habermas der gefeierte SPD-Parteiphilosoph

und BRD-Philosoph wurde.
A ls Historiker hat Topitsch mit
seinem Buch «Stalins Krieg» von 1985
Pionierarbeit geleistet. Topitsch war der
erste, der darauf hingewiesen hat, dass

diese These vom Überfallmythos nicht
stimmt. Mit Topitschs Arbeit brach der
Damm. Jetzt begann das Thema diskutiert

zu werden. Eswurde wieder möglich,
offen über die Verbrechen der Alliierten
zu sprechen mandenke an die Rezeption
von Jörg Friedrich). Das Habermassche

Tabu «keine Aufrechnung» – als ob eine
solche überhaupt möglich oder sinnvoll
wäre – scheint gebrochen zu sein.

Die fable convenue vom «heimtückischen

faschistischen Überfall auf das friedliche

und vertrauensvolle Vaterland aller

Werktätigen» war als Glaubenssatz in die
aktuelle politische Religion der BRD
aufgenommen worden. Was wollte Stalin

mit den aufmarschierten Truppenmassen?

Natürlich nur den Frieden sichern!
Ein Inventar der historischen Situation
ergibt aber folgendes Bild. Nach Molotows

Besuch in Berlin war beiden
Parteien klar, dass ein Krieg zwischen ihnen
unvermeidbar war. Jeder gab Befehl zum
Aufmarsch, und die Frage, wer dem
anderen zuvorkommen würde, war
weitgehend vom Zufall bestimmt. Selbstverständlich

ist derjenige, der zuerst angreift,
im Vorteil, denn er hat die Initiative. Es

ist lediglich eine Frage der Wertung der
konkurrierenden politischen Systeme,
die Verursachung zuzuordnen oder das

eine oder andere mögliche Ergebnis zu
bevorzugen. Im vorliegenden Fall wird
der Überfallmythos, ein Restbestand des

seinerzeit von den Siegern verordneten
Geschichtsbildes, in die Dogmensammlung

der politischen Religion
aufgenommen und wird dann – im Stil des

geschichtstheologischen Denkens – als
kognitives Kapital verteidigt. DieOption
für «politische Wahrheit» impliziert die
Geringschätzung von Wahrheit.
A bschliessend sei eine ganz persönliche

Bemerkung erlaubt. Kurz nachdem

ich – aus Schweden und den USA
kommend – begann, mich in der BRD
umzusehen, gab mir Ernst Topitsch, der
sich bereits von Heidelberg nach Graz
abgesetzt hatte, einen Trostspruch mit,
den ich nicht vergessen habe: «Lass die

Dialektiker quasseln, aber lass Dich nicht
verhabermasseln!»

besprochen von Gerard Radnitzky.
Der Autor war bis zu seiner Emeri-tierung

Professor für Wissenschaftstheorie
an der Universität Trier.

Nr.12/01, 2005/2006 Schweizer Monatshefte 67


	Sachbuch

