Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)

Heft: 12-1

Artikel: Objectivité des valeurs et pluralisme culturel en Europe
Autor: Baechler, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Wie kann das gedeihliche Zusammenleben von
Menschen unterschiedlicher Kulturkreise erméglicht
und gestaltet werden? Welche Unterschiede sind

zu tolerieren? In unverwechselbar franzésischer Manier
greift Jean Baechler auf Philosophie, Soziologie und
Geschichte, vor allem aber auf einen rigoros gesetzten
begrifflichen und konzeptuellen Rahmen zuriick,

um eine Antwort zu formulieren. Diese Antwort mag
im Theoretischen geniigen; ihre praktische Umset-
zung stosst indessen, so der Autor, zumindest heute
noch an Grenzen.

(8) Objectivité des valeurs et
pluralisme culturel en Europe

Jean Baechler

Le sujet est d‘actualité en Europe et le théeme
complexe et compliqué. Un chercheur peut au
moins contribuer a dissiper la confusion, méme
s‘il doit confesser que, le probleme une fois po-
sé en termes précis, il n‘apparait aucune solution
simple, rapide et sire.

Clarifications conceptuelles, d’abord. On peut
ramener a quatre les concepts indispensables. En
allant du moins difficile au plus difficile 4 saisir,
on rencontre drabord celui de politie, par quoi il
faut entendre «un ensemble d’individus définissant
un espace de pacification tendancielle vers lintérieur
et de guerre virtuelle vers l'extérieur». Convenons
d’ignorer comme hors-sujet la dimension exté-
rieure belliqueuse. La fin de la politie, ce en vue
de quoi elle est fondée et conservée, est la paci-
fication ou la paix. La paix n’est pas I'abolition
des conflits, car ce serait un objectif impossible
a atteindre. La pacification est bien plutér la ré-
solution des conflits sans recourir a la violence.
Comment parvenir 2 ce résultat heureux? Par la
définition de regles du jeu bien congues ou /oi. En
donnant a chacun le sien ou droit, qu’il s’agisse de
contrats, de distributions, de punitions ou de res-

28

titutions. En appliquant la loi et le droit de ma-
niére A tenir compte des circonstances et des cas
particuliers ou équité. La loi, le droit et I'équité
définissent la justice, si bien que la fin de la politie
devient /a paix par la justice.

Le deuxi¢me concept est celui de régime po-
litigue, entendu comme «les dispositifs et les pro-
cédures appropriés a lactualisation de la fin de la
politier. Il répond 4 la question: «Comment assurer
la justice de maniére a jouir de la paix i Uintérienr?
La réponse a la question résoudrait le probleme
politique de I'espece humaine et désignerait le
«régime naturel» du politique, en ce sens qu’il
correspondrait 4 la nature du probleme posé. Le
théoréme 1 de ce régime naturel pose que «toute
relation de pouvoir doit étre enracinée dans ceux qui
obéissent». Pourquoi? Parce que les étres humains
sont libres de nature, et que des acteurs libres doi-
vent consentir a obéir. Pourquoi le feraient-ils?
Parce que toutes les entreprises humaines exigent
la coopération et que celle-ci réclame, pour réus-
sir, que des compétents donnent des ordres et soi-
ent obéis de ceux qui les ont choisis. On en tire
le théoréme 2 du régime naturel: «route position de
pouvoir est occupée par les délégués des obéissants a
titre circonscrit, temporaire et réversibles. Or, tou-
tes les entreprises humaines se distribuent sponta-
nément en trois ensembles distincts ou «spheéres».
La sphere de /intime concerne les idiosyncrasies
personnelles et les relations humaines immédiates
du face-a-face. Le privé désigne toutes les activités
— économiques, religieuses, ludiques, cognitives,
techniques ... — exigeant d’étre prises en charge
par les individus organisés en groupes. Le public
s’occupe de la paix par la justice; il intéresse cha-
que composante de la politie et exige la participa-
tion directe ou indirecte de tous les individus. La
définition des trois spheres conduit au zhéoréme
3: «la politique est la gestion du public par des po-
liticiens délégués par les ciroyens a titre temporaire,
circonscrit et réversibles. Son corollaire pose que «la
politique n'a pas a se méler des affaires ni intimes
ni privées.» Enfin, le théoréme 4 stipule que le ré-
gime politique approprié a la paix par la justice
est, par nature, mixte, conclusion atteinte déja par
Aristote, Cicéron et Thomas d’Aquin. En effet, le
régime naturel est, 4 la fois, démocratique, puisque
les citoyens choisissent les délégués; aristocratique,
du fait que les délégués sont choisis pour leurs
compétences supposées; et monarchique, car toute
action exige 'unité de direction. L'usage a imposé
un raccourci langagier, qui fait que le régime na-
turel mixte est couramment appelé démocratie.

Le troisieme concept est celui de morphologie,

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



par quoi il faut entendre «les principes de cohé-
rence et de cohésion des sociétés humaines», ce qui
fait tenir ensemble les individus, les groupes et les
réseaux composant une société humaine, 4 la ma-
niére dont les abeilles forment des ruches. Les his-
toires humaines révelent, au long des millénaires,
une dizaine de morphologies distinctes, dont la
nation. Elle émerge en Europe 4 partir des XIVe
et XVe siecles, pour s'épanouir complétement au
XIXe siecle.

Le quatrieme et dernier concept indispensab-
le & la résolution du probleéme posé est le plus
mal défini, celui de culture. La voie la plus directe
pour le saisir est de partir du fait biologique ob-
jectif que notre espéce est libre au sens de non
programmée. Plus précisément, le génome hu-
main définit des limites et des virtualités, dont les
actualisations sont culturelles. Les humains sont
génétiquement programmés pour le langage, mais
non pour une langue particuliére: ils doivent en
apprendre une dans un cercle social. On devient
humain par acculturation dans une pluralité de
cercles sociaux — depuis le ménage jusqu’a, éven-
tuellement, '’humanité entiere —, chacun marqué
par sa «culture», c’est-a-dire sa manieére particu-
liere d’étre humain. De ce fait, chaque individu
humain est, par nature, partout et toujours, défini
dans son identité par trois niveaux de réalité. I
est humain par ce qui le distingue comme repré-
sentant d’une espece et qu’il partage avec tous les
humains passés, présents et a venir. Il est culturel
par les déterminations de 'humain reques dans
des cercles sociaux de rayon varié et partagées avec
tous les membres du cercle. On peut convenir
d’appeler civilisation le cercle le plus large pos-
sible, a 'intérieur duquel les individus bénéficient
de 'humanisation la moins particuli¢re possible.
Il est, enfin, idiosyncrasique par les traits qui le
rendent unique.

Pour compliquer encore plus les choses, les
données empiriques suggerent vivement une hy-
pothése, que I'on peut nommer celle des marrices
culturelles. La non-programmation génétique de
I'espece impose le concept de matrice humaine,
I'ensemble des actualisations culturelles possibles
et compatibles avec les contraintes pesant sur el-
les. Une matrice culturelle est un champ de civi-
lisations possibles, distinguées et caractérisées par
des traits qui ouvrent ou ferment plus ou moins
la matrice humaine. L’hypothése est tentante
et plausible, car, jusqu’ici, 'humanité a connu
deux matrices culturelles clairement distinctes,
'une «primitive» et dominante pendant les cent
ou deux cent mille ans du paléolithique, I'autre

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

«traditionnelle» et mise en place en une dizaine
de millénaires de néolithisation. L’hypothese
est plus risquée, si on pose que 'humanité est
entrée — peut-étre, probablement, certainement
— dans une matrice nouvelle, «moderne». Elle
aussi a émergé en Europe a partir des XIVe et
XVe sitcles et sy est épanouie, avant de diffuser
dans le monde entier et d'inclure, aujourd hui,
I'’humanité entiere, ce que 'on appelle couram-
ment la mondialisation. Dans ce cadre conceptu-
el, la modernité n’est pas une civilisation mais
une matrice culturelle de civilisations, définie
par cinq caracteres fondamentaux: la démocratie,
I'individuation, la science, la différenciation des
«ordres» ou domaines d’activités humaines, et le
développement économique.

* kK

Des lors, le probléme peut étre posé en toute clar-
té et en toute rigueur: «en situation de pluralisme
culturel dans une politie, que doivent admettre rous
ceux qui la peuplent et sur quoi peuvent-ils diverger
au gré de leurs cultures respectives?» La solution de

Tout ce qui a validité humaine universelle doit
étre soustrait au pluralisme culturel et imposé & tous

sans réserve.

principe peut étre tirée directement des concepts:
«tout ce qui a validité humaine universelle doir ét-
re soustrait au pluralisme culturel et imposé i rous
sans réserve; toute transcription culturelle et idiosyn-
crasique de ['humain doit étre tolérée, a condition
qu elle n’inclue pas la négation du principe supéri-
eur duniversalité.» Les applications du principe
doivent étre distinguées, selon que I'on a affaire
a des propositions a validité universelle absolue
ou relative.

Les propositions politiques absolument vraies
ont le statut de «2+2=4» et s'imposent a tous en
tant quhumains rationnels. Ainsi, «/homme est
un animal politique» (Aristote), qu’il faut entend-
re comme «/ espéce humaine et ses représentants vi-
vent nécessairement en politie», est vrai, au sens fort
ol la proposition est simultanément tirée d’une
conceptualisation solide et vérifiée par toutes les
expérimentations permises par les histoires hu-
maines. On peut légitimement discuter des for-
mes et des limites de la politie, mais on ne peut
pas légitimement viser la dissolution des polities
au bénéfice d’une église universelle ou d’une com-
munauté de croyants. L’illégitimité d’une position

29



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

30

aux yeux de la raison n’entraine évidemment pas
son bannissement et sa condamnation politiques,
car chacun jouit, en raison du régime politique
naturel, des libertés d’opinion et d’expression,
de méme qu'il est loisible 4 quiconque de pen-
sée et de proclamer que «2+2=5». Par contre, si
quelqu’un tente d’imposer U'erreur par la ruse ou
la violence, les citoyens ont les meilleures raisons
de le plier & la vérité ou de I'éliminer. C'est pour-
quoi 'expression de «valeur» est trompeuse et
dangereuse, qui suggere vivement que tout n’est
qu’opinion «valorisée» pour des raisons arbitraires
et indécidables en raison.

Une autre application du principe tire les con-
séquences de ce que «la fin du politique et de la
politie est la paix par la justice». Une conséquence
en est que la loi et le droit s'imposent 4 tous et
quaucune minorité ne saurait revendiquer une
exemption de laloi, en prétextant se réclamer d’un
code distinct. D’autre part, la loi positive doit étre
a la fois légale, posée selon des procédures consti-
tutionnelles prévoyant des débats contradictoires,
et légitime, valide au regard de la loi non écrite du
régime naturel. Comme la légalité et la légitimité

Si, dans une politie, la majorité se rallie a la
modernité, des propositions deviennent vraies et
s'imposent a tous.

ne sont jamais définitivement garanties, la loi est
évolutive dans le cadre de la légalité. Par consé-
quent, nul n’a le droit d’affirmer que I'état de la
législation saisie en un moment donné ne saurait
étre dépassé et doit étre conservé a perpéruité.

«Le régime mixte appelé démocratie est le régime
naturel de lespéce humaine». En raison du statut
virtuel de '’humain universel, le régime naturel
doit se plier aux milieux, aux circonstances, aux
génies des peuples, si bien qu’il y a autant de dé-
mocraties distinctes que de polities historiques
qui ont développé ce régime, quoique toutes se
conforment 4 quelques principes fondateurs. Il
est donc faux et indéfendable que la démocratie
soit un produit culturel européen, qu’il soit licite
de choisir n’importe quel autre régime, ou que la
transcription des principes opérée dans telle po-
litie historique soit valide pour toutes. «Tout le
reste [en dehors du bien commun] reléve du privé et
de Uintime et devrait étre abandonné & la discrétion
de chacun», par exemple les moeurs alimentaires,
vestimentaires, affectives...; ou bien les gofits, les
inclinations, les croyances; ou encore les occupa-
tions, les ambitions, les plans de vie.

Les propositions politiques relativement vraies le
sont dans le cadre de référence de la matrice mo-
derne. La situation est délicate, car une matrice
culcurelle est 4 la fois universellement humaine,
puisqu’elle s’applique a I'espéce en tant que telle,
et particulierement humaine, puisqu’on recon-
nait plusieurs matrices successives. Il faut tran-
cher pour ou contre la modernité, ce qui suppose
que l'on ait le choix et que I'histoire universelle
soit réversible. L’hypothese est improbable. De
13, si, dans une politie, la majorité se rallie a la
modernité, des propositions deviennent vraies et
s’'imposent a tous. Elles sont inspirées par les traits
qui définissent la modernité. La démocratie est 2
la fois naturelle et moderne, ce qui la contraint &
prendre des traits modernes, par exemple que le
pouvoir est enraciné dans des individus et non
dans des groupes. C'est que I'individuation s’est
imposée et que I'individu est désormais tenu pour
P'unité d’activité dans tous les départements de
lactivité humaine. En raison de lefficacité in-
comparable de la science, toute question suscep-
tible d’un traitement rationnel doit étre soumise
4 une enquéte scientifique, dont les solutions doi-
vent avoir priorité sur les solutions avancées par
les autres modes du connaitre. Selon la différen-
ciation des ordres, chaque ordre d’activité tend
et doit étre encouragé a se concentrer sur sa fin
propre et les moyens de sa poursuite. Ainsi, la
religion a pour fin la béatitude, qui est un objectif
personnel privé et/ou intime, passé au crible de la
méthode scientifique. Quant au développement
économique, il s'impose irrésistiblement, si bien
que le refuser ne saurait étre qu’un choix échique
personnel intime et/ou privé.

En un mot, la modernité impose des inflexi-
ons 4 la nature, sans jamais la contredire. Qui pré-
tend vivre dans une politie moderne, doit se plier
a ces inflexions. Il est donc illégitime et devrait
étre illégal de se réclamer d’une matrice primitive
ou traditionnelle, pour imposer ou se réserver des
pratiques que la modernité condamne, comme
Pexcision, 'inégalité entre filles et gargons en ma-
tiere d’héritage, le mariage forcé.

* Kk ok

Les ditficultés d’application en Europe provi-
ennent tant de la politie d’accueil que de ceux

-] & Ao ’ . Fa
qu’elle accueille. Du coté européen, la difficulté
majeure est la nation comme morphologie. Sa ge-
nese historique a été placée dans la dépendance
étroite d’une particularité européenne remar-
quable. Il n’y a jamais eu de politie européen-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



ne, sous la forme d’'un empire ou sous quelque
autre forme que ce soit. A sa place, I'histoire a
fait émerger, au sortir de la féodalité et entre les
XIVe et XVle siecles, une pluralité de polities. Le
seul critere utilisable, subjectivement et objective-
ment, pour justifier I'appartenance a telle politie
plutot qu’a telle autre, a été culturel. Or 'unité de
la civilisation européenne est un fait, mais, faute
de politie européenne, cette unité a conservé un
caractere virtuel et n’a trouvé que des expressions
régionales. Chaque politie a tendu A privilégier
et 4 souligner un faci¢s de la civilisation. Or la
compétition internationale a imposé une cohé-
sion forte des polities autour des dynastes. Ces
développements complexes ont fait triompher ce
que 'on pourrait appeler une variante «substan-
tialiste» de la nation, qui valorise unilatéralement
I’homogénéité culturelle de la politie et des in-
dividus, aussi bien comme citoyens que comme
acteurs privés. Cette situation contraste vivement
avec la variante américaine de la nation, que I'on
peut qualifier de «contractualiste».

La nation comme substance rend explosive
toute héeérogénéité trop visible et trop massive.
Il n’y a pas de solution simple et immédiate a
ce probleme. A long terme, sur plusieurs géné-
rations, on peut plaider que, la nation étant un
héritage de la matrice traditionnelle, la modernité
fera surgir une ou des morphologies distinctes.
Cette hypothese intéresse le chercheur, mais ne
sert guére aux citoyens ni aux décideurs. A moyen
terme, sur une ou deux générations, il faut fa-
voriser des négociations pacifiques et spontanées
entre homogénéité et hétérogénéité, de maniere &
abaisser I'intensité de chacune et 4 les faire con-
verger, assez pour éviter les tensions trop graves. A
cet égard, il parait déraisonnable et dangereux de
laisser se former des ghettos culturels ou de favo-
riser la séparation des communautés culturelles.
A court terme et dans 'immédiat, il faut prendre
toutes mesures allant en ce sens.

Du c6té non européen, la difficulté majeure
est la non-modernité dominante des cultures accu-
cillies. Elle est 4 la fois paradoxale et intelligible.
Elle s’explique par le développement économique
européen, intense et brutal, au lendemain de la
guerre et par ses besoins massifs en main-d’oeuvre
peu qualifiée et bon marché. Le paradoxe vient de
ce que le développement économique est un ca-
ractere moderne. De fait, une économie moderne
parvenue a maturité a surtout besoin de matiere
grise, ce qui tend a confiner dans la marginali-
té les enfants et petits-enfants des immigrés des
«Trente Glorieuses», du seul fait que leur héeé-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

rogénéité culturelle est un handicap pour réussir
dans les bonnes filieres scolaires et universitaires.
Ainsi, la non-modernité s’exprime par le refus
ou lincapacité i développer les compétences
exigées pour contribuer positivement au déve-
loppement économique. Elle se manifeste aussi
clairement dans les quatre autres caractéres. La
non-démocratie favorise 'adhésion a des régimes
politiques distincts, le recours a des voies illéga-
les et/ou illégitimes ou, plus insidieusement, la
répugnance ou la maladresse 4 jouer le jeu po-
litique démocratique. La non-individuation se
traduit soit par I'adhésion a des groupes subs-
tantiels, dans lesquels 'individu se fond, soit par
la désocialisation en cas d’échec. La non-science
fait adhérer a4 des croyances traditionnelles qui
n’ont pas déja bénéficié du crible scientifique, en
particulier de 'exégese des textes tenus pour révé-
lés. La non-différenciation insinue la croyance a
la confusion entre les ordres et 'opinion que le
politique, I'économique, le cognitif, le culturel
doivent étre définis d’'un point de vue unique, par
exemple religieux.

Que faire? Il est probablement impossible et

Du c¢6té non européen, la difficulté

majeure est la non-modernité dominante des cultures

accueillies.

certainement contre-productif de bloquer toute
immigration d’éléments culturels extra-euro-
péens. On peut lancer le pari raisonnable que la
modernité I'emportera sur la tradition et que la
minorité s’y adaptera. En attendant, il faut s'en
tenir sans transiger a la loi et au droit et com-
battre activement toute entreprise subversive. 1l
faut, surtout, garder son sang-froid et son bon
sens, car la peur est effectivement trés mauvaise
conseillere.

Die ungekiirzte Fassung dieses Beitrags kann bei der Redak-
tion angefordert werden.

JEAN BAECHLER,
geboren 1937 in
Thionville, studierte
und lehrte Geschichte
und Geographie, bevor
er sich in den 1960er
Jahren der Soziologie
zuwandte und unter
Raymond Aron
doktorierte. Fast
zwanzig Jahre lang
blieb er der Ecole des
Hautes Erudes en
Sciences Sociales
verbunden, seit 1988
hilt er einen Lehrstuhl
fiir Historische
Soziologie an der
Sorbonne (Paris IV).
Baechler ist Ritter der
Ehrenlegion.

3l



	Objectivité des valeurs et pluralisme culturel en Europe

