Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 86 (2006)
Heft: 12-1
Rubrik: Dossier : Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[a—

Zivilgesellschaft braucht Zivilcourage
Europiische Toleranz auf dem Priifstand

o

Folgen von Migration: Europiische Wege
Individualismus und kollektive Bediirfnisse
Islam und europiische Identitit

Dialog der Kulturen heute

Amerika und Europa: Eine Wertekonfrontation
Objectivité des valeurs et pluralisme culturel
Human Rights Are Indivisible

10) Gefihrdet der Islam europiische Werte?

co ~ G\ Wk W
R N TN M TR PRt N N N

AN N N AN N N N N N N

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Einmal mehr hat der Verein fiir Zivilgesellschaft
Exponenten aus Politik, Wirtschaft und Kultur
nach Ermatingen am Bodensee eingeladen. In be-
wusster Abgeschiedenbeit und strukturiert in sechs
Arbeirsgruppen, wurde Ende Oktober die Frage dis-
kutiert, ob die westlichen Werte durch die akruellen
Entwicklungen herausgefordert seien. Der nachste-
henden Einfiibrung durch den Gastgeber und Pri-
sidenten des Vereins folgt auf den anschliessenden
Seiten eine Ubersicht der wichtigsten Wegmarken
und Ergebnisse. (red)

Wenn man iiber Werte diskutiert, sind Stren-
ge und Vorsicht geboten. Es ist zu einfach, den
Wertediskurs aufgrund reiner Gewohnheiten und
geldufiger Vorurteile zu fithren und das Herge-
brachte — die «gute alte Welt» — zu bevorzugen.
Noch hiufiger wird der Weg der Bagatellisierung
und Banalisierung gewihlt, der unvermeidlich zur
Relativierung der Werte fithrt. Die Auffassung,
dass letztlich alles gleichgiiltig sei, ist manchmal
der Vorwand fiir die fehlende Bereitschaft, uns
zugunsten der wirklich entscheidenden Werte
anzustrengen oder gar Opfer fiir sie zu erbringen.
Man vertuscht so mit einer vermeintlichen Uber-
legenheit eine offensichtliche Schwiiche.

In diese zwei Fallen ist unsere Debatte nicht
getappt. Begriffe wie Toleranz, Modernitit und
Universalitit zogen sich wie ein roter Faden
durch die Werte-Diskussionen. Toleranz, die

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

keine Ausrede fiir Schwiche und Furcht sein darf,
muss zur prigenden Uberzeugung werden, die
uns erlaubt, mit Uberlegenheit, Standhaftigkeit,
Ausgeglichenheit und fern von Rachegeliisten auf
die Provokationen der Intoleranten zu reagieren.
Man braucht den Popperschen Grundsatz nicht
zu verlassen: Toleranz kann uns nicht zwingen,
die Intoleranz der anderen zu dulden.

Modernitit — auch dies ein Zentralbegriff
eines der Referate — entwickelt sich parallel zum
wissenschaftlichen Fortschritt und gegen die ar-
chaischen Widerstinde, die uns den Hoffnungs-
horizont verstellen.

Universalitdt soll uns nicht vergessen lassen,
was etwa in der Arbeitsgruppe «Amerika und Euro-
pa» thematisiert wurde: dass gleiche Werte auch
ungleiche Inhalte haben und iiber unterschied-
liche Zugangswege erreicht werden kénnen.

Wie bekannt, wollen unsere Kolloquien keine
Beschliisse fassen und keine allgemein giiltigen
Rezepte und Losungen liefern. Vielmehr wollen
sie anregen und informieren, dariiber hinaus den
Teilnehmern die Méglichkeit bieten, andere Auf-
fassungen und Standpunkte zu héren und darii-
ber zu debattieren. Insbesondere sollen sie uns
weitere Argumente liefern, um unsere Verant-
wortung im Rahmen der Zivilgesellschaft besser
wahrzunehmen. Dieser Verpflichtung sind wir
auch diesmal nachgekommen.

Tito Tettamanti

13



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Dass die Frage nach der Gefihrdung westlicher Werte

immer wieder aufgeworfen wird, deutet in sich schon

eine gewisse Verunsicherung an, einen Mangel an
Selbstsicherheit, wie er fiir die Schweiz und Europa
heute symptomatisch ist.

(1) Zivilgesellschaft braucht

Zivilcourage

Robert Nef

14

Der Verein Zivilgesellschaft hat Exponenten der
Zivilgesellschaft eingeladen, sich wihrend zwei-
er Tage in Gruppengesprichen, in einer Plenar-
diskussion und anhand dreier Vortrige mit der
Frage «Sind unsere westlichen Werte in Gefahr?»
auseinanderzusetzen. In der Plenardiskussion, die
auf den zweiten Tag des Kolloquiums angesetzt
war, hatten zuniichst die Leiterinnen und Leiter
der Gruppengespriche Gelegenheit, aus ihrer
Sicht iiber den Gesprichsverlauf und tiber dessen
Quintessenz zu berichten. Anschliessend war die
Debatte fiir alle Teilnehmer offen. Der Bericht
tiber die Plenardebatte erscheint hier am Anfang
des Dossiers, weil er einer terminologischen Kli-
rung dient, die sich im Zusammenhang mit den
Begriffen der ganzen Debatte aufdringt. Die Ver-
anstalter haben beim Formulieren des Themas
— ganz bewusst — kontroverse Begriffe gewihlt,
die zunichst nach einer Klirung rufen. Was sind
«Werte»? Was heisst «westlich»? Was rechtferti-
gt den Gebrauch des Pronomens «unser»? Zeugt
die Frage nach der Gefihrdung nicht bereits von
einer gewissen abendlindischen Verunsicherung
und von einem Mangel an Selbstsicherheit, wie
er fiir die Schweiz, fiir Europa und fiir die ganze
westliche Welt symptomatisch ist?

Iso Camartin, der Leiter des Panels, erinnerte
in seiner Einleitung an die 1453 erschienene
Schrift «De pace fidei», «(Uber den Frieden, den
Gldubige untereinander halten sollten», von Ni-
kolaus Cusanus. In dieser Schrift wird von einem
fiktiven Konzil berichtet, an dem die Boten der
verschiedenen Glaubensgemeinschaften vor Gott
Rechenschaft dariiber ablegen miissen, wie sie

miteinander umgehen. Nach allseitigen Kla-
gen iiber die Liigen, die jeder iiber die anderen
verbreite, gelangten die Boten zum Schluss, der
Grund des Zerwiirfnisses liege darin, dass jeder
wolle, dass der andere so sei wie er selbst, und dies
wiederum sei darauf zuriickzufiihren, dass Gott
sich noch nicht vollstindig offenbart habe und
somit alle Religionen unfertige, unvollendete,
korrekturbediirftige Einrichtungen seien. Damit
hat Cusanus die Gewaltanwendung keineswegs
gerechtfertigt, sondern eine Basis geschaffen fiir
einen Dialog, in dem sich Toleranz mit Selbstbe-
wusstsein verbinden kann.

Der Stellenwert der Toleranz, die nie gren-
zenlos ist, tauchte in zahlreichen Voten immer
wieder auf. Toleranz ist die Basis des Pluralismus.
Sie hat nichts mit Werterelativismus und auch
nichts mit Werte-Indifferenz zu tun. Fanatiker
und Fundamentalisten lehnen jede Toleranz ab,
da sie im totalen Widerspruch zu ihrer Uber-
zeugung steht. Der Terrorismus, der sich gegen
Ungliubige oder Glaubensfeinde aller Art richtet
und der jede Art von Kompromiss ablehnt, ist
eine logische Konsequenz dieser Grundhaltung,
die tatsichlich eine Bedrohung darstellt. Appelle
an Offenheit, Gesprichsbereitschaft und Wand-
lungsfihigkeit und die Forderung nach einer
besseren Streitkultur, so wurde festgestellt, seien
allein noch keine wirksame Gegenstrategie. Auch
der globale Kampf gegen Armut und Elend helfe
nicht weiter, denn der Terror habe — entgegen
einer weit verbreiteten Meinung — keine 6kono-
mischen Ursachen, sondern ideologisch-religiose.
Immerhin sollte der kulturverbindende Aspekt
der Musik und des Sportes nicht unterschitzt
werden und auch in der Trivialkultur finden sich
offensichtlich mehr Gemeinsamkeiten als in der
Hochkultur. Aut die Frage nach den Alternativen
zur Spirale von Gewalt und Gegengewalt, wurde
der konsequente Riickzug aus den Kerngebieten
des Terrors erwihnt, eine Losung, die aber ihrer-
seits auf Widerspruch stiess und die auch nicht
erfolgversprechend sein kann, weil der Terror ja
seine Angriffsziele auch ausserhalb des cigenen
Kulturbereichs sucht und findet.

Die optimistische Meinung, der Freihandel
als Globalisierung des Tauschprinzips werde mit-
tel- und langfristig die Gewaltanwendung zum
Verschwinden bringen, weil sie sich nicht lohne,
blieb nicht unwidersprochen. Immerhin kann
durch Freihandel wenigstens der Migrations-
druck und das damit verkniipfte Konfliktpoten-
tial vermindert werden. Toleranz kann allerdings,
wie prizisierend eingewendet wurde, nur aus ei-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



ner Position der Stirke heraus praktiziert werden.
Von Minderheiten, die Opfer der Repression
sind, kénne man keine Toleranz verlangen, da
miisse man sich mit der Dialogbereitschaft be-
gniigen.

Neben der Toleranz stand das Spannungs-
feld von Wertebewusstsein und Selbstbewusst-
sein zur Debatte. Wer von «unseren Werten»
spricht, zeigt dabei Selbstbewusstsein, das aber
auch die Tendenz haben kann, in Arroganz um-
zukippen. Der im Plenum umstrittene Begriff
«Leitkultur» wurde von Bassam Tibi, seinem
Erfinder, dahingehend prizisiert, dass er damit
nie die Vorbildlichkeit oder Vorherrschaft einer
bestimmten Kultur in einem bestimmten Raum
postuliert habe, sondern lediglich das gemein-
same Akzeptieren von Richtlinien, von Grund-
werten des Zusammenlebens, von denen sich jede
pluralistische Gesellschaft leiten lassen sollte, weil
sie unerlisslich seien. Dazu gehore die Anerken-
nung der Glaubens- und Gewissensfreiheit und
der freien Meinungsiusserung sowie die Achtung
vor der Person. Wer unter Leitkultur einen ge-
nerell verordneten Kulturkatechismus verstehe,
verletzte die Glaubens- und Gewissensfreiheit.
Unbestritten blieb, dass ein so verstandener Be-
griff der Leitkultur dann unbedenklich ist, wenn
er mit der Maxime verbunden wird, dass in allen
Zweifelsfillen die Freiheit Vorrang hat.

Inwiefern sind «wir» berechtigt, von «unseren
westlichen Werten» zu sprechen? David Hume hat
darauf hingewiesen, dass sich der Fortschrittsgrad
einer Zivilisation daran messen lasse, wie viele
Menschen sich mit einem «Wir» identifizieren.
Mehrtach wurde darauf aufmerksam gemacht,
dass die weltweite Rezeption von Toleranz, Indi-
vidualismus, Rechtsstaat und Menschenrechten
eigentlich eine Erfolgsstory sei, die sich auch
darin spiegle, dass die «westliche Welt» ein be-
gehrtes Immigrationsziel sei. Der Pessimismus
der Philosophen, die stets die Neigung haben, ei-
nen Zerfall von Werten und eine Zunahme von
Riicksichtslosigkeit, Verantwortungslosigkeit,
Hedonismus und Egoismus festzustellen, finde
empirisch keine Stiitze. Historiker und Polito-
logen warnten allerdings vor einer allzu naiven
Fortschrittsmythologie. Der Naturzustand des
Kampfs aller gegen alle kénne sehr schnell und
auch unvermittelt wieder hervorbrechen, selbst
wenn der Kulturzustand fiir alle weniger anstren-
gend und durchaus angenehmer sei. In der Welt-
geschichte sei es immer wieder zu katastrophalen
Zusammenbriichen und zivilisatorischen Riick-
schritten gekommen.

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Politik, so wurde festgestellt, werde oft «aus dem
Bauch heraus» gemacht, und schon oft seien to-
lerante Kopfe in Volksabstimmungen von durch
und durch intoleranten Biuchen iiberstimmt
worden.

Wenn heute von «westlichen Werten» die Re-
de ist, wird fast regelmissig die jiidisch-christliche
Tradition angesprochen, die ja geographisch aus
dem Nahen Osten stammt. Die Verkniipfung
dieser Werte mit dem Toleranzgedanken und
der Idee der Menschenrechte hat allerdings in
Europa stattgefunden und ist, wie etwas salopp,
aber sehr anschaulich formuliert wurde, «auf
unserem Mist gewachsen». Immer wieder wurde
betont, wir miissten lernen, damit umzugehen,
dass unsere Werte nicht iiberall gleich gewich-
tet und interpretiert werden. Immerhin werde
die Wertediskussion in Europas Zivilgesellschaft
erfreulich sachlich gefiihrt, und es gebe fast kei-
ne Tabus mehr. Zwischen den USA und Eur-
opa existieren aber, wie es sich im Rahmen der
Gruppendiskussion und in der Plenardiskussion
zeigte, markante Unterschiede. In Europa ist je-
ner Teil der USA, der heute die Politik bestimmt,

Wer unter Leitkultur einen generell verordneten
Kulturkatechismus versteht, verletzt die Glaubens-

und Gewissensfreiheit.

zu wenig bekannt. Die USA sind nicht mehr ein
Hort des Pluralismus und der Toleranz, wobei
intrakulturelle Gegensitze oft ebenso gross wie
interkulturelle Unterschiede sind.

Dass «unsere westlichen Werte» durchaus ver-
letzlich und verwundbar sind, wurde selbst von
den optimistischen Vertretern der Fortschritts-
und Robustheitsthese nicht bestritten, Es sei zu-
treffend, dass — nach einem Satz des deutschen
Staatsrechtslehrers Bockenforde — die Demo-
kratie die Voraussetzungen ihres Funktionierens
nicht selbst hervorbringen und auch nicht auf die
Dauer garantieren konne. Es geniigt also niche,
mit Stolz auf jene zuriickzublicken, die diese
Werte geschaffen und weiterentwickelt haben.
Man muss auch bereit sein, dafiir zu kimpfen.
Ob nur mit den Waffen des Geistes, wie an die-
sem Kolloquium, oder auch mit andern Mitteln,
blieb als Frage offen.

15



DOSSIER Bedrohung und Behauprung westlicher Werte

Toleranz zu iiben bedeutet letztlich, Balance zu halten
zwischen Beharrungsvermoégen und Wandlungs-
fihigkeit. Ohne Grenzen ist Toleranz nicht denkbar;
fiir Unwiderrufliches ist entschlossen einzustehen.
Gleichzeitig ist aber auch die Bereitschaft zu iiben,
eigene Positionen stets neu in Frage zu stellen.

(2) Europiische Toleranz auf
dem Priifstand

Daniel Briihlmeier

Der folgende Beitrag
ist eine Zusammen-
fassung der Ergebnisse
der Arbeitsgruppe I
«Europiische Toleranz
auf dem Priifstand»
des Kolloquiums «Sind
unsere westlichen
Werte in Gefahrin,
unter dem Vorsitz von
Katja Gentinerta,
Chefin Strategie und
Aussenbeziechungen,
Kanton Aargau, Lenz-
burg.

Die Beschiftigung mit Toleranz hat eine lange
und bewihrte akademische Tradition; einerseits
wird der Begriff und seine philosophische Trag-
weite analysiert, andererseits wird der gerade fiir
die Geschichte Europas konstitutive Umgang
mit Toleranz beschrieben. Fiir die Arbeitsgruppe
war schnell klar, dass Toleranz nicht Permissivi-
tit oder Gleichgiiltigkeit sein darf, sondern auf
echtem Respekt und aut Gegenseitigkeit beru-
hen muss. Auch hat sich, wie eine Aufstellung
von Katja Gentinetta zeigt, in der Geschichte die
Begrifflichkeit in einer aufsteigenden Treppe des
moralischen Lernens von der Intoleranz hin zur
Akzeptanz entwickelt:

‘ Akzeptanz («kulturelle Toleranzy) ‘

‘ Toleranz mit Grenzen (politische Toleranz, Grundrechte) ‘

‘ Respekr (Trennung Kirche/Staat, Gewissensfreiheir) ‘

‘ Koexistenz (cuius regio, eius religio) ‘

‘ Erlaubnis (religidse Toleranz, tolerantia > permissio) ‘

‘ Intoleranz (Inquisition) ‘

16

Solche philosophischen Klirungen wurden al-
lerdings jih gestért durch das Bekenntnis zum
«schlechten Gewissen», zur steigenden persén-
lichen Verunsicherung mit und iiber Toleranz im
heutigen Alltag, sur le terrain. In den stfentlichen
Sozialdiensten werden Kaderfrauen von den (vor-
nehmlich auslindischen) «Kunden» nicht mehr
als volle Person genommen, und es wird nach
dem Chef verlangt. Und in unseren Grossstidten
stirt nicht so sehr das Kopftuch als die Respekt-
und Gedankenlosigkeit der heutigen, durchaus
auch einheimischen Jugend, die die Schuhe auf
die Sitzpolster legt oder laut und Burger mamp-
fend im Bus eine schweigende Mehrheit stort.
Muss man all das wirklich «dulden»? Und was
ist mit Jugendbanden, die Vorstadtquartiere ter-
rorisieren?

Die heutigen Probleme sind global. Sind die
Werte auch universal, und wenn ja, was heisst
das genau? Fiir eine Fraktion der Arbeitsgruppe
ist die Sache klar: westliche Werte — Freiheit und
individuelle Selbstverwirklichung, Demokratie,
Rechtsstaat und Menschenrechte — sind Errun-
genschaften eines jahrhundertelangen Prozesses
in Europa und vor allem in den USA. Sie werden
dort kompromisslos gelebt und gegen gewaltsame
terroristische Angriffe verteidigt. Sie basieren auf
einem jiidisch-christlichen Wertegefiige und sind
vor allem dem Islam in ihrer Anziehungskraft, in
ihrem 6konomischen und gesellschaftlichen Er-
folg, letztlich aber auch ideologisch und gedank-
lich iiberlegen.

Die amerikanische Intervention im Irak wi-
re demnach indiskutabel legitim und durch die
Elimination eines schrecklichen Diktators erfolg-
reich — beim Kosovo sei das dann allerdings schon
viel komplizierter. Konsequenterweise wird auch
verlangt, diese Werte iiber den Skonomischen
Erfolg zu stellen und sie, etwa im Umgang mit
China und anderen menschenrechtsverletzenden
Regimen, resolut einzufordern. Die europiische
Gesellschatt, Rumstelds «old Eurape», ist dem-
gegeniiber geprigt durch Zaudern, durch zuviel
Toleranz mit Intoleranten, vor allem denjenigen,
deren Terror mit einem absoluten Wahrheitsan-
spruch daherkommt.

Dies bleibt allerdings nicht unwidersprochen.
Terror sei selbstverstindlich zu bekimpfen; dazu
geniige das Strafrecht. Gerade die derzeitige Ad-
ministration der Vereinigten Staaten trage aber
ihrerseits Ziige eines politschen, méglicherwei-
se religids begriindeten Fundamentalismus, der
nicht nur intolerante Ziige gegen Andersdenken-
de habe, sondern sich die Wahrheit nach eigenen

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Glaubenssitzen zurechtzimmere. Der aufklire-
rische Zweifel hiiben wie driiben, der letztlich
in einer Suspendierung letzter Wahrheitsfragen
gipfelt, sei auch eine gesellschaftliche und mo-
ralische Errungenschaft, die angesichts letztlich
archaischer oder vormoderner Infragestellungen
nicht einfach iiber Bord geworfen werden diirfe.

Weitere Stimmen warnen, dass die Universa-
litit briichig sei. Was wir als Bekenntnis zu uni-
versalen Werten verstehen, konnten die dadurch
vom Westen implizic kritisierten Schwellenlinder
auch als Arroganz derjenigen auffassen, die von
ihnen Nahrungsmittel importieren und an sie die
eigenen Menschenrechte exportieren.

Werte miissen vermittelt werden, in der Fami-
lie, der Gemeinschaft und der Schule. Zur Rolle
letzterer entspann sich eine interessante Diskussi-
on, die im Wesentlichen zwei Hauptperspektiven
artikulierte. Die einen meinten, das kénne nur
der Markt, und staatliche Bildungsinstitutionen
seien dazu nicht in der Lage. Deren behauptete
Neutralitit sei nur ein Trugbild, das sich leicht
von Gutmenschen ausbeuten lasse und letztlich
die private Meinungsfreiheit ungebiihrlich ein-
schrinke. Dies sei auch dort der Fall, wo Gesetze
die Gesinnung der Leute vorschreiben oder prii-
fen wollten und letztlich Schniiffelei betrieben.

Dem wurde nicht minder entschieden entge-
gengehalten, dass nur eine staatliche Schule alle
Grundwerte anbieten kdnne und diese nur durch
sie garantiert werden konnten. Gerade Kinder
aus fundamentalistischen Traditionen miissten
im Alter zwischen sechs und sechzehn unsere
(Mehrheits-)Werte kennenlernen (miissen). Ein
einigermassen passabler Grundkonsens wiirde die
Atomisierung der Gruppen oder die Gefahr von
Parallelgesellschaften bannen. Der Glaube an ge-
meinsame Werte sei unerlisslich und miisse in
gegenseitiger Anstrengung errungen werden.

In dieser interessanten, letztlich aber unent-
schiedenen Gegeniiberstellung blieb eigentlich
eines unbestritten, Dem Gefiihl der Verunsiche-
rung, dem schlechten Gewissen ist ein offensiveres
Einstehen fiir unsere Grundwerte und eine stir-
kere Bereitschaft zur Verteidigung derselben ent-
gegenzusetzen. Das kann und muss durchaus im
Alltag beginnen, wo mehr Eigenverantwortung
und Respekt gefordert wird, vor allem im grauen
Bereich. Toleranz darf auch nicht Feigheit und
Schweigen bedeuten; das eigene Gewissen und
eigene Werte sollten ausgedriickt und mitgeteilt
werden. Letztlich ist Zivilcourage gefordert, Mut
und Unerschrockenheit, fiir die eigenen Werte
einzustehen und Position zu bezichen. Allerdings

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

wurde hier auch Senator Daniel Patrick Moyni-
hans Devise vom «benign neglect» eingeworfen
— «das grossziigige Ubersehen» sozusagen, das
gewisse Ausreisser einfach mit weniger Aufmerk-
samkeit beehrt. Die Antwort diirfte einmal mehr
in einem klugen und situativ richtigen «Das-eine-
tun-und-das-andere-nicht-lassen» bestehen.

Es braucht daher wieder eine «politique de pro-
ximité», die uns vor allem in den Stidten so stark
abhanden gekommen ist. Dazu eine (friedliche)
Streitkuleur, wie sie uns, gerade in der Schweiz,
entschieden fehlt. Das heisst, andere Positionen
zunichst einmal als solche zu akzeptieren, um sie
dann mit gewissen Konzessionen anzunchmen,
oder aber ihnen gegeniiber auch unverriickbar an
Wichtigem festzuhalten. Und es miisste moglich
sein, ein urspriinglich nationalstaatliches Modell
(erfolgreich, auch mit seiner Ideologie) auf eine
tibernationale Ebene zu transponieren, dies ein-
schliesslich eines gewissen Ausmasses an Trans-
ferleistungen.

Toleranz, gerade die liberale, heisst also Gren-
zen zu setzen, und vor allem auch, die Balance
zu halten zwischen Beharrungsvermogen und
Wandlungsfihigkeit. Toleranz ist ohne Grenze

Toleranz zu {iben bedeutet nicht, alles zuzulassen.
Sie darf auch nicht Feigheit und Schweigen bedeuten.

nicht denkbar, und Toleranz iiben bedeutet eben
gerade nicht, alles zuzulassen. Man muss auch
entschieden fiir das Unumstéssliche einstehen
konnen. Andererseits wiirden wir den Boden
richtig verstandener Toleranz verlassen, wenn wir
nicht auch bereit und im Stande wiren, unsere
eigene Position in Frage zu stellen. Toleranzkon-
flikte politisch zu lésen bedeutet demnach auch,
gesellschaftlichen Wandel zu akzeptieren und zu-
zulassen.

DANIEL
BRUHLMEIER
promovierte an

der Universitir St.
Gallen und ist heute
Leiter der Abteilung
«Politische Planung
und Koordination»
der Staatskanzlei des
Kantons Ziirich.

17



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Eindeutige Losungen lassen sich nur finden, wenn

ein klar definiertes Problem vorliegt. Gerade im Bereich
der Migration aber gibt es sowohl bei der Beurteilung
der Ausgangslage als auch bei der Abwigung von

Handlungsoptionen eine «multikulturelle Vielfalt».

(3) Folgen von Migration:
Europiische Wege

Jiirg de Spindler

Der folgende Beitrag
ist eine Zusammen-
fassung der Ergebnisse
der Arbeitsgruppe 11
«Die Folgen der
Migration und die euro-
piischen Optionen»
des Kolloquiums «Sind
unsere westlichen
Werte in Gefahr?»,
unter dem Vorsitz von
Roger Koppel, Chef-
redaktor «Die Welt»,
Berlin.

18

Auch beim Thema «Migration» lisst sich die al-
te Auseinandersetzung zwischen einer Ordnung
durch Selbstregulierung und einer Ordnung durch
staatliche Planung wiederfinden. Zum einen steht
die liberale Primisse des freien Personen- und
Giiterverkehrs in Europa als unerlisslicher Vor-
aussetzung fiir Wettbewerb und dadurch auch fiir
Leistungssteigerung. Zum anderen stellt sich die
Frage, ob in den kleinrdumigen, eng besiedelten,
von dichtmaschigen Sozialsystemen iiberwucher-
ten Staaten cine staatliche, regulierende Interven-
tion angebracht sei. Von diesem Spannungsfeld
aus, das der Gruppen-Vorsitzende Roger Koppel
eingangs aufzeigte, wurden verschiedene Facetten
der Migration besprochen, die im folgenden in
zehn Thesen zusammengefasst werden.

These 1: Es besteht ein Trade-Off zwischen dem
freien Giiter- und Kapitalverkebr einerseits und dem
Personenverkehr andererseits. Dies wird vor allem
daran ersichdlich, dass Behinderung des Giiter-
oder Kapitalverkehrs den vollen Einsatz der ver-
fiighbaren Ressourcen eines Landes verunmaéglicht.
Als Folge werden vor allem Arbeitskrifte nicht
nach dem Freihandelsprinzip der komparativen
Vorteile eingesetzt. Als logische Konsequenz
«sucho» sich die Arbeit ihren Weg dorthin, wo
Nachfrage fiir ihren Einsatz vorhanden ist, mit
anderen Worten: wird billige Arbeitskraft nicht
mehr im Ursprungsland genutzt, sondern vom
Zielland angezogen. Die Migration kompensiert

demnach fehlende Handelsoptionen, was am bes-
ten anhand der Landwirtschaftspolitik Europas
illustriert werden kann.

These 2: Die Migration iibt heute einen hohen
Druck auf die Institutionen des Sozialstaates aus,
was bei diesen Reformbedarf auslost. Die hiufig ge-
hérten Klagen tiber den Missbrauch ausgebauter
Sozialleistungen miinden in Forderungen nach
einer Einschrinkung der Migration. Damit wiir-
de jedoch das Pferd am Schwanz aufgeziumt, da
selbst bei einem absoluten Einwanderungsstopp
die Missbrauchsgefahr weiterhin bestiinde. Dem-
zufolge sind vielmehr die Sozialsysteme dahin-
gehend zu reformieren, dass sie jeweils wieder
autonom funktionieren, d.h. gemiss dem Versi-
cherungsprinzip einen mdéglichst geschlossenen
Finanzierungskreislauf aufweisen. Bei a-fonds-
perdu-Leistungen nach dem Fiirsorgeprinzip
kénnen Hiirden, zum Beispiel in Form von Ka-
renzfristen, eingebaut werden.

These 3: Von einer Vilkerwanderung kann
nicht die Rede sein, da — im Gegensatz zu friiher —
nicht mehr ganze Stimme unterwegs sind. Damals
handelte es sich um grosse Migrationbewegungen
ganzer Volksgruppen, wihrend heutzutage in der
Regel Bevolkerungsteile aus jeweils verschiedenen
Herkunftslindern abwechslungsweise migrieren.
Hierbei ist in Erinnerung zu rufen, dass die Bewe-
gungen weltweit nicht auf einen Kontinent zie-
len, sondern dezentral, zum Teil innerhalb von
Regionen, ablaufen.

These 4: Wer die Personenfreiziigigkeir befiir-
wortet, sollte konsequenterweise auch vollstindig
auf flankierende Massnahmen verzichten. Es ist pa-
radox, dass dieselben Kreise, die fiir einen freien
Personenverkehr plidieren, gleichzeitig nach ein-
schrinkenden «flankierenden Massnahmen» ru-
fen. Dahinter steckt eine eklatante Inkonsequenz,
die dazu fithren kann, dass bisher funktionieren-
de Bereiche neu mit zusitzlichen Regulierungen
belastet werden.

These 5: Die Migration soll zur Optimierung
des Wirtschafisstandorts beitragen, was die Defini-
tion einer wirtschaftspolitischen Siegerstrategie fiir
diesen voraussetzt. Die Migration liesse sich dem-
nach als Instrument fiir eine erfolgreiche Forderung
eines Wirtschafisstandorts einsetzen. Dies wiirde
auf eine selektive Aufnahme aufgrund von Qua-
lifikationskriterien hinauslaufen, was wiederum
eine Planung seitens einer staatlichen Behorde
voraussetzen und dabei die Frage aufwerfen wiir-
de, nach welchen Kriterien und Anreizen diese
industriepolitisch anmutende Massnahme umge-
setzt und feingesteuert werden solle.

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



These 6: Allgemein soll das Selbstbewusstsein ge-
geniiber Migrationsbewegungen gestirks werden.
Im Gegensatz zu einer pauschal befiirworteten,
bedingungslosen Migration unter Betonung ih-
rer mystifizierten multikulturellen Bereicherung
seien ordnungsschaffende Regulierungen vorzu-
nehmen. Dies kann zum Beispiel durch die be-
reits erwihnte Instrumentalisierung oder durch
eine entsprechende Reform des Sozialstaates ge-
schehen.

These 7: Eine sogenannte Leitkultur ist nicht
als dogmatisch definierte Gesinnung zu verstehen,
sondern als Regelbiindel fiir den Prozess, in dem die
Bestimmungen des Zusammenlebens zu definieren
sind. Im Sinne einer «<Hausordnungy ist es wich-
tiger, sich auf solche Prozesse der Anpassung von
Regeln zu einigen, als inhaltsorientierte Wertesy-
steme aufzuzwingen.

These 8: Grundsitzlich ist eine freibeitliche
Lisung einer einschrinkenden Intervention durch
staatliche Regulierungen vorzuziehen, ganz nach
dem Prinzip «in dubio pro libertater. Damit wird
einer zu starken oder vorschnellen Regulierung
weiter Gesellschaftsbereiche im Zusammenhang
mit der Migration ein Riegel geschoben. Dies gilt
insbesondere fiir das Uberschwappen freiheits-
beschrinkender Normen in Bereiche, die der
Migration «vor-» oder «nachgelagert» sind, zum
Beispiel wenn Tourismus oder Forschung infol-
ge migrationspolitischer Massnahmen erschwert
wird.

These 9: Die Diskussion iiber Migration soll
nicht heisser gefiibrt werden als nitig. Sie kann
ebenso als gutes Zeichen fiir die Attrakdvitdt und
damit den Erfolg unserer Gesellschaftsordnung
interpretiert werden. Im Gegensatz zur oft herauf-
beschworenen Gefahr der Unterwanderung de-
mokratischer Gesellschaftssysteme durch fremde
Einfliisse, deutet die Migration viel eher auf deren
Actraktivitit hin. Demnach geht es nicht darum,
Systeme zu demontieren. Ganz im Gegenteil: das
Leben ist innerhalb dieser Systeme besser zu ad-
aptieren und kreativ zu gestalten. Es kann dabei
durchaus auch Gedankengut vermittelt werden,
das sich spiter einmal ausserhalb des Einwande-
rungslandes anwenden lisst. So sollten beispiels-
weise religiose Lehrer wie Imame eine Schulung
erhalten, die nicht primir auf die Bediirtnisse des
Einwanderungslands ausgerichtet ist.

These 10: Uber Chancen und Gefahren trans-
nationaler Koordinationsversuche konnen keine ab-
schliessenden Urreile gefiillt werden. Es ist schwer
abschitzbar, inwiefern der Abbau nationaler
Kontrollsysteme, die auf linderspezifische Gege-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

benheiten abgestimmt sind, durch den Aufbau ei-
ner supranationalen Behorde kompensiert wiirde,
die stiirker koordiniert und frithzeitiger einwirken
kénnte. Méglicherweise ist anstelle eines Null-
summenspiels auf einen kombinierten Einsatz
der Mittel auf beiden Ebenen zu setzen.

Die Tatsache, dass Migration ein vielschichtiges
Problem ist, darf nicht zum Vorwand dafiir ge-
nommen werden, auf die Erarbeitung konkreter
Massnahmen zu verzichten, die ihrerseits auf einer
sorgfiltigen ordnungspolitischen Analyse fussen.
Emigration und Immigration sind eine Tatsache.
Fiir beide existiert eine Nachfrage und verlocke
zum Gedankenspiel, Emigrationsangebot und
Immigrationsnachfrage — und vice versa — durch
eine Marktlésung zu verkniipfen und einen inter-
nationalen «Markt fiir Humankapital» bzw. einen
«Markt fiir Migration» zu schaffen. Der regulie-
rende Preis wiirde verschiedene Kostenelemente
der Migration umfassen, zum Beispiel Informati-
onskosten seitens der Nachfrage und Reisekosten
seitens der Migrierenden. Die Frage nach den
Motiven und nach der Freiwilligkeit stelle sich

Eine sogenannte Leitkultur ist nicht als dogmatisch

definierte Gesinnung zu verstehen, sondern als
Regelbiindel fiir den Prozess des Zusammenlebens.

dann nicht insofern mehr, als sie — wie bei allen
Tauschgeschiften — von den Beteiligten und Be-
troffenen selbst entschieden wird. Jedoch bleibt
bei derart komplexen Mirkten die Frage nach
einem allfilligen «Marktversagen» offen. Wenn
ein solches vorliegt, sind auch aus liberaler Sicht
Interventionen des Staates gerechtfertigt. Im
«Marke fiir Migration» stehen vor allem Externa-
litaten zur Debatte, wie zum Beispiel das Aufbiir-
den von Sozialversicherungskosten im Zielland
oder der fehlende Schutz von Privateigentum im
Herkunftsland. Daraus folgt, dass jede interven-
tionistische Regulierung der Migration, gegen-
tiber lokaler Ursachenbekimpfung, héchstens
die zweitbeste Losung ist. Eine Forderung des
Freihandels vermindert 6konomisch motivierte
Emigration, und eine Reform der Sozialwerke
verhindert jene Zuwanderung, die nicht durch
den Arbeitsmarkt, sondern durch falsche Anreize
unseres Sozialstaates motiviert ist.

JURG DE SPINDLER

ist Politikberater bei

Hellfeier & de Spindler

GmbH, Ziirich.

19



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Ob die fortschreitende Okonomisierung des Lebens
mit Notwendigkeit auf Kosten des Gemeinwohls gehen
miisse, bleibt umstritten. Sicher ist, dass auch moderne,
arbeitsteilige Dienstleistungsgesellschaften auf sympa-
thiefihige und kooperationsbereite Menschen

angewiesen sind.

(4) Individualismus und
kollektive Bediirfnisse

Robert Nef

Der folgende Beitrag
ist eine Zusammen-
fassung der Ergebnisse
der Arbeitsgruppe I11
«Individualistische
Ethik und kollektive
Bediirfnisse der Gegen-
wart» des Kolloquiums
«Sind unsere westli-
chen Werte in Gefahr?»,
unter dem Vorsitz

von Ursula Pia Jauch,
Professorin fiir
Philosophie und
Kulturgeschichte,
Universidit Ziirich.

20

Die Arbeitsgruppe diskutierte das Spannungsfeld
zwischen individuellen und kollektiven Bediirf-
nissen, anhand von Thesen, die beim Individuum
eine Tendenz zu zunechmendem Egoismus und
abnehmender Riicksichtnahme auf kollektive Be-
diirfnisse diagnostizierten. Wo bleibt die Orien-
tierung am Gemeinwohl in einer Gesellschaft, in
der die individualistische Gliickssuche zum zen-
tralen Wert wird? Dass der Mensch in der Frithen
Neuzeit endlich «Ich» zu sagen gelernt hat, galt
lange Zeit als einer der positiven und fortschritt-
lichen Aspekte der modernen, westlichen, eben
«aufgeklarten» Zivilisation. Doch schon Imma-
nuel Kant hat in seiner Anthropologie auf eine
merkwiirdige Dynamik hingewiesen, die im We-
sen des Menschen selbst verankert zu sein scheint:
«Von dem Tage an, da der Mensch anfingt durch
Ich zu sprechen, bringt er sein geliebtes Selbst, wo er
nur darf, zum Vorschein, und der Egoism schreiter
unaufhaltsam fort.»

Inwiefern nun dieser Egoismus tatsichlich
voll zu Lasten des Gemeinwohls gehe, war Gegen-
stand einer ersten Gesprichsrunde, in der auch
die These der generellen Gefihrdung «westlicher
Werte» in Frage gestellt wurde. Was sind diese
«westlichen Werte», und gibt es noch geniigend
Argumente, um sie als «historisches Vermichtnis
Europas» an die Weltgesellschaft zu reklamieren?
Toleranz, Achtung der Menschenwiirde, indivi-
duelle Freiheit, Rechtsstaatlichkeit und Demo-

kratie sind heute — allerdings in unterschiedlicher
Gewichtung — allgemein anerkannte Grundwerte.
Sind sie tatsichlich mehr gefihrdet als in andern
Epochen? Sollte man nicht eher von einem ei-
gentlichen Durchbruch reden, bei dem es aller-
dings immer wieder zu Riickfillen kommt?

Fiir viele Diskussionsteilnehmer war die Ge-
geniiberstellung von privaten «individualisti-
schen» und o6ffentlichen Interessen zu eindimen-
sional. Privateigentum, Vertrag und Haftung
sowie das Geld, so wurde argumentiert, diene
nicht nur der egoistischen Bediirfnisbefriedigung,
sie seien auch die Basis sozialer Vernetzung. Der
Durchschnittsmensch strebe nicht nur nach Pro-
fit, er wolle auch Anerkennung und Geborgen-
heit. Okonomische Wertschopfung basiere im-
mer auch auf personlicher Wertschitzung. Am
Schutz des Privateigentums und an der Zulassung
von Privatautonomie gebe es auch ein eminentes
offentliches Interesse.

Eine weitere These befasste sich mit der Um-
und Abwertung der Tugenden. Die klassischen
vier Kardinaltugenden, wie sie etwa bei Aristote-
les erscheinen — Gerechtigkeit, Tapferkeit, Weis-
heit und Missigung — hatten die Funkdion, das
Zusammenleben der Menschen in einem «sitt-
lich» geordneten Gemeinwesen zu stirken und
zu garantieren. Schon in der frithen Industriege-
sellschaft haben sich diese klassischen Kardinaltu-
genden abgenutzt und sind durch die sogenannten
«biirgerlichen» Tugenden — Ordnungsliebe, Spar-
samkeit, Piinktlichkeit, Fleiss — ersetzt worden.
Geht diese Um- und Abwertung der Tugenden
weiter? Ist es heute so, dass derjenige, der sich am
besten in der Neid- und Konkurrenzgesellschaft
durchsetzen kann, einen «neuen» Wertekanon
aufstellt, in dem die privaten Interessen gleich-
sam als 6ffentliche Tugenden im Uberlebens-
kampf erscheinen? Was frither noch als Laster
galt — Egoismus, Gier, Riicksichtslosigkeit, Ver-
antwortungslosigkeit, Hedonismus, gnadenlose
Durchsetzung privater Interessen —, wird heute
sozusagen als heimliche oder «invertierte» Tu-
gend im verschirften Kampf ums 6konomische
Uberleben in einer globalisierten Gesellschaft an-
gesehen. Sind also unsere heutigen Tugenden das,
was frither noch als Laster gegolten hitte?

Schon 1715 postulierte der englische Philo-
soph Bernard Mandeville in seiner «Bienenfa-
bel»: «In grossen Staaten hats / Fiir Tugend keinen
Platz». Es seien die privaten Laster, die letztlich
die Welt und den Handel am Florieren hielten.
Das sittliche» Gemeinwesen sei eine Erfindung
der Ideologen, seine Durchsetzung fiihre in whe

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



long run immer zu Fanatismus, Unfreiheit und
dkonomischem Untergang. Dies liege im Wesen
des Menschen selbst, der eben auch nur ein nach
Bediirfnisbefriedigung strebendes héheres Tier
sei, und «Alle in Freibeit lebenden Tiere streben
ausschliesslich nach Befriedigung ibrer Begierden
und folgen ganz naturgemdss ibren Neigungen, oh-
ne sich darum zu kiimmern, welches Gute oder Bise
fiir andere aus ibrer Befriedigung entspringt.»

Herausgefordert durch Mandevilles provo-
kative These, ergab sich eine lebhafte Debatte
zum Thema «Okonomisierung des Lebens». Sie
wurde mehrheitlich als Bedrohung des Gemein-
wohls wahrgenommen. Der homo wconomicus
habe es verlernt, sich an den Bediirfnissen eines
Gemeinwesens zu orientieren und sich fiir die
Belange einer «abstrakt» gewordenen Mensch-
heit und deren Uberleben einzusetzen. Wenn
der Trend zum Hedonismus dominiere, bestehe
die Tendenz, die Sorge um das Gemeinwesen den
«Spezialisten» — von den Politikern bis hin zur
stindig wachsenden Expertengruppe der Sozial-
arbeiterinnen, Psychologen, Altenpflegerinnen
zu iiberlassen. Auch dieser eher kulturpessimisti-
schen Diagnose wurde kaum widersprochen. Ein
«Defizit an Gemeinschaft», an Geselligkeit, an
menschlicher Wirme und an «Sozialkapital» wur-
de zwar in unterschiedlicher Terminologie doch
ziemlich einmiitig festgestelle. Das Urteil iiber
die Ursachen dieser Entwicklung fiel allerdings
sehr unterschiedlich aus. Ist der Wohlfahrtsstaat
eine Errungenschaft, die die diagnostizierten
Defizite zu kompensieren sucht, oder ist er eine
Hypothek, die mitverantwortlich ist fiir die zu-
nehmenden Mingel? In zahlreichen Voten kam
eher die zweite Sichtweise zum Ausdruck: der
Riickgang sozialer Tugenden sei keine Folge der
Okonomisierung des Lebens, sondern die Konse-
quenz der fortschreitenden wohlfahrtsstaatlichen
Entmiindigung. Wer das Defizit an sozialen Tu-
genden durch Zwangsvorschriften und -abgaben
auszugleichen versuche, begebe sich, so wurde
argumentiert, in einen Teufelskreis. Dem wurde
entgegengehalten, dass es heute technologische
Gefahrenpotentiale gebe, bei denen ein Verzicht
auf Zwangsvorschriften verheerende Wirkung
hitte.

Die Frage, ob die Okonomie im allgemeinen
und die Marktwirtschaft im besonderen insge-
samt auf die Menschen eher brutalisierend und
entsolidarisierend wirke, oder zivilisierend und
kultivierend, wurde zwar nicht einhellig, aber
doch mehrheitich zugunsten der zweiten Mei-
nung beantwortet. Unbestritten blieb die Fest-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

stellung, dass die Wirtschaft letztlich als Bestand-
teil der Kultur gedeutet werden sollte und nicht
als Gegenprinzip. Inwiefern aber diese Wirtschaft
und Kuleur in einer hoch arbeitsteiligen, globa-
lisierten technischen Zivilisation die auf Werten
beruhenden Voraussetzungen ihrer Weiterexis-
tenz selbst schaffen kénne und inwiefern sie auf
staatliche Leitplanken und Rahmenbedingungen
angewiesen sei, blieb in der Gruppe kontro-
vers. Ein Primat der Politik beim Schaffen der
institutionellen Voraussetzungen fiir den gesell-
schaftsstiitzenden und -erhaltenden Gemeinsinn
wurde allerdings von keiner Seite postuliert. Der
Brutalisierungsthese und der These von der zu-
nehmenden Armut wurde ausdriicklich wider-
sprochen. Wenn das Industriezeitalter durch das
Dienstleistungszeitalter abgelost werde, so wiir-
de das Einfithlungsvermégen in die Bediirfnisse
anderer zu einem der wichtigsten konomischen
Faktoren. Eine hoch arbeitsteilige Dienstleis-
tungsgesellschaft ist auf sympathiefihige und
kooperationsbereite Menschen angewiesen, und
darum sei nicht anzunehmen, dass der Menschen-
typus des gemeinschaftsunfihigen Egoisten sich
generell durchsetzen wiirde. Die Verarmungsthe-

Wirtschaft muss als Bestandteil der Kultur gedeutet
werden, nicht als ihr Gegenprinzip.

se beruhe auf einer schrittweisen Umdefinierung
des Armutsbegriffs. Tatséichlich nihmen Lebens-
erwartung und Lebensstandard weltweit auch in
weniger entwickelten Lindern zu.

Die Frage, ob denn die Wirtschaft neben
den materiellen Werten, die sie schafft, auch in
der Lage sei, die ethisch-moralischen Vorausset-
zungen ihres Funktionierens zu generieren und
zu gewihrleisten, und ob sie tatsichlich jene Ver-
bindung schaffe zwischen individuellen und kol-
lektiven Bediirfnissen, blieb offen. Die Meinung,
dass es hier eine Liicke gebe, herrschte allerdings
vor. Wer sie in welcher Weise und mit welchen
Mitteln ausfiillen kénnte, hitte den Gegenstand
einer weiteren interessanten Diskussionsrunde
abgeben kénnen.

21



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Das gleichzeitige Auftreten eines islamistischen

Terrorismus und von Einwanderungsstrémen aus
dem islamischen Raum hat in Europa auch in
gesellschaftlichen Grundfragen eine tiefgreifende

Verunsicherung mit sich gebracht.

(5) Islam und europiische

Identitit

Pierre Bessard

Der folgende Beitrag
ist eine Zusammen-
fassung der Ergebnisse
der Arbeitsgruppe IV
«Der Fundamentalismus
und die verunsicherte
europdische Identitit —
Die Rolle der Reli-
gionen in der modernen
Gesellschaft» des Kol-
loquiums «Sind unsere
westlichen Werte in
Gefahr2» unter dem Vor-
sitz von Prof. Dr. Tim
Guldimann, Botschaf-
ter, Hofheim-Lorsbach.

22

Der in den westlichen Gemeinschaften wach-
sende Anteil an Immigranten und die von Selbst-
ausgrenzung gekennzeichneten Ghettos machen
die Toleranz der Europder zunehmend briichig.
Der Integrationsanspruch gegeniiber den musli-
mischen Immigranten und deren Kindern lisst
sich immer weniger einldsen, weil die kulturelle
Distanz weit grosser ist als bei christlichen Im-
migranten, und weil sich eine wachsende Zahl
der Muslime der Integration verweigert und
dabei fiir ihre religios-kulturell begriindete Aus-
grenzung die Toleranz der westlichen Gesell-
schaft einfordert. Die zuvor von der «politischen
Korrektheit» verlangte Multikulti-Offenheit setzt
sich nunmehr dem Vorwurf der Naivitit aus.
Kénnte aber die grosste Verunsicherung auf
der anderen Seite liegen? Der Orient hingt in fast
simtlichen Bereichen (Wirtschaft, Kultur, Tech-
nologie, Information, Sicherheit) vom Okzident
ab, er kann diese Abhingigkeit aber — im Gegen-
satz zu den erfolgreichen asiatischen Volkswirt-
schaften — nicht i{iberwinden. In diesem Scheitern
liegt wohl die Hauptursache der politischen Radi-
kalisierung. Der Islamismus entstand als Antwort
auf den durch die Konfrontation mit dem Westen
verursachten Identititsverlust in islamischen Ge-
sellschaften. Die Entwicklung dieses Herrschafts-
verhiltnisses beleuchtet seit der «epochalen Ka-
tastrophe» des Kolonialismus die Frustrationen in
der islamischen Welt, wo sich radikalisierte Bewe-

gungen gegen «dekadente» moderate Regime oder
fiir die Re-Islamisierung der islamischen Einwan-
derer im Westen einsetzen.

Der Vielfalt muslimischer Gesellschaften zum
Trotz ist gegenwirtig ein eindeutiger Trend in
Richtung von mehr Religiositit in deren Welt
festzustellen. Regimewechsel erfolgen zugunsten
von offen aggressiven Islamisten, beispielsweise
im Iran. In vielen Lindern tragen Frauen wie-
der vermehrt das Kopftuch. Wo der Islam eine
grosse politische Rolle spielt, gibt es weder cine
Aquivalenz der Religionen noch Religionsfrei-
heit. Ein Christ darf keine Muslimin heiraten,
gegeniiber Apostaten gibt es keinerlei Toleranz.
Das islamische Gesetz weist den Frauen eine den
Minnern untergeordnete Rolle zu und schrinkt
ihre persénlichen Rechte und Freiheiten ein. Ver-
gewaltigung in der Ehe und die Beschneidung
von Frauen sind weitverbreitet.

Fiir den liberalen Westen bleibt immerhin die
Trennung von Religion und Staat ein wichtiger
Pfeiler der abendlindischen Identitit, wobei hier
vielleicht allzu oft vergessen geht, dass damit le-
diglich die Neutralitit des Staates zwischen Pro-
testanten und Katholiken gemeint war. Diese
Trennung wurde aber vom Christentum genauso
bekimpft wie von der islamistischen Minderheit
unter den Muslimen heute. Das Hauptproblem
besteht darin, dass sich religiéser Fundamentalis-
mus mit staatlicher Macht anlegt. Die Religion
wird als politische Ideologie benutzt. Die Indivi-
dualrechte als Errungenschaft der europiischen
Kultur sehen sich nicht zuletzt deshalb heraus-
gefordert, weil sie von Islamisten zynisch miss-
braucht werden.

Eines scheint sicher: Europa darf die Into-
leranz des Islamismus nicht tolerieren. Es muss
den Mut aufbringen, Demokratie, Rechtsstaat
und Menschenrechte zu verteidigen. Obwohl
dabei scheinbare Widerspriiche mit den west-
lichen Werten Bedenken auslésen, dienen die
meisten Einschrinkungen der Grundfreiheiten
ausschliesslich dazu, ebendiese Freiheiten zu er-
halten. Bei einem Mordkomplott ist das Straf-
recht vor der Tat anwendbar: priventive Haft
soll deshalb auch fiir potentielle Terroristen még-
lich sein. In einem vergleichbaren Widerspruch
zum Beispiel wurde schon die Meinungsfreiheit
im Rahmen des Antirassismusgesetzes einge-
schrinkt. Zuletzt geht es um die differenzierte,
konkrete Abwigung verschiedener Rechtsgiiter.
Wenn Menschenrechte respektiert werden, sollen
Moscheen oder muslimische Friedhéfe auch in
Europa errichtet werden kénnen.

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Um die Entwicklung von separaten Gesellschaften
innerhalb eines Landes zu verhindern, kann zu-
mindest eine bessere Integration angestrebt wer-
den. Dabei darf die positive Kraft des freien
Marktes nicht unterschiitzt werden. Die Integra-
tion weniger qualifizierter Eingewanderter durch
Arbeit wird allzu oft vom Staat unnétigerweise
beeintrichtigt. Restriktive Arbeitsmarkeregulie-
rungen, Mindestlshne und Wohlfahrtsstaats-
leistungen fiir Immigranten wirken zuerst anzie-
hend und dann entfremdend. Eine freiheitlichere
Handels- und Wirtschaftspolitik bringt hinge-
gen Leute verschiedenster Herkunft auf globaler
Ebene friedlich zusammen. Hier sind die west-
lichen Wohlfahrts- und Subventionsstaaten, ist
aber auch eine im wirtschaftlichen Bereich allzu
oft repressive islamische Welt herausgefordert.

Empirisch ist nachgewiesen, dass gerade die
westliche Toleranz in Verbindung mit starker
Einwanderung zur Entstehung jener Ghettos
mit beitrigt, die man im Nachhinein kridsiert,
da die Offentlichkeit fiir Toleranz viel, fiir ihre
Folgen aber weniger Verstindnis aufbringt, wie es
in Lindern wie Deutschland, Frankreich, Gross-
britannien oder den Niederlanden in letzter Zeit
wiederholt zum Ausdruck gekommen ist. Neben
einer besseren Integration scheint deshalb eine
vorausschauende, restriktivere Einwanderungspo-
litik unvermeidlich. Mehr Ehrlichkeit im &éffent-
lichen Diskurs ist angezeigt. Multikulturalitit ist
nicht immer ein Plus, sie verursacht auch Kosten,
nicht zuletzt in Form von Rechtlosigkeit.

Ausserdem konnen islamische Einwande-
rungsgruppen, deren Religion die Basis ihrer
Identitit bildet, Gefiihle der Uberfremdung aus-
losen, die ernst zu nehmen sind. Die Europier
in ihren sikularisierten Gemeinschaften konnen
und wollen nicht auf der gleichen Ebene disku-
tieren. Diese «Bauchgefiihle» hingen mit dem le-
gitimen Bediirfnis der meisten Biirger zusammen,
in einer «nationalen» Gesellschaft zu leben, wie es
derliberale Philosoph Isaiah Berlin formuliert hat
— in einer Gesellschaft, in der sie miihelos kom-
munizieren und interagieren kénnen. Der Islam
macht Angst, weil er die Religion verdffentlicht,
wihrend der Westen sie privatisiert hat. Hinzu
kommt die islamistische Gewaltbereitschaft und
die Ungleichberechtigung der Frauen, die die dif-
fusen unguten Emotionen gegeniiber dem Islam
noch verstirken.

Obwohl diese Probleme zumindest teilwei-
se auch fiir die Schweiz zutreffen, befinden wir
uns im Vergleich zu anderen europiischen Lin-
dern in einer ausserordentlich gliicklichen Lage.

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Die hier lebenden Muslime stammen meistens
aus dem Balkan und der Tiirkei, das heisst aus
Gesellschaften, die in ihrem Modernisierungs-
prozess weiter vorangeschritten sind als Einwan-
derungsgruppen in Frankreich oder Grossbritan-
nien (Maghreb und Pakistan). Die Schweiz hat
auch einen flexibleren Arbeitsmarkt und eine
vorsichtigere, restriktivere und dezentralisiertere
Einwanderungspolitik, was zusammen eine besse-
re Assimilierung erméglicht. Die direktdemokra-
tische, von unten nach oben gepflegte politische
Kultur verbessert auch die Integrationschancen
der Einwanderer und wirkt einbindend. Als kon-
krete Verbesserung kénnte die Fritheinschulung
der Kinder deren Integrationspotential erhshen.

In Europa lassen sich zwei Trends festhalten,
von denen, je nach ihrer Nachhaltigkeit, der eine
oder der andere in Zukunft iiberwiegen kénnte.
Einmal kénnte eine Verstirkung der christlich-
abendlindischen Identitit das Gefiihl einer
neuen «islamischen Gefahr» intensivieren. Ein
Vorbote dafiir war die anti-islamische Solidari-
sierung, die in Holland nach dem Mord am Film-
regisseur Theo van Gogh im November 2004 zu
beobachten war. Zum anderen kénnte sich eine

Der Islam macht Angst, weil er die Religion 6ffentlich
macht, wihrend der Westen sie privatisiert hat.

europiische Bereitschaft fiir einen neuen Um-
gang mit dem Gegeniiber der islamischen Welt
herausbilden, eine neue Toleranz in bezug auf
das Nebeneinander verschiedener Kulturen in-
nerhalb westlicher Gesellschaften (wie vor allem
in den USA).

Die grosse Zukunftshoffnung liegt allerdings
anderswo, nimlich bei den moderaten sozialen
Kriften in den islamischen Gemeinschaften. Ei-
ne demokratisch pluralistische Wende der isla-
mistischen Bewegungen kénnte — wenn sie zum
Tragen kommt — den entscheidenden Beitrag zu
Freiheitsfortschritten und damit zur Annihe-
rung der Kulturen leisten. Dies allerdings kann
in Euro-pa hochstens erleichtert werden, durch
ein konsequentes Engagement fiir rechtstaatliche
Prinzipien und Menschenrechte; erzwingen ldsst
es sich nicht. Die Erneuerung kann nur von in-
nen her erfolgen. Westliche Gesellschaften kén-
nen versuchen, das Problem des religiésen Fun-
damentalismus zu minimieren, 16sen miissen es
die Muslime selbst.

PIERRE BESSARD

arbeitet als politischer

Redaktor fiir die
Tageszeitung L’Agefi
(Agence économique
et financiere). Er ist
Mitbegriinder des
Instituts Constant de
Rebecque.

23



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Die Verteidigung von Identitit stiftenden
Partikularismen einerseits und die fortgesetzte Suche

nach neuen kulturellen Horizonten anderseits miissen
sich als Tendenzen keineswegs widersprechen; es gibt
auch das natiirliche Nebeneinander.

(6) Dialog der Kulturen heute

Michael Wirth

Der folgende Beitrag
ist eine Zusammen-
fassung der Ergebnisse
der Arbeitsgruppe V
«Der Dialog der
Kulturen heute» des
Kolloquiums «Sind
unsere westlichen
Werte in Gefahr?»,
unter dem Vorsitz von
Daniel de Roulet,
Schriftsteller, Frasne-
les-Meuliéres (F).

24

Warum miissen Kulturen in einen Dialog treten?
Warum koénnen sie nicht nebeneinanderherleben
und Beriithrungen vermeiden, die doch bloss un-
weigerlich zu Konflikten fithren? Diese Frage mag
naiv klingen, doch sie wird sowohl in demokra-
tisch verfassten Gesellschaften als auch von auro-
ritiren Regimen gestellt. Sollten geographische
Riaume nicht jeweils nur mit einer dominanten
Kultur besetzt sein? Vor dem Hintergrund fort-
schreitender Globalisierung scheint das freilich
ein durch und durch jakobinisches Konzept zu
sein, das Welthaltigkeit mit nationalistischer Na-
belschau zu verbinden sucht. Auch die passive
Toleranz des Kommunitarismus greift zu kurz.
Sie macht das Multikulturelle zu einer Art Alibi:
«Multikulti» wird auch in einer demokratischen
Gesellschaft nur solange toleriert, wie Vertrautes
nicht wirklich durch Fremdes in Frage gestellt
wird.

Kein Zweifel: die Macht des Faktischen, der
Bediirfnisse des einzelnen Menschen mithin, ist
auf lange Sicht stirker als alle politische Bevor-
mundung, die vorschreibt, wie die Welt zu sein
habe. Nationale Gesetze, die Migration unterbin-
den, sind wahrscheinlich langfristig wenig erfolg-
reich. Deshalb bedarf es einer Eintibung in den
Dialog. Zumal heute das Individuum ein Grenz-
ginger ist, der in Anspruch nimmt, zwei, viel-
leicht sogar drei kulturelle Identititen entweder
bereits zu besitzen oder noch zu erlangen. Ein wi-
derspriichliches Phinomen in der Tat: Menschen
haben eine Identitit, haben Wurzeln, haben aber

zugleich auch das Bediirfnis, anderswo neue zu
schlagen. Aus der Erfahrung der eigenen Teilha-
be entwickelt sich im Individuum die minimale
individuelle transkulturelle Erwartung, an einer
demokratischen Kultur teilhaben zu diirfen. Ei-
ne nichtdemokratische Kultur dagegen ist nicht
auf Teilhabe bedacht, und so miissen wir wohl
mit der schlechten Nachricht leben, dass ange-
sichts der Vielzahl noch bestehender undemo-
kratischer Gesellschaften die blutigen Konflikte
zwischen den Kulturen so schnell nicht aufhéren
werden. Die gute Nachricht ist aber, dass sich
keine Kultur im wirtschaftlichen und politischen
Wettstreit auf die Dauer behaupten kann, wenn
sie nicht demokratisch ist.

Die Mitte Oktober dieses Jahres durch den
iranischen Ministerprisidenten Ahmadinedschad
erhobene Forderung, Israel miisse von der Land-
karte ausradiert werden, scheint auf den ersten
Blick ein Riickfall in lingst iiberwunden ge-
glaubte Denkmuster zu sein. Doch ist dieser ter-
roristische Verbalakt «nur» ein weiterer Ausdruck
der Ablehnung der USA einerseits und westlicher
Lebensweisen andererseits. Trotz der Eindeutig-
keit dieses Befundes kommt der Westen nicht
umbhin, sich zu fragen: Was sind die westlichen
Werte? Und: Wer bringt sie in Gefahr? Der ra-
dikale Islam? Oder gar wir selbst? Haben sich
unsere Formen des Miteinander nicht vielleicht
so umfassend verindert, dass sie Angriffsflichen
bieten, ohne dass wir uns dessen bewusst sind?
Man denke an die individualistische Ausrichtung
der westlichen Menschrechte, die zwar darauf an-
gelegt sind, chancenorientierten Gemeinschaften
den Boden zu bereiten, die aber auch denjenigen
mitleidlos ausgrenzen, der den beschleunigten
Rhythmus nicht mitmachen kann.

Die perspektivische Relativierung westlicher
Moral wurde am Mord an einem Ziiricher Skygui-
de-Angestellten sichtbar, den ein Ossetier beging,
dessen Frau und Kinder beim Zusammenstoss
zweier Flugzeuge im Bodenseeraum ums Leben
gckommen waren. Er machte den Luftraum-
Kontrolleur dafiir verantwortlich und gab ihm
die Schuld an dem Ungliick. Es hitte nur einer
Entschuldigung bedurft, war aus dem Munde des
Ossetiers zu horen. Eine Entschuldigung kann
aber in Westeuropa juristisch als Schuldgestind-
nis aufgefasst werden, und das Akzeptieren einer
Entschuldigung als Signal fiir den Verzicht auf
Schadenersatz und Genugtuung. Tatsdchlich hat
sich das westliche Rechtsverstindnis in den letz-
ten 100 Jahren in sophistischer Weise weitgehend
von einem eindimensionalen Ursache-Wirkungs-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



verhiltnis, bei dem eine oder mehrere Personen
zur Verantwortung gezogen werden kénnen, los-
gelostund die Verantwortung zunehmend anony-
misiert. Schuld kann unter diesen Bedingungen
nicht mehr eindeutig personalisiert werden.

Huntingtons Behauptung «Mein Feind sagr
mir, wer ich bin» fordert im Zeitalter der Globa-
lisierung zum Widerspruch heraus. Die Idee der
Menschenrechte entstammt dem aufklirerischen
Denken des 18. Jahrhunderts. In welchem Aus-
mass solche heute als verbindlich gelten oder
doch wieder relativiert werden kénnen, zeigt die
«Déclaration universelle des droits de ["homme»,
die nach dem zweiten Weltkrieg von einem Di-
plomaten jiidischen Glaubens niedergeschrieben
worden ist und die das Recht auf kérperliche Un-
versehrtheit nicht enthilt. Aus heutiger Sicht mag
dies erstaunen. Linder und Kulturen, die etwa
weibliche Beschneidungsriten erlauben, fanden
lange Zeit ausgerechnet in der «Déclaration uni-
verselle des droits de ['homme» eine Legitimation.

Unter welchen Bedingungen ist ein inter-
kultureller Dialog méglich? Zweifellos ist das
Erkennen der eigenen Identitit eine Vorausset-
zung fiir das Gelingen eines echten Dialogs, der
im Bewusstsein gefithrt wird, dass die condition
humaine mehr Gemeinsames als Trennendes
aufweist. Zu den Bediirfnissen, die alle Zivilisa-
tionen teilen, gehért der Giiteraustausch. Er ist
Teil eines Verkehrs, der als nichtverbal bezeich-
net werden kann und der den Austausch von Per-
sonen nicht zwangsliufig miteinschliesst. So wird
zumindest in jenen Kreisen argumentiert, die
zwar der Liberalisierung der Mirkte vorbehaltlos
zustimmen, dem freien Personenverkehr aber nur
bedingt. Dem kann entgegenhalten werden, dass
Giiterverkehr den Personenverkehr immer nach
sich zieht, mag auch der Umfang der Migration
kurzfristig politisch steuerbar sein. Die Hoffnung,
Personenfreiziigigkeit durch politische Massnah-
men verhindern zu kénnen, wird wohl auf lange
Sicht durch den faktischen Druck der zu erwar-
tenden grossen Migrationsbewegungen zunichte
gemacht werden.

Tatsichlich wird Gemeinsames nur dann als
gemeinsam empfunden, wenn keine Not herrsche,
wenn sich Handelspartner auf Augenhshe und
nicht in der Rolle des Birttstellers und des Gebers
begegnen. Erst diese Gleichstellung erlaubt es,
Gesichtsverluste zu vermeiden und konflikttrich-
tige Themen von vornherein auszuschliessen. Es
sind dies Themen, die gleichsam das Riickgrat
der jeweiligen Identitit bilden, die sich in Koran,
Talmud und Bibel spiegeln und somit die Subs-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

tanz religioser Sinnbildungsprozesse sind. Dazu
gehoren aber auch «die letzten Dinge», die Hal-
tung zum Tod, die von islamistischen Terroristen
konsequent strategisch gegen die christliche Welt,
aber auch gegen die eigenen Glaubensbriider und
-schwestern eingesetzt wird.

Nichtsdestoweniger haben westliche Hilfelei-
stungen, etwa im Falle der durch ein Erdbeben
zerstorten iranischen Stadt Bam vor zwei Jahren,
in der Bezichung zwischen vielen westeuropi-
ischen Staaten und dem Iran eine neue Quali-
tit geschaffen. Die radikalen Krifte im Iran, die
diese Hilfe aus ideologischen Griinden anfangs
nicht annechmen wollten, gerieten in die Min-
derheit. Zu gross wire der Imageverlust des Irans
gewesen, wenn man das hilfswillige Ausland vor
den Kopf gestossen hitte. Internationaler Druck,
nicht im Sinne einer Uberlegenheitslogik, son-
dern im Sinne eines international extrapolierten
«Problemdrucks», hat Bewegung in die Dinge
gebrachr,

Freilich braucht es im richtigen Moment, am
richtigen Ort, konstruktive, l6sungsorientierte
Eliten. Diese gab es in Ex-Jugoslawien wohl des-
halb nicht, weil es wihrend der Herrschaft Titos

Gemeinsames wird nur dann als gemeinsam
empfunden, wenn keine Not herrscht.

dem internationalen Umfeld kaum méglich war,
auf serbische, kroatische oder bosnische Eliten
einzuwirken. In Siidafrika verhielt es sich anders.
Zum richtigen Zeitpunkt kamen mit dem Staats-
prisidenten Frederik Willem de Klerk, Nelson
Mandela und Bischof Desmond Tutu I8sungs-
orientierte Persdnlichkeiten in die Verantwor-
tung, die bereits seit langem unter dem Einfluss
der an einer Beendigung der Apartheid interes-
sierten Staatenwelt standen.

Schliesslich ist es die Ubereinkunft der Ver-
niinftigen, die Dialoge initiiert und damit Ent-
scheidendes leistet, denn dass der Austausch von
Meinungen und Argumenten iiberhaupt stattfin-
det, ist bereits das Ziel. Die Verniinftigen sind
ein Produkt freier demokratischer Gesellschaften.
Auch demokratische Gesellschaften sind nicht
vor Eigensinn und Autoritarismus gefeit, doch
besitzen allein sie die Kraft, sich selbst zu korri-
gieren.

MICHAEL WIRTH,

geboren 1957, ist

promovierter Germa-

nist und Publizist.

Er lebt in La Conver-

sion VD.

29



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Fast wie ein altes Ehepaar haben sich die Vereinigten
Staaten und Europa mit den Jahren auseinandergelebt.
Steht eine Trennung ins Haus? Die Besinnung auf
Gemeinsamkeiten mag ebenso weiterhelfen wie das
Anerkennen echter Unterschiede.

(7) Amerika und Europa: Eine

Wertekonfrontation

Christoph Frei

Der folgende Beitrag
ist eine Zusammen-
fassung der Ergebnisse
der Arbeitsgruppe V1
«Amerika und Europa:
eine Wertekonfronta-
tion» des Kolloquiums
«Sind unsere unter dem
Vorsitz von Jend
Staehlin, a. Botschafter,
Basel.

26

Wo ist konkret anzusetzen, wenn es um Werte
geht? Amerika und Europa sind primir «geo-
graphische» Begriffe; als solche miisste man sie
eigentlich thematisieren und etwa fragen, in wel-
chem Ausmass allein schon die unterschiedliche
Lage unterschiedliche Erfahrungen bedingt, mit-
hin auch Interessen, Priferenzen, Werte prigt.
Gleiches gilt fiir «Geschichte» im Sinne kollektiv
geteilter Erfahrungen: Wertetafeln sind nicht
nur, aber stets auch Resultate historischer Er-
fahrungen — seien diese nun «gliickliche» oder
«traumatische».

Schon der knappe Verweis auf komplexe Pa-
rameter wie Geschichte und Geographie macht
deutlich, in welchem Ausmass unsere Diskus-
sion die Bereitschaft zu Verallgemeinerungen und
Vereinfachungen voraussetzt. Als fassbare oder
gar homogene Gruppe sind «die Amerikaner» so
unauffindbar wie «die Europier». Wer iiberhaupt
vergleichen will, tut gut daran, die Leitsitze der
vergleichenden Kulturphilosophie in grossen Let-
tern an die Wand zu schreiben — und namentlich
nicht ausser Acht zu lassen, dass intrakulturelle
Gegensitze im Zeitalter fortschreitender Indivi-
duation und Globalisierung hiufig so gross ge-
worden sind wie interkulturelle Unterschiede.
Welten liegen zwischen Gaullisten in Paris und
Neokonservativen in Washington, Welten aber
auch zwischen wiedergeborenen Christen aus
Kansas City und liberalen Demokraten aus Bos-
ton, Stanford oder Palo Alto.

Uber «alles» kénnen wir indes nicht reden — und

cinigen uns darum auf Reduktionen. Unter
«Amerika» soll zunichst verstanden werden, was
die gegenwirtige republikanische Administra-
tion nach aussen vertritt. «Europa» steht, auch
der Konfrontation zuliebe, namentlich fiir fran-
z6sische und deutsche Positionen — damit aber
fiir bedeutende Segmente von Offendichkeit auf
dem alten Kontinent. Mit dieser Brille bewehrt,
betrachten und vergleichen wir einzelne Bereiche
— tiberlieferte Wertvorgaben, das Verhiltnis zwi-
schen Individuum und Staat, den Stellenwert
der Religion, die Qualitit von Demokratie, Aus-
senpolitik und Einsatz von Gewalt, Fremd- und
Selbstwahrnehmungen im Kontext des interna-
tionalen Systems. Die Zeit entflieht, wir streiten
uns vorziiglich. Zusammenfassende Thesen las-
sen sich gleichwohl formulieren.

These 1: Gleiche Werte, ungleiche Inhalte. — Markt
und Demokratie, Gewaltenteilung und Men-
schenrechte: auf diesem Niveau der Abstraktion
stellt kaum jemand die transatlantische « Wertege-
meinschaft» in Frage. Die Eintracht indes findet
dort ihr Ende, wo es um die konkrete Interpre-
tation solcher Vorgaben, um ihre Hierarchie und
reale Umsetzung geht. Man beschwort die «glei-
chen» Ideale und meint doch Grundverschiedenes
damit. «Egalité» in Frankreich impliziert anderes
als «equality» in den Vereinigten Staaten. Eine
unbestimmte, aber weit gefasste Gleichheit der
Bedingungen, als Resultat voluntaristischer staat-
licher Intervention und Umverteilung, geht tiber
das uramerikanische Ideal der Chancengleichheit
nicht nur hinaus, sondern schrinkt zugleich ei-
nen anderen Wert iiber Gebiihr ein — die «nega-
tive» Freiheit nimlich, in amerikanischer Wahr-
nehmung verstanden als Freiheit von dusserem
Zwang.

These 2: Das Verbiltnis zwischen Individuum
und Staat ist hiiben ein anderes als driiben. Der
Ausdruck «Subsidiarititsprinzip» taucht in den
Vereinigten Staaten kaum je auf; nur wenige
Amerikaner sind mit dem Begriff vertraut. Die
Sache aber, so kénnte man tiberspitzt formulie-
ren — die Sache nehmen sie bemerkenswert ernst.
Auf dem europiischen Kontinent ist es mitun-
ter umgekehrt. Dahinter stehen — einmal mehr
— unterschiedliche historische Ausgangspunkte
und Erfahrungen, in der Zeit gewachsene Wer-
tungen in bezug auf das, was dem einzelnen zuzu-
muten, was vorstaatlichen Solidargemeinschaften
zuzutrauen sei. Der «natiirliche Liberalismus» der
Amerikaner (John Herz) setzt auf Eigenverant-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



wortung und zivilgesellschaftliche Strukturen
dort, wo europiische Reflexe eher das politisch
verfasste Kollektiv verantwortlich machen. Die
Verhiltnisse mogen sich angleichen, noch immer
aber bestehen Unterschiede deutlich fort.

These 3: Anders als in manchen Teilen Europas,
werden Werte und Interessen in den USA nicht als
Gegensatz empfunden. Weil der «pursuit of hap-
piness» eine Vorgabe geblicben ist, die sich nach
amerikanischer Wahrnehmung kollektivistisch
nicht umsetzen lisst, steht das Individuum nicht
nur im Recht, sondern auch in der (oftmals re-
ligios begriindeten) Pflicht, das eigene Geschick
nach Kriften voranzubringen, eigene Interessen
selber bestméglich wahrzunehmen, die giinstige
Gelegenheit zu nutzen. «/nterests» und «opportu-
nities» stehen nicht im Gegensatz zu normativen
Wertvorgaben, sondern bleiben organisch damit
verbunden. Lobbying hat nichts Anriichiges, son-
dern ist natiirlich und auch legitim. Der Gegen-
satz zu Deutschland oder zur politischen Kultur
Frankreichs, wo «Interessen» auch zweihundert
Jahre nach Chapelier und Robespierre mit dem
Odium niedriger, weil partikularer Interessen be-
haftet bleiben, kénnte grosser nicht sein.

So weit, so gut. So wirkungsmichtig die bis an-
hin bezeichneten Unterschiede in ihren weiteren
Implikationen aber auch sein mogen, es hat sie
«immer schon» gegeben. Von daher wird man
vermuten diirfen, dass die jiingsten Irritationen
sich aus anderen Quellen speisen.

These 4: Amerikaner malen schwarz und weiss,
Europiier grau in grau. Seit iiber drei Jahrhun-
derten gehdren manichiische Ziige ebenso zur
politischen Kultur Amerikas wie eine religiés un-
termalte Rhetorik. Wie manche seiner Vorgin-
ger, scheint auch der derzeitige Prisident ehrlich
iiberzeugt davon, dass Gott seiner Nation eine
Mission iibertragen habe — und dass stets erkenn-
bar sei, was Wahr und Falsch, was Gut und Bése
scheidet. Die militante Frommigkeit dieser poli-
tischen Elite drgert ein Europa, das sich in die-
sem Bereich in eine andere Richtung entwickelt
hat; mehr und mehr sind hier Gott und Religion
in den Raum des Privaten und Intimen zuriick-
gedringt worden. Die europiische Aufklirung,
selbst eine Frucht mehrhundertjihriger poli-
tischer und religidser Biirgerkriege, hat eine be-
kenntnisschwache, hypothesendominierte Kultur
hervorgebracht, die stets aufs neue zweifelt — auch
und gerade an sich selbst.

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

These 5: Die gegenwiirtige strukturelle Asymme-
trie ist Teil des Problems. Wihrend die Amerika-
ner dariiber diskutieren, wie sie ihre iiberlegene
Macht nutzen wollen und sollen, fragt sich die
tibrige Welt, was zu tun sei, sie zu zihmen. Der
machtimmanenten Logik entsprechend, sind
amerikanische Regierungen seit der Zeitenwen-
de von 1989 bestrebr, die eigene Uberlegenheit
zu halten, wenn nicht auszubauen. Von aussen
nehmen Tendenzen zur Gegenmachtbildung in
dem Masse zu, wie amerikanisches Machtgeba-
ren als aggressiv empfunden wird. Erst die offene
Infragestellung der gegenwirtigen Sicherheits-
ordnung durch die Bush-Doktrin und deren An-
wendung auf den Irak hat offene Opposition und
die Sicherheitsratskoalition zwischen Frankreich,
Deutschland, Russland und China nach sich ge-
zogen — Balancing also, in klassisch realistischer
Manier und vielen Variationen.

These 6: Unterschiedliche Wahrnehmungen sind
nicht nur, aber auch ein Ausfluss unterschiedlicher
Erfabrungen in den letzten 50 Jahren. Im Gefolge
des Zweiten Weltkriegs sind die Europier ginz-
lich neue Wege gegangen — mit Erfolg. Uber
die freiwillige Abgabe von Souverdnitit, iiber
okonomische Interdependenz und multilaterale
Verrechtlichung ist es ihnen gelungen, den alten
Kontinent zu befrieden. Kann es iiberraschen,
wenn sie, nach dem Verlust ihrer Macht, auf
Multilateralitit und «soft power» pochen, wenn
sie sich in hoherem Masse als weltklug, interkul-
turell kompetent und moralisch hochstehend
verstechen und eine postheroische Mentalitit
kultivieren? Die Tatsache, dass Europa im Kal-
ten Krieg Konsument amerikanischer Sicherheit
war, wird dabei gerne tiberschen. Die Amerikaner
ihrerseits leben nach wie vor in jener hobbesia-
nischen Anarchie souveriner Staaten, die Europa
in Teilen tiberwunden hat. Auch darum bleiben
sie politisch, moralisch und militirisch «geriister»
— und sind bereit, ihre Ideale unter Einsatz von
Gewalt wie unter Inkaufnahme von Opfern zu
verteidigen.

Im Lichte des Gesagten neigt man zum Schluss,
Europa habe sich in mancher Hinsicht stirker ver-
indert als Amerika... So oder so: wie sehr die im
Titel angesprochene Wertekonfrontation als re-
lative zu verstehen ist, wird spitestens dann klar,
wenn man den Westen doch wieder in ein Boot
versammelt und etwa mirt arabischen Staaten oder
China vergleicht. Erst dieser Blick nach aussen
erweist, wie dhnlich man sich immer noch ist, wie
viele Interessen man immer noch teilt.

27



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Wie kann das gedeihliche Zusammenleben von
Menschen unterschiedlicher Kulturkreise erméglicht
und gestaltet werden? Welche Unterschiede sind

zu tolerieren? In unverwechselbar franzésischer Manier
greift Jean Baechler auf Philosophie, Soziologie und
Geschichte, vor allem aber auf einen rigoros gesetzten
begrifflichen und konzeptuellen Rahmen zuriick,

um eine Antwort zu formulieren. Diese Antwort mag
im Theoretischen geniigen; ihre praktische Umset-
zung stosst indessen, so der Autor, zumindest heute
noch an Grenzen.

(8) Objectivité des valeurs et
pluralisme culturel en Europe

Jean Baechler

Le sujet est d‘actualité en Europe et le théeme
complexe et compliqué. Un chercheur peut au
moins contribuer a dissiper la confusion, méme
s‘il doit confesser que, le probleme une fois po-
sé en termes précis, il n‘apparait aucune solution
simple, rapide et sire.

Clarifications conceptuelles, d’abord. On peut
ramener a quatre les concepts indispensables. En
allant du moins difficile au plus difficile 4 saisir,
on rencontre drabord celui de politie, par quoi il
faut entendre «un ensemble d’individus définissant
un espace de pacification tendancielle vers lintérieur
et de guerre virtuelle vers l'extérieur». Convenons
d’ignorer comme hors-sujet la dimension exté-
rieure belliqueuse. La fin de la politie, ce en vue
de quoi elle est fondée et conservée, est la paci-
fication ou la paix. La paix n’est pas I'abolition
des conflits, car ce serait un objectif impossible
a atteindre. La pacification est bien plutér la ré-
solution des conflits sans recourir a la violence.
Comment parvenir 2 ce résultat heureux? Par la
définition de regles du jeu bien congues ou /oi. En
donnant a chacun le sien ou droit, qu’il s’agisse de
contrats, de distributions, de punitions ou de res-

28

titutions. En appliquant la loi et le droit de ma-
niére A tenir compte des circonstances et des cas
particuliers ou équité. La loi, le droit et I'équité
définissent la justice, si bien que la fin de la politie
devient /a paix par la justice.

Le deuxi¢me concept est celui de régime po-
litigue, entendu comme «les dispositifs et les pro-
cédures appropriés a lactualisation de la fin de la
politier. Il répond 4 la question: «Comment assurer
la justice de maniére a jouir de la paix i Uintérienr?
La réponse a la question résoudrait le probleme
politique de I'espece humaine et désignerait le
«régime naturel» du politique, en ce sens qu’il
correspondrait 4 la nature du probleme posé. Le
théoréme 1 de ce régime naturel pose que «toute
relation de pouvoir doit étre enracinée dans ceux qui
obéissent». Pourquoi? Parce que les étres humains
sont libres de nature, et que des acteurs libres doi-
vent consentir a obéir. Pourquoi le feraient-ils?
Parce que toutes les entreprises humaines exigent
la coopération et que celle-ci réclame, pour réus-
sir, que des compétents donnent des ordres et soi-
ent obéis de ceux qui les ont choisis. On en tire
le théoréme 2 du régime naturel: «route position de
pouvoir est occupée par les délégués des obéissants a
titre circonscrit, temporaire et réversibles. Or, tou-
tes les entreprises humaines se distribuent sponta-
nément en trois ensembles distincts ou «spheéres».
La sphere de /intime concerne les idiosyncrasies
personnelles et les relations humaines immédiates
du face-a-face. Le privé désigne toutes les activités
— économiques, religieuses, ludiques, cognitives,
techniques ... — exigeant d’étre prises en charge
par les individus organisés en groupes. Le public
s’occupe de la paix par la justice; il intéresse cha-
que composante de la politie et exige la participa-
tion directe ou indirecte de tous les individus. La
définition des trois spheres conduit au zhéoréme
3: «la politique est la gestion du public par des po-
liticiens délégués par les ciroyens a titre temporaire,
circonscrit et réversibles. Son corollaire pose que «la
politique n'a pas a se méler des affaires ni intimes
ni privées.» Enfin, le théoréme 4 stipule que le ré-
gime politique approprié a la paix par la justice
est, par nature, mixte, conclusion atteinte déja par
Aristote, Cicéron et Thomas d’Aquin. En effet, le
régime naturel est, 4 la fois, démocratique, puisque
les citoyens choisissent les délégués; aristocratique,
du fait que les délégués sont choisis pour leurs
compétences supposées; et monarchique, car toute
action exige 'unité de direction. L'usage a imposé
un raccourci langagier, qui fait que le régime na-
turel mixte est couramment appelé démocratie.

Le troisieme concept est celui de morphologie,

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



par quoi il faut entendre «les principes de cohé-
rence et de cohésion des sociétés humaines», ce qui
fait tenir ensemble les individus, les groupes et les
réseaux composant une société humaine, 4 la ma-
niére dont les abeilles forment des ruches. Les his-
toires humaines révelent, au long des millénaires,
une dizaine de morphologies distinctes, dont la
nation. Elle émerge en Europe 4 partir des XIVe
et XVe siecles, pour s'épanouir complétement au
XIXe siecle.

Le quatrieme et dernier concept indispensab-
le & la résolution du probleéme posé est le plus
mal défini, celui de culture. La voie la plus directe
pour le saisir est de partir du fait biologique ob-
jectif que notre espéce est libre au sens de non
programmée. Plus précisément, le génome hu-
main définit des limites et des virtualités, dont les
actualisations sont culturelles. Les humains sont
génétiquement programmés pour le langage, mais
non pour une langue particuliére: ils doivent en
apprendre une dans un cercle social. On devient
humain par acculturation dans une pluralité de
cercles sociaux — depuis le ménage jusqu’a, éven-
tuellement, '’humanité entiere —, chacun marqué
par sa «culture», c’est-a-dire sa manieére particu-
liere d’étre humain. De ce fait, chaque individu
humain est, par nature, partout et toujours, défini
dans son identité par trois niveaux de réalité. I
est humain par ce qui le distingue comme repré-
sentant d’une espece et qu’il partage avec tous les
humains passés, présents et a venir. Il est culturel
par les déterminations de 'humain reques dans
des cercles sociaux de rayon varié et partagées avec
tous les membres du cercle. On peut convenir
d’appeler civilisation le cercle le plus large pos-
sible, a 'intérieur duquel les individus bénéficient
de 'humanisation la moins particuli¢re possible.
Il est, enfin, idiosyncrasique par les traits qui le
rendent unique.

Pour compliquer encore plus les choses, les
données empiriques suggerent vivement une hy-
pothése, que I'on peut nommer celle des marrices
culturelles. La non-programmation génétique de
I'espece impose le concept de matrice humaine,
I'ensemble des actualisations culturelles possibles
et compatibles avec les contraintes pesant sur el-
les. Une matrice culturelle est un champ de civi-
lisations possibles, distinguées et caractérisées par
des traits qui ouvrent ou ferment plus ou moins
la matrice humaine. L’hypothése est tentante
et plausible, car, jusqu’ici, 'humanité a connu
deux matrices culturelles clairement distinctes,
'une «primitive» et dominante pendant les cent
ou deux cent mille ans du paléolithique, I'autre

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

«traditionnelle» et mise en place en une dizaine
de millénaires de néolithisation. L’hypothese
est plus risquée, si on pose que 'humanité est
entrée — peut-étre, probablement, certainement
— dans une matrice nouvelle, «moderne». Elle
aussi a émergé en Europe a partir des XIVe et
XVe sitcles et sy est épanouie, avant de diffuser
dans le monde entier et d'inclure, aujourd hui,
I'’humanité entiere, ce que 'on appelle couram-
ment la mondialisation. Dans ce cadre conceptu-
el, la modernité n’est pas une civilisation mais
une matrice culturelle de civilisations, définie
par cinq caracteres fondamentaux: la démocratie,
I'individuation, la science, la différenciation des
«ordres» ou domaines d’activités humaines, et le
développement économique.

* kK

Des lors, le probléme peut étre posé en toute clar-
té et en toute rigueur: «en situation de pluralisme
culturel dans une politie, que doivent admettre rous
ceux qui la peuplent et sur quoi peuvent-ils diverger
au gré de leurs cultures respectives?» La solution de

Tout ce qui a validité humaine universelle doit
étre soustrait au pluralisme culturel et imposé & tous

sans réserve.

principe peut étre tirée directement des concepts:
«tout ce qui a validité humaine universelle doir ét-
re soustrait au pluralisme culturel et imposé i rous
sans réserve; toute transcription culturelle et idiosyn-
crasique de ['humain doit étre tolérée, a condition
qu elle n’inclue pas la négation du principe supéri-
eur duniversalité.» Les applications du principe
doivent étre distinguées, selon que I'on a affaire
a des propositions a validité universelle absolue
ou relative.

Les propositions politiques absolument vraies
ont le statut de «2+2=4» et s'imposent a tous en
tant quhumains rationnels. Ainsi, «/homme est
un animal politique» (Aristote), qu’il faut entend-
re comme «/ espéce humaine et ses représentants vi-
vent nécessairement en politie», est vrai, au sens fort
ol la proposition est simultanément tirée d’une
conceptualisation solide et vérifiée par toutes les
expérimentations permises par les histoires hu-
maines. On peut légitimement discuter des for-
mes et des limites de la politie, mais on ne peut
pas légitimement viser la dissolution des polities
au bénéfice d’une église universelle ou d’une com-
munauté de croyants. L’illégitimité d’une position

29



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

30

aux yeux de la raison n’entraine évidemment pas
son bannissement et sa condamnation politiques,
car chacun jouit, en raison du régime politique
naturel, des libertés d’opinion et d’expression,
de méme qu'il est loisible 4 quiconque de pen-
sée et de proclamer que «2+2=5». Par contre, si
quelqu’un tente d’imposer U'erreur par la ruse ou
la violence, les citoyens ont les meilleures raisons
de le plier & la vérité ou de I'éliminer. C'est pour-
quoi 'expression de «valeur» est trompeuse et
dangereuse, qui suggere vivement que tout n’est
qu’opinion «valorisée» pour des raisons arbitraires
et indécidables en raison.

Une autre application du principe tire les con-
séquences de ce que «la fin du politique et de la
politie est la paix par la justice». Une conséquence
en est que la loi et le droit s'imposent 4 tous et
quaucune minorité ne saurait revendiquer une
exemption de laloi, en prétextant se réclamer d’un
code distinct. D’autre part, la loi positive doit étre
a la fois légale, posée selon des procédures consti-
tutionnelles prévoyant des débats contradictoires,
et légitime, valide au regard de la loi non écrite du
régime naturel. Comme la légalité et la légitimité

Si, dans une politie, la majorité se rallie a la
modernité, des propositions deviennent vraies et
s'imposent a tous.

ne sont jamais définitivement garanties, la loi est
évolutive dans le cadre de la légalité. Par consé-
quent, nul n’a le droit d’affirmer que I'état de la
législation saisie en un moment donné ne saurait
étre dépassé et doit étre conservé a perpéruité.

«Le régime mixte appelé démocratie est le régime
naturel de lespéce humaine». En raison du statut
virtuel de '’humain universel, le régime naturel
doit se plier aux milieux, aux circonstances, aux
génies des peuples, si bien qu’il y a autant de dé-
mocraties distinctes que de polities historiques
qui ont développé ce régime, quoique toutes se
conforment 4 quelques principes fondateurs. Il
est donc faux et indéfendable que la démocratie
soit un produit culturel européen, qu’il soit licite
de choisir n’importe quel autre régime, ou que la
transcription des principes opérée dans telle po-
litie historique soit valide pour toutes. «Tout le
reste [en dehors du bien commun] reléve du privé et
de Uintime et devrait étre abandonné & la discrétion
de chacun», par exemple les moeurs alimentaires,
vestimentaires, affectives...; ou bien les gofits, les
inclinations, les croyances; ou encore les occupa-
tions, les ambitions, les plans de vie.

Les propositions politiques relativement vraies le
sont dans le cadre de référence de la matrice mo-
derne. La situation est délicate, car une matrice
culcurelle est 4 la fois universellement humaine,
puisqu’elle s’applique a I'espéce en tant que telle,
et particulierement humaine, puisqu’on recon-
nait plusieurs matrices successives. Il faut tran-
cher pour ou contre la modernité, ce qui suppose
que l'on ait le choix et que I'histoire universelle
soit réversible. L’hypothese est improbable. De
13, si, dans une politie, la majorité se rallie a la
modernité, des propositions deviennent vraies et
s’'imposent a tous. Elles sont inspirées par les traits
qui définissent la modernité. La démocratie est 2
la fois naturelle et moderne, ce qui la contraint &
prendre des traits modernes, par exemple que le
pouvoir est enraciné dans des individus et non
dans des groupes. C'est que I'individuation s’est
imposée et que I'individu est désormais tenu pour
P'unité d’activité dans tous les départements de
lactivité humaine. En raison de lefficacité in-
comparable de la science, toute question suscep-
tible d’un traitement rationnel doit étre soumise
4 une enquéte scientifique, dont les solutions doi-
vent avoir priorité sur les solutions avancées par
les autres modes du connaitre. Selon la différen-
ciation des ordres, chaque ordre d’activité tend
et doit étre encouragé a se concentrer sur sa fin
propre et les moyens de sa poursuite. Ainsi, la
religion a pour fin la béatitude, qui est un objectif
personnel privé et/ou intime, passé au crible de la
méthode scientifique. Quant au développement
économique, il s'impose irrésistiblement, si bien
que le refuser ne saurait étre qu’un choix échique
personnel intime et/ou privé.

En un mot, la modernité impose des inflexi-
ons 4 la nature, sans jamais la contredire. Qui pré-
tend vivre dans une politie moderne, doit se plier
a ces inflexions. Il est donc illégitime et devrait
étre illégal de se réclamer d’une matrice primitive
ou traditionnelle, pour imposer ou se réserver des
pratiques que la modernité condamne, comme
Pexcision, 'inégalité entre filles et gargons en ma-
tiere d’héritage, le mariage forcé.

* Kk ok

Les ditficultés d’application en Europe provi-
ennent tant de la politie d’accueil que de ceux

-] & Ao ’ . Fa
qu’elle accueille. Du coté européen, la difficulté
majeure est la nation comme morphologie. Sa ge-
nese historique a été placée dans la dépendance
étroite d’une particularité européenne remar-
quable. Il n’y a jamais eu de politie européen-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



ne, sous la forme d’'un empire ou sous quelque
autre forme que ce soit. A sa place, I'histoire a
fait émerger, au sortir de la féodalité et entre les
XIVe et XVle siecles, une pluralité de polities. Le
seul critere utilisable, subjectivement et objective-
ment, pour justifier I'appartenance a telle politie
plutot qu’a telle autre, a été culturel. Or 'unité de
la civilisation européenne est un fait, mais, faute
de politie européenne, cette unité a conservé un
caractere virtuel et n’a trouvé que des expressions
régionales. Chaque politie a tendu A privilégier
et 4 souligner un faci¢s de la civilisation. Or la
compétition internationale a imposé une cohé-
sion forte des polities autour des dynastes. Ces
développements complexes ont fait triompher ce
que 'on pourrait appeler une variante «substan-
tialiste» de la nation, qui valorise unilatéralement
I’homogénéité culturelle de la politie et des in-
dividus, aussi bien comme citoyens que comme
acteurs privés. Cette situation contraste vivement
avec la variante américaine de la nation, que I'on
peut qualifier de «contractualiste».

La nation comme substance rend explosive
toute héeérogénéité trop visible et trop massive.
Il n’y a pas de solution simple et immédiate a
ce probleme. A long terme, sur plusieurs géné-
rations, on peut plaider que, la nation étant un
héritage de la matrice traditionnelle, la modernité
fera surgir une ou des morphologies distinctes.
Cette hypothese intéresse le chercheur, mais ne
sert guére aux citoyens ni aux décideurs. A moyen
terme, sur une ou deux générations, il faut fa-
voriser des négociations pacifiques et spontanées
entre homogénéité et hétérogénéité, de maniere &
abaisser I'intensité de chacune et 4 les faire con-
verger, assez pour éviter les tensions trop graves. A
cet égard, il parait déraisonnable et dangereux de
laisser se former des ghettos culturels ou de favo-
riser la séparation des communautés culturelles.
A court terme et dans 'immédiat, il faut prendre
toutes mesures allant en ce sens.

Du c6té non européen, la difficulté majeure
est la non-modernité dominante des cultures accu-
cillies. Elle est 4 la fois paradoxale et intelligible.
Elle s’explique par le développement économique
européen, intense et brutal, au lendemain de la
guerre et par ses besoins massifs en main-d’oeuvre
peu qualifiée et bon marché. Le paradoxe vient de
ce que le développement économique est un ca-
ractere moderne. De fait, une économie moderne
parvenue a maturité a surtout besoin de matiere
grise, ce qui tend a confiner dans la marginali-
té les enfants et petits-enfants des immigrés des
«Trente Glorieuses», du seul fait que leur héeé-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

rogénéité culturelle est un handicap pour réussir
dans les bonnes filieres scolaires et universitaires.
Ainsi, la non-modernité s’exprime par le refus
ou lincapacité i développer les compétences
exigées pour contribuer positivement au déve-
loppement économique. Elle se manifeste aussi
clairement dans les quatre autres caractéres. La
non-démocratie favorise 'adhésion a des régimes
politiques distincts, le recours a des voies illéga-
les et/ou illégitimes ou, plus insidieusement, la
répugnance ou la maladresse 4 jouer le jeu po-
litique démocratique. La non-individuation se
traduit soit par I'adhésion a des groupes subs-
tantiels, dans lesquels 'individu se fond, soit par
la désocialisation en cas d’échec. La non-science
fait adhérer a4 des croyances traditionnelles qui
n’ont pas déja bénéficié du crible scientifique, en
particulier de 'exégese des textes tenus pour révé-
lés. La non-différenciation insinue la croyance a
la confusion entre les ordres et 'opinion que le
politique, I'économique, le cognitif, le culturel
doivent étre définis d’'un point de vue unique, par
exemple religieux.

Que faire? Il est probablement impossible et

Du c¢6té non européen, la difficulté

majeure est la non-modernité dominante des cultures

accueillies.

certainement contre-productif de bloquer toute
immigration d’éléments culturels extra-euro-
péens. On peut lancer le pari raisonnable que la
modernité I'emportera sur la tradition et que la
minorité s’y adaptera. En attendant, il faut s'en
tenir sans transiger a la loi et au droit et com-
battre activement toute entreprise subversive. 1l
faut, surtout, garder son sang-froid et son bon
sens, car la peur est effectivement trés mauvaise
conseillere.

Die ungekiirzte Fassung dieses Beitrags kann bei der Redak-
tion angefordert werden.

JEAN BAECHLER,
geboren 1937 in
Thionville, studierte
und lehrte Geschichte
und Geographie, bevor
er sich in den 1960er
Jahren der Soziologie
zuwandte und unter
Raymond Aron
doktorierte. Fast
zwanzig Jahre lang
blieb er der Ecole des
Hautes Erudes en
Sciences Sociales
verbunden, seit 1988
hilt er einen Lehrstuhl
fiir Historische
Soziologie an der
Sorbonne (Paris IV).
Baechler ist Ritter der
Ehrenlegion.

3l



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Zu den Bedrohungen westlicher Werte gehort auch
jene Spielart des kulturellen Relativismus, die

unter Berufung auf autochthone Traditionen und
Konventionen die Universalitit von Menschenrechten
negiert. Beginnend mit einem Riickblick auf den
europiischen Ursprung, auf Entwicklung, fortschrei-
tende Ausdifferenzierung und rechtliche Veran-
kerung der Menschenrechtsidee, spiirt Menzies
Campbell heiklen Fragen und Dilemmata

nach, wie sie sich im Spannungsfeld zwischen Indivi-
duum und Kollektivitit, aber auch zwischen
einzelnen Wertvorgaben — etwa Freiheit und Sicher-
heit — unausweichlich ergeben.

(9) Human Rights Are
Indivisible

Menzies Campbell

Human rights are indivisible. At the heart of
this statement rests the concept of «cultural re-
lativism», the long-standing dilemma of whether
universal human rights can exist in a culturally di-
verse world. The shrinking of our planet, through
globalization, only serves to exacerbate the pro-
blems faced by those who guard our rights. The
increasing integration of financial markets, the
emergence of new and shifting regional alliances,
along with advances in telecommunications and
transportation, have all contributed to unprece-
dented demographic shifts. In societies of diffe-
rent peoples and cultures there has been an urge
among ethnic and religious communities to en-
courage a strong sense of identity. In adjusting
to pluralism, such groups seek to promote old
conventions and traditional values for their own
protection.

This relativism could pose a potential threat
to the effectiveness of international law and its
institutions and a system of human rights that has
been established over decades. Attempts by indi-
vidual states and other groupings within states to
put their own cultural norms and practices ahead

32

of the consensus of international standards, could
have serious consequences for human rights and
the organizations that are their guardians. If cul-
tural traditions alone were to govern a nation
staters compliance with international standards,
then disregard, abuse and violation of human
rights could be legitimised. On the other hand,
governments and populations need to be sensitive
to diverse cultural expression without this beco-
ming a danger to society at large. The key, as ever,
is to strike the right balance.

Certain human rights are held to be basic gua-
rantees that belong to people simply because they
have been born. These are commonly considered
universal in that everyone should have them and
enjoy them, independently of whether or not th-
ey be recognised and implemented by the legal
or political system of any mams country of resi-
dence.

The primary exponent of this position is the
17th Century philosopher John Locke. His argu-
ment, which builds on the thinking of Hugo Gro-
tius and Thomas Hobbes, runs through his «T'wo
Treatises of Government» (1688). He contends
that individuals possess natural rights, independ-
ently of the political recognition granted them by
the state. These natural rights stem from a natu-
ral law that originates from God, the ultimate
authority. This law requires all to be free from
threats to life and liberty, while also requiring
what Locke argued as the fundamental, positive
means for self-preservation: personal property. In
his view, it was a governmenuvs principal respon-
sibility to protect the natural rights of its citizens.
Lockers work had an undeniable influence on the
founding fathers> drafting of the constitution of
the United States and their subsequent Bill of
Rights; and on the French Declaration of the
Rights of Man and the Citizen.

Immanuel Kant’s founding on reasoning and
the moral autonomy of the individual, provided
a secular theoretical framework for rights. The
American Declaration of Independence, which
safeguards the «inalienable rights to life, liberty and
the pursuit of happiness», represented an important
step towards the secularisation of natural rights,
which was ultimately achieved in the French Dec-
laration.

For Thomas Paine, the advent of the Rights
of Man heralded «a new era to the human race».
He argued convincingly that rights belonged to
men by virtue of their status as human beings and
that the possession of rights implied duties, and
respect for the rights of others. He demonstrated

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



the unique value of rights as a form of protection
against coercive government, and made the case
for their value not just to individuals, but for the
overall public good.

Yet the concept of rights was far from univer-
sally endorsed. Edmund Burke regarded rights as
purely metaphysical abstractions, whilst Jeremy
Bentham, in his advocacy of utilitarianism, at-
tacked rights as anarchical fallacies with the po-
tential to destabilize society. Marxists contended
that rights supported class-based inequalities.

After more than a century of being dormant,
the eighteenth-century conception of rights saw
an extraordinary re-emergence in the establish-
ment of international institutions in the after-
math of World War II. Horror at the inhuman-
ity inflicted by a sovereign government on its
own citizens demanded a liberal response. The
response — human rights — drew heavily on the
concept of natural rights, but was expressly egali-
tarian. Human rights would apply to all, regard-
less of sex, race or status, and be an obligation
on all governments. Sovereign power would no
longer be unconstrained.

Human rights formed the bedrock upon which
the United Nations and its founding Charter were
built. The Charter itself states that human rights
are «for all withour distinction» and commits the
UN and all its member states to action promot-
ing «universal respect for, and observance of, human
rights and fundamental freedom». The UN’s Gen-
eral Assembly is a uniquely representative body,
authorized to address and advance the protection
and promotion of human rights. It thus serves as
an indicator of the notional international consen-
sus on human rights. (I say «notional» because the
consensus that is contained in the Charter and
to which all members of the UN are bound is in
too many instances ignored or even flouted). This
consensus was embodied in the language of the
Universal Declaration of Human Rights, adopted
by the UN’s General Assembly on 10 December
1948. A direct response to the grossest atrocities
of the war, its preamble proclaims the Declara-
tion as a «common standard of achievement for all
people and all nations.

The Universal Declaration was further sup-
plemented by the European Convention for the
Protection of Human Rights (1954) and the
International Covenants on Civil and Political
Rights, and on Economic, Social and Cultural
Rights (both of 1966). The aspirations contained
within these documents have themselves been re-
inforced by innumerable other declarations and

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

conventions, addressing issues including geno-
cide, slavery, torture, racial and sexual discrimina-
tion, rights of the child, minorities and religious
tolerance. Taken together, these declarations,
conventions and covenants — approximately two
hundred in total — constitute a contemporary hu-
man rights doctrine, embodying the belief in the
existence of a universally valid moral order and
in all human beings’ possession of fundamental
and equal moral status, enshrined in the concept
of human rights.

The Vienna Declaration, adopted by consen-
sus by 171 states at the World Conference on
Human Rights (1993), holds that «A/ human
rights are universal, indivisible and interdependent
and interrelated.» This was a momentous step and
reflected the profound political changes in the af-
termath of the Soviet Union’s demise. During the
Cold War, commentators in the Soviet Union
had questioned civil and political rights, while
Western commentators, on the other hand, had
tended to disparage economic and social rights.

There is arguably a theoretical difference in
the two sets of rights, in that civil and political

Edmund Burke regarded rights as purely metaphysical
abstractions; Marxists contended that rights supported

class-based inequalities.

rights are concerned with the constraint of gov-
ernment; whereas economic and social rights re-
quire positive government action. But, as Henry
Shue has shown, this is misleading: rights to free
speech and assembly, for example, rely on fair and
effective policing, which requires major govern-
ment action. The same can be said for protection
of the classical «civil and political» rights to life
and security.

Some have argued that only civil and political
rights are justiciable. Such rights evolved at an
carly stage in response to injustices committed
by authoritarian governments; they were thereby
enshrined in domestic legislation, from which a
comprehensive jurisprudence has emerged. On
the other hand, strategic decisions on the allo-
cation of resources are a task for representative
governments to decide, but as governments have
increasingly committed themselves to the protec-
tion of economic and social rights, we have seen
an emerging case-law in this area too.

As reflected in the Limburg Principles and
Maastricht Guidelines on Economic, Social and
Cultural Rights, there are minimum levels of

33



TR T TR I T TR ev e daeideassdevestesssfot:
TP TV RTINTE IO e oedsseasssssifetsitiviee
iERRRRRRRRRRRRRRERRRRARIRRRARARRRRRIRARALT

TV L TR e S AT R F AL TR A T AT
:mmmmnmzmmmmn ll ﬂlnl
lliﬂﬁlﬂiliiﬂﬂllllll ﬁi% i
HIHIHHIHHHHHH HY
PIINTIIRTIRIeTIIfYe mz |
mxmnmmnmm k l

BEIEIE fniinnIRtLatL: t
T T ‘h §
ittt ittt ittt atniLt :g ?l‘ l?
mmzmmmmnmx w100k &y
m:mlmmnmnmmmm %g 1211
it nmmmmmmmm ¥
HINND - (tnifiisiaisisiit
T ST T L L EV F T IS L O TR AR AT A SRR AT
AR AR AL AR AREARE 2D
m:m:mnmmmmzmmnmm:
ittt sttt atstain:



ML R R ARRRRARAR Ay Kok ]
T LTI S L
tRTRRLEER AR RRRRRR RRRRRARLL,
IR DT e e o

RLiR AR AR R KA AR K
Ul ILLRITAATRTOLRRRRE oI,
:

ittt iRt R KA g 8g
TR n:nﬁnﬁ‘%&i T
RIITRERRRRRRRRTE RATRARALARALR L R 1 KXRRARK
gLititiRtti R Rt n AR R AR AR RR R AR R AR AR LR AR
THRHTH ORI
RAIRTIRAEARRERELN RRRRRRRRRRRRRRRRRRILNANS
RRERRATEEAIIAL I RRRRRRRRREE ARARRRRRARELE
IARRIRIEAIAIRREARRR  ARRIRERRRARRRLILE
MAIRIRRRIRIRIININAN. RRiRiinnanidd
mnm:mmmmnkim::mmmm

R T
RN -
é,;{iﬂ f:‘&i\ ‘;‘m {{mmm:mmmm
, ‘ L T TSR LT

— wyta ;._;_._

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

subsistence, which can form measurable stand-
ards. Courts in South Africa have formally recog-
nised the rights to adequate housing and access
to healthcare. The European Court of Human
Rights has developed case law on the environ-
ment and workers rights; and The Committee
on Economic, Social and Cultural Rights may
soon be given the authority to consider individual
complaints.

Moreover, rights are interdependent. Avoid-
able poverty amidst affluence is inherently a po-
litical issue; and civil or political rights are often
violated to protect economic interests. Rights to
civil freedoms cannot be properly exercised with-
out the fulfilment of basic needs, such as the right
to adequate housing. Similarly, fulfilment of the
rights to adequate food and clothing are of lit-
tle value without rights to security, or indeed to
equality and non-discrimination. Moreover, all
these rights are essential to protect human dig-
nity. The right to work or education is as funda-
mental to human dignity as the right to freedom
of expression or religion.

In fact, this approach draws on early natural
rights thinking. Thomas Paine had argued over

Anation’s level of civilization can be judged by what

it does to its minorities.

36

two hundred years ago that the concept of rights
supported the existence of public welfare as fi-
nanced by progressive taxation. Indeed, he an-
ticipated the liberal-democratic belief that public
guarantees of minimum welfare would sustain the
rights of all. From this I assert that human rights
must embrace the full scope of human activity
concerned with human dignity.

The question of divisibility also arises, in a
broader sense, in contemporary challenges to hu-
man rights. Just as the framework of contempo-
rary human rights was erected in the aftermath
of one of the most savage episodes of history, so
it now confronts a new menace, that of global
terrorism. In the words of the UN Secretary-Gen-
eral, Kofi Annan: «Upholding human rights is not
merely compatible with a successful counter-terror-
ism strategy. It is essential in it.»

Acts of barbarism, such as those committed
on 9/11 in New York and on 7 July this year in
London, lead to a political approach to justice.
National leaders say either explicitly or by im-
plication that «you are either with us or against
us». While it is an understandable reaction, the

urge to demonise those who perpetrate terrorist
atrocities must be resisted. Measures adopted to
combat terrorism must not undermine the basic
human rights of all citizens, including even those
of suspected terrorists. No matter how heinous
the allegation, the requirement for due process is
paramount.

The need to avoid the perception or the reality
of double standards is urgent. We are all familiar
with the criticism of the current US administra-
tion for its treatment of detainees in Abu Ghraib,
Guantdnamo Bay and elsewhere. Countries that
seek to promote respect for universal rights and
civilised standards around the world cannot es-
cape the contention that they should always prac-
tice what they preach. We should all do well to
heed the words of Woodrow Wilson: «... America
will come into the full light of day when all shall
know that she puts human rights above all other
rights.» In pursuit of those who seek to destroy us,
governments must avoid riding roughshod over
the rights of decent law-abiding citizens. Does it
really make a difference if our liberties are taken
from us by terrorists or by our own elected politi-
cians?

Human rights are not just there for honest,
law-abiding citizens. They are standards of ba-
sic humanity, a mark of civilised behaviour. A
nation’s level of civilization can be judged, not
by the way it treats the majority of its citizens,
but by what it does to its minorities, its criminals
and its misfits. You cannot hope to defend and
promote a democratic system by dismantling the
very freedoms that made it a democracy in the
first place.

Let me draw on current UK legislative propos-
als. Our Parliament is in the process of develop-
ing measures in the fight against terrorism. Such
measures must get the balance right between
protection and restriction of human rights. Plac-
ing entire populations under surveillance due to
the actions of a few determined fanatics does not
reflect that balance. Provisions in the UK govern-
ments Terrorism Bill 2005 contain too much that
is sweeping and vague. If enacted in its present
form, the Bill will threaten rights to freedom of
expression and association with a consequential
impact on the nature of our society. The Bill’s
provisions for prolonged detention of suspected
terrorists would violate the right to liberty and
freedom from arbitrary detention. Detention
in police custody without charge or trial for up
to three months could also violate the right to
a fair trial, by undermining the presumption of

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



innocence and the right to silence. The people
of Britain have the right to be protected by their
Government from those that seck to harm them,
but what price should they have to pay? Parts of
this legislation, instead of strengthening security,
will conversely alienate some sections of society,
particularly those who identify themselves as
Muslim.

It is self-evident that there is a need for bal-
ance. On the one hand, there are those undeni-
able basic rights, those natural rights that we are
all born with and to which we are entitled. These
universal human rights do not impose a cultural
standard, but a common legal standard of mini-
mum protection necessary for human dignity. As
a legal standard adopted by the UN, universal
human rights represent the hard-won consensus
of the international community, not the cultural
imperialism of any particular region or set of tra-
ditions. These are rights that are indivisible and
must be safeguarded without compromise — not
only when endangered by the action of states, but
also when threatened by non-governmental agen-
cies such as multinational corporations.

Cultural differences are in fact protected un-
der international human rights law. It is no ac-
cident that there are only three articles in each of
the International Covenants of 1966 (for Civil
and Political Rights, and for Economic, Social
and Cultural Rights) that are identical, and they
relate to self-determination. Common article one
of both Conventions holds that: «All peoples have
the right of self-determination. By virtue of that
right they freely determine their political status
and freely pursue their economic, social and cul-
tural development.» The rights of minorities are
expressly protected. Article 27 of the Covenant on
Civil and Political Rights provides that minorities
shall not be denied the right «to enjoy their own
culture, to profess and practise their own veligion or
to use their own language.»

The latter of the two Covenants referred to
above provides that everyone has the right to cul-
ture, the right to cultural participation, the right
to enjoy the arts, the right to his own language
and the opportunity to develop his own identi-
ty.

Human rights do not prescribe any particular
type of culture, but place legitimate limits on cul-
tural practices; they do not prescribe, but circum-
scribe. Nevertheless, cultural rights are subject to
certain limitations. Cultural rights cannot be in-
voked or interpreted in such a way as to justify
any act leading to the denial or violation of other

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

human rights and fundamental freedoms. Claim-
ing cultural relativism as an excuse for violating
or denying human rights is, in itself, an abuse of
the right to culture. Despite practice by various
cultures throughout history, no culture can legiti-
mately claim a right to practice slavery. The ma-
jor problem lies in policing the lines between the
preservation of individual cultures and the global
human rights consensus. Human rights may be
intrusive, and disruptive to traditional cultural
values. However, if put to a choice, the presump-
tion must be in favour of the universality of hu-
man rights. Nor is consent to violation of human
rights by cultural norms a justification, whether
given freely or obtained by intimidation, force or
threat.

One prominent example is women’s rights
around the world. Millions of women, particu-
larly in traditional societies, are deprived of equal
rights in respect of social, reproductive or prop-
erty rights. Human rights are founded on the
principles of freedom and equality. Rights must
not only be indivisible, but be afforded equally,
without discrimination, to all people.

The major problem lies in policing the lines
between the preservation of individual cultures and

the global human rights consensus.

I would leave you with the words of Immanuel
Kant: «Act only according to that maxim whereby
you can at the same time will that it should become
a universal law.»

My conclusion of the indivisibility of human
rights can hardly be unexpected. Someone reared
in the intellectual tradition of Hume and Adam
Smith, a legal practitioner in the Scottish civil law
system and a legislator in the United Kingdom
Parliament could hardly reach any other. Yet |
have a further conclusion — all that is intellectual -
ly self-evident is not always universally accepted.
We are likely to be be more concerned, both now
and in the future, about the defence of human
rights than their origin, but such defence will be
easier to mount if we assert their indivisibility.

MENZIES
CAMPBELL, geboren
1941, studierte
Rechtswissenschaften
an den Universititen
von Glasgow und
Stanford, Kalifornien.
Als 100-Meter-

Liufer vertrat er
Grossbritannien 1964
an den Olympischen
Spielen in Tokyo;

von 1967 bis 1974
hielt er den britischen
Landesrekord. Seit
1987 gehore Campbell
ununterbrochen dem
britischen Unterhaus
an und ist gegen-
wirtig Schattenaussen-
minister der Liberal-
Demokratischen Partei.

37



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Wenn die Demographen richtig prognostizieren,

wird der Anteil der islamischen an der europiischen
Bevélkerung in den nichsten Jahrzehnten rasant
wachsen. Ob es gelingt, den Islam mit der europiischen
Moderne zu vereinbaren, wird schon allein daher zu
einer eigentlichen Schicksalstrage.

(10) Gefihrdet der Islam euro-
pdische Werte?

Bassam Tibi

Ist die Verteidigung der Werte der Zivilgesell-
schaft gegen den Islam eine Diskriminierung isla-
mischer Immigranten? Meine spontane Antwort:
Die Europiischen Werte sind durch den Islam
nicht bedroht, aber sie sind herausgefordert, und
wenn es uns nicht gelingt, konstruktv damit
umzugehen, werden wir dadurch zunehmend
bedroht.

Ich komme soeben von einer Aussprache mit
fithrenden Politikern der Niederlande in Ams-
terdam. Seit der Ermordung des Filmregisseurs
Theo van Gogh ist die traditionelle Toleranz der
Niederlinder auf eine harte Probe gestellt. Dabei
seien folgende Tatsachen in Erinnerung gerufen.
Es gibt eine Radikalisierung des Islams in Europa,
von der auch die Niederlande nicht ausgenom-
men sind. Von der Million der dort lebenden
Muslime sind zwar nur etwa zehn Prozent Fun-
damentalisten, aber der Anteil nimmt zu und der
Einfluss dieser Gruppe ebenfalls, denn diese Min-
derheit ist sehr gut organisiert und kontrolliert
die Moschee. Das Problem der islamistischen
Radikalisierung existiert, und wer beharrlich auf
das Virus des Djihadismus aufmerksam macht,
schiirt nicht etwa die Islamophobie.

Der Islam ist keine pazifistische Religion, und
Djihad hat zwei Grundbedeutungen: Selbstan-
strengung und Gewalt. Aber selbst im Sinn von
Gewalt soll Djihad nach dem Koran stets begrenzt
sein. Es diirfen keine Wehrlosen angegriffen, und
der potentielle Feind muss vorgewarnt werden.

38

Das Konzept des Djihadismus stammt aus dem
20. Jahrhundert und ist in den Dreissigerjahren
entwickelt worden. Es bildet einen Markstein der
Enwwicklung vom Islam als Religion zum Islamis-
mus als einer politischen Doktrin. Die Verpflich-
tung, die Religion weltweit zu verbreiten (Da'wa)
beruht auf dem Missionsauftrag, der ja auch im
Christentum enthalten ist. Wer migriert und auf
dieser Wanderung (Hidjra) den Islam verbreitet,
kommt nach der Verheissung des Korans ins Pa-
radies. Die Europder miissen wissen, dass dieser
Missionsauftrag existiert und dass es die Pflicht
jedes Muslims ist, andere Menschen zum Islam
zu bekehren, und sie miissen sich davon distan-
zieren, weil dieser Auftrag in einem friedlichen
Wettbewerb keinen Platz findet.

Fiir die Entwicklung eines nicht-aggressiven
Euro-Islams ist die Unterscheidung von Islam
und Islamismus von zentraler Bedeutung. Islam
ist eine Religion, Islamismus eine politische Ide-
ologie, die fiir eine islamistische Weltordnung im
21. Jahrhundert kimpft. Die Islamisierung Eu-
ropas ist dabei eine wichtige Etappe. 1950 gab
es in Westeuropa nur 800’000 Muslime, im Jahr
2000 waren es schitzungsweise 15 Millionen,
heute werden gegen 20 Millionen geschitzt, und
in 15 bis 20 Jahren wird die Zahl auf 35 bis 40
Millionen gestiegen sein. Die Situation wird da-
durch verschirft, dass die Europier nicht wissen,
wie sie mit dem Islam umgehen sollen. Wihrend
es in den USA gelingt, in ein bis zwei Generati-
onen aus Immigranten patriotische Amerikaner
zu machen, fillt den Europiern die Integration
ausserordentlich schwer.

Die Europider brauchen die europiischen
Werte, und Europa wire ohne diese Werte nur
ein multiethnisches Sammelbecken ohne Iden-
titit. In meinem Buch «Europa ohne Identitit?
Leitkultur oder Wertebeliebigkeit» (Neuausgabe,
Berlin 2002) habe ich mich mit der Voraussage
befasst, dass dieser Kontinent am Ende des 21.
Jahrhunderts islamisch und ein Teil des Maghreb
sein werde. Die Grundfrage lautet fiir mich nicht,
wieviele Muslime in Europa leben, sondern wel-
cher Islam sich in Europa entwickelt, ein aufge-
klirter Euro-Islam oder ein fundamentalistischer
Ghetto-Islam. Es muss gelingen, den Islam zu eu-
ropiisieren. Wenn die Kontroverse versandet, der
Rassismus zunimmt und der Islam zum neuen
Feindbild gemacht wird, kénnte Oswald Speng-
ler mit seinem «Untergang des Abendlandes»
doch noch Recht bekommen.

Ein Dialog zwischen Kulturrelativisten auf der
einen und Neo-Absolutisten auf der anderen Sei-

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



te bringt nichts Konstruktives. Wenn der Absolu-
tist sagt: «Mein Glanbe ist richtig, und alles andere
ist falsch», antwortet der Relativist: «Es gibt keine
Idee, die richtig ist und keine die falsch ist, alles ist
relativ.» In einem konstruktiven Dialog miissen
beide Gesprichspartner zu sich selbst stehen, und
sie diirfen ihre Werte kompromisslos vertreten.
Dabei gibt es aber Bereiche, wie die freie Mei-
nungsiusserungs- und die Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit, die nicht zur Disposition stehen diir-
fen. Die Voraussetzung fiir einen konstruktiven
Dialog ist die Besinnung auf das eigene ideelle
Riickgrat, das es auf beiden Seiten braucht. Der
kulturelle Relativismus, wie er in Europa vieler-
orts postuliert wird, ist abzulehnen. Es trifft zu,
dass der Westen vielen nichtwestlichen Kulturen
die Idee der Menschenrechte «aufdringt». Das ist
aber kein ideeller Imperialismus, sondern dient
der Schaffung besserer Voraussetzungen fiir ein
friedliches Zusammenleben. Wegleitend ist dabei
Karl Poppers Grundsatz: «/m Namen der Tole-
ranz sollten wir daher das Recht beanspruchen, die
Intoleranz nicht zu tolerieren.»

Mein Konzept des Euro-Islams habe ich erst-
mals unter dem Titel «Uber die Alternative Euro-
Islam oder Ghetto-Islam» in Paris 1992 vorgelegt
und spiter weiterentwickelt. Das Konzept wird
in erginzter und iiberarbeiteter Form auch in
meinem neuesten Buch «Mit dem Kopftuch nach
Europa?» (Darmstadt 2005) dargestellt, sowie in
meiner Abhandlung «Gibt es eine islamische bzw.
islamistische Herausforderung an die Identitit
Europas?» in der Fachzeitschrift «Religion-Staat-
Gesellschaft» (Heft 1/ 2005).

Die unumginglichen Grundlagen der poli-
tischen Kultur der europiischen Moderne sind
vierfach. Als erste erwihne ich — aus Uberzeugung
und nicht als Geste gegeniiber unserem Gastge-
ber — die Zivilgesellschaft. Die demokratische
Zivilgesellschaft bildet den Rahmen fiir eine
rechtich und institutionell abgesicherte Tren-
nung zwischen éffentlicher und privater Sphiire.
In einer Zivilgesellschaft geniessen muslimische
Migranten die verfassungsrechtlich geschiitzte
Freiheit der Religionsausiibung in der Moschee
und in ihrem Privatbereich. In der Offentlichkeit
der Zivilgesellschaft sind Muslime Biirger wie
alle anderen und diirfen keinerlei Sonderrechte
beanspruchen, wie etwa die Anwendung der
Schari’a. Ein Anspruch auf Sonderrechte — auch
fiir Minderheiten — steht meines Erachtens im
Widerspruch zum Konzept der Zivilgesellschaft.
Es gibt muslimische Autoren, die die Zivilgesell-
schaft einen «westlichen Traum» nennen, der auf

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

die islamische Denkweise nicht tibertragbar sei.
Ich teile diese Auffassung nicht, da sie einem Brii-
ckenschlag zwischen Islam und Europa entgegen-
steht.

Die zweite Grundlage ist das Bekenntnis zum
Pluralismus. Der Pluralismus befiirwortet die
Vielfalt im Rahmen eines der kulturellen Mo-
derne verpflichteten Konsenses. Er ist nicht mit
totalem Werterelativismus zu verwechseln. Ein
Bekenntnis zu eigenen Werten ist, im Rahmen
der Toleranz gegeniiber anderen Bekenntnissen,
moglich und erwiinscht. Die Anerkennung des
Pluralismus verlangt aber auch von den Muslimen
cinen Verzicht auf den Missionierungsauftrag der
Da’wa. Dem Fernziel einer «Islamisierung Euro-
pas» muss eine klare Absage erteilt werden. Das
Bekenntnis zu einem sikularen pluralistischen
Europa ist hingegen von jeder Doppelziingigkeit
zu befreien. Der Euro-Islam sollte sich eindeutig
auf die Seite einer Politik der Integration stellen.

Die dritte Grundlage ist die Toleranz als Be-
standteil der kulturellen Moderne. Toleranz be-
deutet im Sinne der Aufklirung mehr als nur
«Duldung», nimlich Respekt und Gleichwertig-

Die Grundfrage lautet nicht, wie viele Muslime
in Europa leben, sondern welcher Islam sich in Europa

entwickelt.

keit. Die Muslime wollen in Europa keine Mi-
noritit von nur geduldeten «Schiitzlingen» sein.
Besonders in Deutschland tut man sich schwer
mit der Integration von Nicht-Deutschen. Der
Begriff «Auslinder mit deutschem Pass» hat vor
allem fiir snregrierte Immigranten, die sich kultu-
rell und psychologisch als Deutsche fiihlen, etwas
Diskriminierendes.

Die wierte Grundlage ist der sikularisierte
Staat, der Religion und Politik klar trennt. In
Frankreich ist der Laizismus zum Bestandreil der
politischen Kultur geworden. Sikularitit und Is-
lamismus stehen sich als unvereinbare Optionen
gegeniiber. Das Gerede von einer «postsikularen
Gesellschaft» verschleiert die Tatsache, dass es
weder eine halbe Demokratie noch eine halbe
Sikularitit gibt.

Es gibt eine zivilisatorische Identitit Europas.
Europier sollten aufhéren, das zu bestreiten. Eu-
ropiische Identitit muss im Biindnis mit Musli-
men bewahrt werden, die man auch «Pro Demo-
cracy»-Muslime nennen kénnte. Wenn das nicht
gelingt, hat Europa keine Zukunft.

BASSAM TIBI, ge-
boren 1944, ist
Professor fiir Inter-
nationale Beziechungen
an der Universitit
Gottingen sowie A.D.
White Professor-at-
Large an der Cornell
University. Er nimmt
regelmissig Lehr-

und Forschungsaut-
trige an den fiihrenden
Universititen der
Welt wahr und entfal-
tet als profunder
Kenner des Islams in
Europa eine rege
Publikationstitigkeir.

39



DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Teilnehmer des Kolloquiums
«Sind unsere westlichen
Werte in Gefahr?», Verein
Zivilgesellschaft, 28. und 29.
Oktober 2005.

Dr. Jean-Paul Aeschlimann, Vice-Président,
Organisation des Suisses de I'Etranger,
Montpellier

Adriano Agosti, Prisident, Altamira Management
AG, Ziirich

Dr. Sami Aldeeb, Institut suisse de droit
comparé, St. Sulpice

Heinz Allenspach, a. Nationalrat, Fillanden
Renzo Ambrosetti, Co-Prisident, Gewerkschaft
UNIA, Bern

Dr. Jiirgen Aretz, Staatssekretir,
Wirtschaftsministerium Thiiringen, Erfurt
Prof. Jean Baechler, Soziologe, Sorbonne/Paris
1V, Chilly-Mazarin

Dr. Tiziano Balmelli, Diplomat, DFAE, Porza
Jeanne Barras Zwahlen, Crédit Suisse, Genf
Prof. Dr. J6rg Baumberger, Universitit St.
Gallen,

Prof. Dr. Giorgio Behr, Prisident und CEO,
BBC Group, Buchberg

Pierre Bessard, Redaktor, L’Agefi, Betn

Dr. Corrado Bianchi Porro, Redaktor, Giornale
del Popolo, Lugano

Fritz Blaser, ehem. Prisident SAV, Reinach BL
Christian Boesch-Marshall, ehem. Direktor
Ziircher Handelskammer, Thalwil

Jean-Pierre Bonny, a. Nationalrat, Fiirsprecher,
Bern

Dr. Daniel Briihlmeier, Leiter Politische
Planung, Staatskanzlei des Kantons Ziirich
Jack Brunnschweiler, a. Zentralprisident, Neue
Helverische Gesellschaft, Wiesendangen

Dr. Jacqueline Burckhardt, Prisidentin,
Eidgendssische Kunstkommission, Ziirich
Gallus Cadonau, Geschiftsfiihrer, Schweizerische
Greina Stiftung, Ziirich

Prof. Dr. Iso Camartin, Schriftsteller, Ziirich
Menzies Campbell CBE QC MP, stellv.
Vorsitzender der Liberal-Demokratischen Partei,
London

Dr. Harold H. Chipman, CEO, Time4com,
Ziirich

Heinrich Christen, Partner, Ernst & Young AG,
Ziirich

40

Anton Corttier, a. Stinderat, Fribourg

Gilbert Coutau, a. Stinderat, Genf

Dr. Beat Curti, Curti Medien-Gruppe,
Erlenbach

André Daguet, Nationalrat,
Geschiftsleitungsmirtglied der Gewerkschaft
UNIA, Bern

Michel Danthe, Chefreadaktor, Le Matin
Dimanche, Lausanne

Daniel de Roulet, Schrifsteller, Frasne-les-
Meulieres

Dr. Jiirg de Spindler, Politikberater, Hellfeier &
de Spindler GmbH, Ziirich

Pascal Dulex, PR-Projektleiter, Farner PR,
Ziirich

Dr. Patrik Ettinger, f6g, Universitit Ziirich
Prof. Dr. Hans Peter Fagagnini, ehem.
Generaldirektor SBB, Stettlen

Dominik Feusi, Berater, Kommunikationspraxis,
Minnedorf

Roberto Fisch, Cdt Br Fant mont 9, Bellinzona
Dr. Marcello Foa, Korrespondent, Il Giornale,
Mailand

Dr. Daniel Foppa, Bundeshauskorrespondent,
Die Siidostschweiz, Bern

Peter Forster, des. Chefredaktor, Schweizer
Soldat, Ermatingen

Utrsula Fraefel, stv. Chefredaktorin, St. Galler
Tagblatt, St. Gallen

Bruno Franzen, Unternehmer, Ziirich

Prof. Dr. Christoph Frei, Redaktor Schweizer
Monatshefte, St. Gallen

Reinhard Frei, Kantonsrat und Inhaber Freicom
AG, Balgach

Daniel H.R. Freytag, Unternchmensberater,
Gemini-Sophros-Consulting, Ziirich

Dr. Katja Gentinetta, Chefin Strategie u.
Aussenbeziehungen, Kanton Aargau, Lenzburg
Hilmar Gernet, Head Corporate
Communications, Hapimag, Schenkon
Markus Gisler, Publizist, Rapperswil

Dr. Peter Gross, Vize-Prisident, Swatch-Group,
Zollikon

Dr. Max Gsell, Prisident Hasler-Stiftung, Bern

Prof. Dr. Tim Guldimann, Botschafter,
Hotheim-Lorsbach

Prof. Dr. Gerd Habermann, Direktor,
Unternehmerinstitut der ASU, Wender/Havel
Dr. Peter Habliitzel, Direktor, Eidg.
Personalamt, Bern

Jean-Claude Hefti, a. Zentralprisident NHG,
Yverdon-les-Bains

Dr. Thomas Held, Direktor, Avenir Suisse,
Ziirich

Dr. Daniel Heller, Direktor, Farner PR und
Consulting AG, Ziirich

Katharina Hoby-Peter, Pfarrerin, Ziirich
Annemarie Huber-Hotz, Bundeskanzlerin, Bern
Prof. Dr. Albert Huch, Arzt, Ziirich

Dr. Klaus Hug, Rechtsanwalt, Prisident Eidg.
Amt fiir geistiges Figentum, Bern

Dr. Konrad Hummler, Teilhaber, Wegelin &
Co. Privatbankiers, St. Gallen

Rolf Hiippi, Rolf Hiippi AG, Ziirich

Prof. Dr. Kurt Imhof, Leiter foég, Universitit
Ziirich

Dr. Peter Jankowitsch, Botschafter und ehem.
Aussenminister, Wien

Prof. Dr. Ursula Pia Jauch, Philosophisches
Semiar, Universitit Ziirich

Anne Keller Dubach, Head Brand Management,
Swiss RE, Ziirich

Dr. Fulcieri Silvio Kistler, Bankier, Barbengo
Dr. Christoph Koellreuter, Direktor, BAK Basel
Economics, Basel

Prof. Dr. Georg Kohler, Ordinarius fiir
Philosophie, Universitit Ziirich

Dr. Erwin Koller, Uster

Roger Koppel, Chefredaktor, Die Welt, Berlin
Adrian Kiinzi, Direktor, Wegelin & Co.
Privatbankiers, Lausanne

Annemarie Lanker Habliitzel, Leiterin
Sozialdienst, Stadt Bern

Roswitha Lasser Osterwalder, Unternehmerin,
Uetikon

Doris Leuthard, Prisidentin CVP Schweiz, Muri
Philippe Lévy, a. Botschafter, Prisident,
Transparency International Schweiz, Bern

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Dr. Filippo Lombardi, Regierungsrat des
Kantons Tessin, Melide

Claude Longchamp, Politikwissenschafter,
Institutsleiter GES, Bern

Rudolf Lutz, Dozent, Musikhochschule Basel &
Ziirich, St. Gallen

Prof. Dr. Thomas Maissen, Historisches Seminar,
Ruprecht-Karls-Universitdt, Heidelberg

Marina Masoni, Regierungsritin des Kantons
Tessin, Bellinzona

Graham Mather, Prisident, European Financial
Forum, London

Michele Moor, Teilhaber, Wegelin & Co.
Privatbankiers, Lugano

Alexandre Mossu, Head Public Affairs
Switzerland, Novartis, Basel

Franz Muheim, a. Stinderat, Altdorf UR
Philipp A. Miiller, Niederuzwil

Paolo Muzzarelli, Unternehmensberater,
Lugano

Robert Nef, Mitherausgeber der Schweizer Mo-
natshefte, Ziirich

Prof. Sergio Noja Noseda, Prisident, Fondazione
Ferri Noja Noseda, Lesa

Dr. Monika Notter, Prisidentin, Liberale Aktion,
Hurrwil

Prof. Dr. Konrad Osterwalder, Rektor, ETH
Ziirich

Luigi Pedrazzini, Regierungsrat des Kantons
Tessin, Bellinzona

Dr. Philippe Pidoux, a. Nationalrat, VR-Prisi-
dent, PubliGroupe SA, Lausanne

Dr. Ruedi Ramsauer, Vorsitzender der Ge-
schiftsleitung, Economiesuisse, Ziirich
Minouche Rappold, Kiisnacht

Adrian Rappold, Markenanwalt, Kiisnacht

Dr. Jorg N. Rappold, Vize-Prisident, Verein
Zivilgesellschaft, Ziirich

Prof. Dr.Remigio Rarti, Mitglied der Geschifts-
leitung SSR SRG Idée Suisse, Lugano

Ursula Rellstab, Prisidentin, Verein Metropole
Schweiz, Ziirich

Dr. Suzann-Viola Renninger, Mitherausgeberin
der Schweizer Monatshefte, Ziirich

Nr.12/01, 2005/2006 SCHWEIZER MONATSHEFTE

DOSSIER Bedrohung und Behauptung westlicher Werte

Urs B. Rinderknecht, Generaldirektor, UBS AG,
Ziirich

Dr. Pier-Luigi Roncoroni, Ehrenprisident, Pro
Ticino, Adliswil

Dr. Jean-Pierre Roth, Prisident des Direktori-
ums, Schweizerische Nationalbank, Ziirich
Peter Rothenbiihler, Chefredakror, Le Matin,
Lausanne

Dr. Beatrix Rubin Lucht, Wissenschaftsfor-
schung, Universitit Basel

Dr. Marcel R. Savioz, Leiter Forschung, Schwei-
zerische Narionalbank, Ziirich

Prof. Dr. Bernd Schips, Leiter KOF, ETH Ziirich
Dr. Ulrich Schliier, Nationalrat und Redaktor,
Flaach

Andreas Schmid, Prisident des Verwaltungsrats,
Barry Callebaut AG, Ziirich

Adrian Schmid, Leiter Verkehrspolitik, VCS,
Luzern

Guido Schommer, Generalsekretir, FDP
Schweiz, Bern

Joachim Schroder, Kommunikationsberatung,
Bauen

Florian Schwab, Student, St. Gallen

Frau Juliana Schwager-Jebbink, Juristin und
Kulturschreiberin, Ziirich

Bobby Shirayuth Leu, Student, St. Gallen

Dr. Ulrich Siegrist, Nationalrat und
Rechtsanwalt, Lenzburg

Prof. Dr. Beat Sitter-Liver, Departement der
Philosophie, Universitit Freiburg

Stefano Soldati, Redakror, Corriere del Ticino,
Muzzano

Markus Somm, Redaktor, Die Weltwoche,
Ziirich

PD Dr. Andreas Urs Sommer, Institut fiir
Philosophie, Universitit Greifswald

Prof. Dr, Peter Stadler, Professor Emeritus,
Universitidt Ziirich

Dr. Jeno C.A. Stachelin, a. Botschafter, Basel
Dr. Rudolf Staub, Verwalter, Winterthur

Dr. Eric F. Stauber, Stauber Family Office,
Wollerau

Prof. Dr, Eduard Stiuble, Publizist, St. Gallen

Rudolf H. Strahm, a. Nationalrat,
Preisiiberwacher, Herrenschwanden

Dr. Georg Stucky, a. Nationalrat, Prisident,
Auslandschweizer-Organisation, Baar

Dr. Tito Tetramanti, Prisident, Verein
Zivilgesellschaft, London

Prof. Dr. Bassam Tibi, Sozialwissenschaftliche
Fakulrir, Universitit Gotringen

Dr. Cinderella Vassiliadis, Corporate Value
Associates, Miinchen

Prof. Guido Vestuti, Professor Emeritus,
Universita Cattolica Milano, Como

Frank Vibert, Direktor, European Policy Forum,
London

Dr. Guido von Castelberg, a. Pris. des
Kassationsgerichts d. Kantons Ziirich, Ziirich
Dr. Martin von Orelli, Divisionir und stellv.
Chef der Armee, VBS, Bern

Dr. Benedikt von Tscharner, a. Botschafter,
Geneva School of Diplomacy, Genf

Dr. Rudolf Walser, Chefékonom,
Economiesuisse, Ziirich

Peter Wanner, Verleger, Aargauer Zeitung, Baden
Martin M. Wegelin, Programmleiter EAWAG-
SANDEC, Diibendorf

Peter Weigelt, Nationalrat, Prisident, Creapolis
AG, St. Gallen

Dr. Pierre Weiss, Vizeprisident, Parti Libéral
Suisse, Genf

Myrtha Welti, Vizeprisidentin, Science et Cité,
Ziirich

Dr. Paul Widmer, Botschafter, Amman

Dr. Matthias Wipf, Projektleiter, Euroforum
Handelszeitung Konferenz AG, Schafthausen
Dr. Michael Wirth, Kultur-Consultant, La
Conversion

Prof. Dr. Alexander J.B. Zehnder, Prisident,
ETH-Rat, Ziirich

Prof. Dr. Heinz Zimmermann,
Wirtschaftswissenschaftliches Zentrum,
Universitit Basel

Jean Zwahlen, a.Botschafter, chem.
Generaldirektor SNB und Vizeprisident UBP,
Genf

41



	Dossier : Bedrohung und Behauptung westlicher Werte
	Bedrohung und Behauptung westlicher Werte
	Zivilgesellschaft braucht Zivilcourage
	Europäische Toleranz auf dem Prüfstand
	Folgen von Migration : europäische Wege
	Individualismus und kollektive Bedürfnisse
	Islam und europäische Identität
	Dialog der Kulturen heute
	Amerika und Europa : eine Wertekonfrontation
	Objectivité des valeurs et pluralisme culturel en Europe
	Human Rights are indivisible
	Gefährdet der Islam europäische Werte?
	Teilnehmer des Kolloquiums "Sind unsere westlichen Werte in Gefahr?", Verein Zivilgesellschaft, 28. und 29. Oktober 2005


