
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 10-11

Artikel: Die Schweizer : ein Volk von Zugezogenen

Autor: Dewulf, Jeroen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Essay Ein Volk von Zugezogenen

Wenn in Schillers «Tell» geschrieben steht,
dass die Schweizer nicht immer schon ansässig,

sondern Nachkommen armer Einwande-rer

waren, dann böte sich hier die konstruktive
Grundlage einer Fortentwicklung urschweizerischer

Identität.

Die Schweizer – ein Volk
von Zugezogenen

Jeroen Dewulf

Bei patriotischen Anlässen in der Schweiz fehlt garantiert
eine Figur nie: Wilhelm Tell. Der treffsichere Schütze aus

Uri taucht meist gerade dann auf, wenn die Schweiz als

Nation legitimiert werden soll. Nicht selten handelt es sich

dabei um eine restriktive Legitimation, bei der das Land als

ein riesiges Luxushotel erscheint: jeder ist willkommen, aber

bleiben können nur diejenigen, die genug Geld haben oder
die bereit sind, die schmutzige Wäsche zu besorgen. Es sei

denn, man sei Nachkomme von denen, die «immer schon»

in diesem Hotel wohnten, von richtigen Tellensöhnen
und -töchtern eben.

Denkbar wäre aber auch eine völlig andere Interpretation

des Tell-Mythos, eine, in der die Schweiz als weltoffenes

Land und die Schweizer als ein Volk von Migranten
erscheinen. Diese Interpretation stützt sich auf eine genaue

Lektüre der berühmten Rütli-Szene, so wie wir sie bei Friedrich

Schiller in der klassischen Tell-Geschichte vorfinden.
Aus dieser Szene geht hervor, dass Tell und seine Mitbürger
keineswegs «seit Ewigkeiten» in der Schweiz wohnten,
sondern dass die Schweizer Nachkommen von Einwanderern
sind. In der zweiten Szene des zweiten Aktes erklärt Werner
Stauffacher die Herkunft der Eidgenossen folgenderweise:
«Es war ein großes Volk, hinten im Lande / Nach Mitternacht,
das litt von schwerer Teurung. / In dieser Not beschloss die

Landsgemeinde, / Dass je der zehnte Bürger nach dem Los /
Der Väter Land verlasse – das geschah.» Mit anderen Worten
werden bei Schiller die Schweizer eindeutig als Nachkommen

von Ausländern dargestellt, die eines Tages zur
Auswanderung gezwungen waren. Und nicht nur das: als diese

Auswanderer nach langer Wanderung beschliessen, sich im
Muotatal definitiv niederzulassen, wohnten dort bereits
andere) Menschen. Ganz klar ist Schiller hier nicht, einerseits

heisst es: «Nicht Menschenspuren waren hier zu sehen» aber
dennoch: «nur eine Hütte stand am Ufer einsam, / Da sass

ein Mann und wartete der Fähre.» Über diesen Mann in der
Hütte wird weiter nichts ausgesagt, obwohl er im Stück der
einzige «wahre» Schweizer ist, der einzige, der sozusagen
«immer schon» dort wohnte. Als Stauffacher weiterfährt
und erzählt, dass die Einwanderer beschlossen, im Muotatal

« den alten Flecken Schwyz» zu erbauen, ist nicht klar, was

mit dem Mann in der Hütte passierte. Durfte er sich am
Bau von Schwyz beteiligen? Hat er sich mit den Migranten
vermischt? Oder wurde er von ihnen vertrieben oder gar

umgebracht? Offenbar hatten die «alten Hirten» von denen
Stauffacher die Ursprungsgeschichte der Schweiz erfahren
haben soll, auf solche Fragen keine Antwort.

Verdrängter Zündstoff
Erstaunlicherweise ist dieser phantasievollen Herkunftsgeschichte

weder von traditionalistischer noch von progressiver

Seite grosse Bedeutung beigemessen worden. So
überrascht die Tell-Figur etwa in einem Schimpflied aus dem 19.
Jahrhundert gegen auswanderungswillige Schweizer, wo es

heisst: «Die Väter, die in Unglückstagen / nie feig aus ihrer
Heimat flohn, / die Tell und Winkelriede klagen / um dich, um
den verlornen Sohn. / So lebe für Amerika! [...] Als Schweizer

leb und sterb’ ich da!»
E s wundert nicht wenig, dass Tell gerade in diesem
Schimpflied aufgeboten wird, heisst es doch im Tell-Stück
unmissverständlich, dass er, so wie alle anderen Schweizer,
selber Nachkomme von Auswanderern ist. Es zeigt, wie
wenig die Tell-Interpretation problematisiert und wie
jahrhundertelang über den revolutionären Zündstoff
hinweggesehen wurde, der im Tellschen Herkunftsmythos der
Schweizer steckt.

Dass reaktionäre Kräfte in der Schweiz nicht geneigt
waren, diese Herkunftsgeschichte Teil der Schweizer Identität
werden zu lassen, leuchtet ein. Umso mehr wundert es aber,
dass bei progressiven Intellektuellen nicht das Umgekehrte
passiert ist. Zwar erschien Tell gelegentlich als Symbol für
eine revolutionäre, kämpferische Schweiz, wie etwa in Gertrud

Leuteneggers «Das verlorene Monument» 1985) oder
neulich bei Eveline Hasler in «Tells Tochter» 2004), aber

in der Regel haben sich progressive Intellektuelle darum
bemüht, den Tell-Mythos zu bekämpfen oder zu parodieren.
Bezeichnend ist die Aussage Ludwig Hohls aus dem Jahre

1954, wonach der wahre Gessler heute Wilhelm Tell sei.

Das bekannteste Beispiel ist selbstverständlich Max Frischs
«Wilhelm Tell für die Schule» 1971). Frisch erwähnt darin
zwar die sonderbare Herkunftsgeschichte der Schweizer,
aber ohne irgendwelchen Kommentar. Vielmehr geht es

ihm darum, einen sich auf Tell stützenden Nationalstolz
als falsch zu entlarven. Dass das Buch als Schullektüre
konzipiert oder wenigstens präsentiert wurde, unterstreicht den
Wunsch, eine Schweizer Jugend ohne Nationalhelden wie
Tell) heranwachsen zu lassen.

44 Nr.10/11, 2005 Schweizer Monatshefte



Im nachhinein stellt sich die Frage, ob dies eigentlich so

klug war, ob es vielleicht nicht intelligenter gewesen wäre,
eine so mächtige Figur für die Schweizer Identitätsbildung
zukunftsträchtig umzuinterpretieren und für die intellektuelle

Modernisierung des Landes einzusetzen. In diesem

Zusammenhang möchte man an Leonhard Ragaz erinnern,
den religiösen Sozialisten, der bereits 1918 in seinem «

Programm für Schweizer und solche, die es werden wollen»

Wilhelm Tell zur Leitfigur einer «neuen Schweiz» machen

wollte. Und dies nach der Devise: «Machet das Sinnbild des

Wilhelm Tell aus einem Hohn wieder zu einer Wahrheit!»
W enn nun jemand wie Adolf Muschg in «Ein Land
kommt sich abhanden» 1998) den schönen Satz schreibt:
«Identität ist nichts, was feststeht [...] Identität wächst, und die

Nahrung für dieses Wachstum zieht sie aus ihrer Geschichte»

hätte man hoffen können, bei ihm Ideen oder Projekte
für eine zukunftsträchtige Schweiz zu finden, die aus der
Geschichte des Landes hervorgegangen wären. Jedoch,
genauso wie Frisch war Muschg zwar Meister in der Dekonstruktion

der eigenen Geschichte, bot aber kaum brauchbare
Alternativen für die Zukunft der Schweiz an, schon gar

nicht solche, die sich auf die Geschichte des Landes stützen
würden. In ihrem Eifer, alle identitätsstiftenden Mythen
aus der Vergangenheit nach dem Vorbild Deutschlands auf
den Schrotthaufen zu werfen, vergassen Schweizer Intellek-tuelle

allzu leicht, dass mit dem Tell-Mythos die Bevölkerung

auch auf eine multikulturelle Schweiz eingestimmt
werden könnte.

Passagiere dritter Klasse
Zu erwähnen ist hier die «geistige Landesverteidigung» die
Kulturpolitik der 30er Jahre, die gemeinhin als Sündenbock
gilt für alles, was seit dem Zweiten Weltkrieg in der Schweiz

schiefgelaufen ist. Es spricht für sich, dass verschiedene
Aspekte dieser Kulturpolitik kritikbedürftig sind, in erster
Linie die Tatsache, dass es im schönen Bild der viersprachigen
Schweiz kaum Platz für jüdische) Flüchtlinge gab.
Dennoch ist erstaunlich, dass gerade zu einer Zeit, als überall in
Europa der Monokulturalismus triumphierte, die Schweiz

sich für ein multikulturelles Gegenmodell entschied, worin
jede Sprachgemeinschaft prinzipiell als gleichwertig galt
und der germanische «Übermensch» ausgeschlossen blieb.

Leider brachte das Land nach dem Krieg nie mehr den

Mut auf, die progressiven Elemente der damaligen
Kulturpolitik weiterzuentwickeln. Denn auch nachdem die
faschistische Bedrohung schon längst verschwunden war,
blieb die Schweizer Mentalität vierkulturell geschlossen.

Das Resultat war, dass Ausländer in diesem Modell höchstens

Platz hatten als «Passagiere dritter Klasse» wie Walter M.
Diggelmann 1978 schrieb.

Das hätte anders sein können, wäre Schillers Tell richtig
gelesen worden. Der Gründungsmythos der Schweiz, so wie
er aus diesem Stück hervorgeht, hätte gerade dort ansetzen

können, wo die geistige Landesverteidigung stecken geblie¬

ben

Essay Ein Volk von Zugezogenen

war. Er ermöglicht nämlich eine andere, zukunftsträchtigere

Konzeption einer Nation, als wir sie gemeinhin in
Europa antreffen. Eine Definition dieser Konzeption findet
man bei dem an der Princeton University lehrenden
ghanesischen Philosophen Kwame Anthony Appiah, der den
Unterschied zwischen Amerikanern und Europäern in Sachen

Identität und Nationalbewusstsein dadurch erklärt, dass es

in der Alten Welt in allen Territorien Menschen gibt, die
glauben, schon immer dort gewesen zu sein, während sich
in der Neuen Welt jeder als einen begreift, der aus allen
möglichen Gründen von anderswo kam. Entsprechend ist
in Europa die Einstellung ganz natürlich: Wir gehören hierher,

ihr seid unsere Gäste, also diktieren wir die kulturellen
Normen.

Über das Vierkulturelle hinaus
Wenn es nun aber bei Wilhelm Tell heisst, dass die Schweizer

selber Nachkommen von Auswanderern seien, die in
der Fremde eine neue Heimat aufgebaut hätten, trifft dies
eine durch und durch amerikanische Konzeption, eine, die
den Anderen, den Fremden unter Berufung des Grundbesitzes

unmöglich ausschliessen kann; denn das Land selber

erscheint hier als ein «no man’s land» das jedem offensteht.
So gesehen, gäbe es kaum noch einen Unterschied
zwischen einem Nachkommen jener Schweizer, die sich 1291
auf dem Rütli getroffen haben und dem Kind eines 1991
nach Zürich ausgewanderten Tamilen oder Pakistani. Beide

wären dann Nachkommen von Wirtschaftsflüchtlingen,
von solchen die, wie es bei Schiller heisst, «von schwerer

Teurung gezwungen» das Land ihrer Herkunft verlassen und
sich nach langen Strapazen in der Schweiz niedergelassen

haben. Mit einer solchen Auffassung von Identität wäre die
Schweiz viel besser auf die Herausforderungen vorbereitet,
die sich in einer globalen Welt stellen. In der gleichen
Schweiz, die einst den Mut gehabt hatte, dem monokulturellen

Faschismus die multikulturelle Demokratie
entgegenzusetzen, hätte sich so die Möglichkeit geboten, die
Nation auf eine multikulturelle Realität vorzubereiten, die
weiter ging als nur eine von vier Kulturen. Dass dies nicht
passierte, ist nicht nur den reaktionären Kräften des Landes
zuzuschreiben; auch die progressiven Intellektuellen trugen
dazu bei, da sie schonungslos die Mythen aus der Vergangenheit

verketzerten, ohne sich um wirksame Alternativen
zu kümmern.

Dennoch hat es unter Schweizer Intellektuellen durchaus

Denkanstösse im Sinne einer multikulturellen Auffassung

von Identität gegeben. Man denke hier etwa an Blaise
Cendrars, der sich selber als «bourlingueur» zu bezeichnen
pflegte, was abgeleitet vom Verb «bourlinguer» soviel wie

«Weltenbummler» bedeutet. Cendrars, dessen Biographie
tatsächlich einer grossen Wanderreise gleicht, konnte mit
einer Identität, die sich lediglich auf die Charakteristika
des Geburtsortes beschränkt, nichts anfangen. Zu Recht
heisst es denn auch in Claude Leroys «Le bourlingueur des

Nr.10/11, 2005 Schweizer Monatshefte 45



Essay Ein Volk von Zugezogenen

deux rives» 1995): «[Cendrars] voyage pour métisser. Pour
se métisser.» Es ist kein Zufall, dass sich Leroy hier für eine

Metapher aus der lateinamerikanischen Kultur entscheidet,

schliesslich lässt sich Cendrars Werk kaum ohne die
zentrale Rolle verstehen, die Brasilien darin spielt. Dass

eine solche lateinamerikanische Konzeption auch für ein
Land wie die Schweiz zukunftsträchtig sein könnte, meint
Daniel Maggetti, der in «L’appel du large» 1995) schreibt:
«Cendrars nous renseigne sur l’actualité d’un nouveau modèle

d’identité - la vision d’une Suisse ouverte, voire même d’une
Suisse nomade et aventureuse.»
F ür die deutschsprachige Schweiz wäre der relativ
unbekannte Lyriker und Philosoph Adrien Turel zu nennen, der
sich selbst ein «revenant» nannte, nach dem französischen
Begriff, der sowohl Heimkehrer wie auch Gespenst bedeuten

kann. Turel war 1890 in Sankt Petersburg geboren
worden, lebte als Kind in Lausanne und wuchs in Berlin
und Frankfurt auf, bis die Nazis an die Macht kamen und
er sich 1934 zunächst nach Paris und ein Jahr später nach

Zürich absetzte, wo er bis zu seinem Tod im Jahre 1957
blieb. Von Turel stammt ein Roman mit dem Titel «Dein
Werk soll deine Heimat sein» 1942). Er verabschiedet sich

damit noch während des Zweiten Weltkrieges von einem
Heimatbegriff, der sich auf Sprache, Blut oder Boden stützt.
Interessant ist auch das Gedicht «Wohin ich trete, ist mir
wie Geburt» das man in der heutigen Literaturwissenschaft
als «nomadisch» bezeichnen würde, heisst es doch: «So, wie
ich schreite, muss ich mich verwandeln. / Drum zögr’ ich auch

jungfräulich jeden Schritt.» Anstatt, wie wohl die meisten
Migranten, die aus Deutschland vor dem Naziterror flohen,
ein Leben lang den Verlust der Heimat zu beklagen, zeigt
sich Turel zuversichtlich, dass sich überall auf der Welt eine

Heimat finden lässt, dass Heimat nicht unbedingt eine Frage

der Geburt oder Abstammung sein muss, sondern auch

ein intellektueller Entscheid sein kann.

Das Alphorn als multikulturelles Symbol
Kaum ein Schweizer Autor hat so stark mit multikulturellen

Denkansätzen experimentiert wie Hugo Loetscher.
Besonders im Sammelband «Der Waschküchenschlüssel»

1983) lassen sich Parallelen zur neuen Interpretation
der Tell-Geschichte ziehen. Um zu verdeutlichen, dass

die Schweiz ohne das Ausland nicht auskomme, benutzt
Loetscher ein traditionelles identitätsstiftendes Symbol der
Schweiz: das Alphorn. «Ein richtiges Alphorn» so erklärt er,

«wird mit Bambus eingewickelt – in welchem Alpental aber

wächst Bambus?» Anstatt dieses Symbol zu verketzern und
jene Schweizer, die auf Alphornmusik stolz sind, lächerlich
zu machen und in die reaktionäre Ecke zu verdammen,
versucht er vielmehr, es neu zu interpretieren. So wird
ausgerechnet das Alphorn zum Symbol einer multikulturellen

Schweiz. Noch deutlicher ist dies in der Geschichte
«Helvetische Flurbereinigung» Dort untersucht Loetscher,
was wohl passierte, wenn man in der Schweiz die Parole

«Ausländer raus» konsequent in die Praxis umsetzen würde.
Anfangen müsste man mit den Kirschen, die gingen zurück
nach Italien, dann kämen die Kartoffeln und Tomaten dran,
die zurück nach Südamerika müssten, am Ende müsste man
sogar die Schweizer selber wegschicken, denn: «Die
Vorfahren unserer Vorfahren sind einst eingewandert […] Wenn
dem aber so ist, drängt sich die Überlegung auf, ob wir, aus

Respekt vor dem Land, wie es einmal war, nicht besser selber

auswandern würden. Ohne Zweifel wäre das Schweizerland
dann öd und menschenleer, aber dafür ursprünglich wie noch

nie.» Loetscher zeigt hier, dass die Schweizer Identität ohne
das Fremde nicht auskommt und im Grunde genommen
gar nicht so viel anders ist, als die einer kreolischen Kultur
in Lateinamerika.
E ine ähnliche Idee findet sich bei Peter Bichsel im Aufsatz

«Chaotisch wie die Sprache selbst» 2000). Anstatt die
Sprache als Teil unserer Identität bedingungslos festlegen

und schützen zu wollen, schlägt Bichsel vor, gerade dieses

starke identitätstiftende Symbol «kreolisieren» zu lassen

und schreibt: «Ich würde mich sehr freuen darüber, wenn
dieser Text – den ich hier schreibe – in hundert Jahren nicht
mehr lesbar wäre, weil die Sprache inzwischen gewachsen

wäre.» Resigniert fügt er aber hinzu: «Leider werden das

schulmeisterliche Sprachpuristen verhindern.» Die Identität,
für die Bichsel plädiert, ist also keine, die sich gegenüber
dem Fremden verschliesst, sondern die das Fremde verstärkt
in sich aufnimmt, ohne die Veränderungen als Verlust zu
betrachten; sie ist vielmehr eine Chance, damit Neues
entsteht.

Dieser Satz liesse sich ins Unendliche wiederholen,
etwa: « Ich würde mich freuen, wenn die Schweizer Kultur
in hundert Jahren für mich nicht mehr wiederzuerkennen
wäre, weil sie inzwischen gewachsen wäre.» Dies aber wird
nur dann möglich sein, wenn eines Tages alle, die in der

Schweiz geboren werden, seien sie Nachkommen von
solchen, die bereits vor Jahrhunderten oder von solchen, die
erst seit Jahrzehnten in die Schweiz eingewandert sind, stolz
werden sagen können: Auch ich bin ein Kind von Wilhelm
Tell.

Jeroen Dewulf, geboren 1972, ist Dozent für Germanistik
an der Universität Porto und Mitglied der Forschungsgesellschaft CIE G
der Universität Coimbra.

46 Nr.10/11, 2005 Schweizer Monatshefte


	Die Schweizer : ein Volk von Zugezogenen

