
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 6-7

Werbung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Essay Sartre zum 100. Geburtstag

SpringerKultur

Jeff Wall, Jacques Herzog,
Philip Ursprung

Pictures of Architecture –
Architecture of Pictures
A Conversation between Jacques Herzog

and Jeff Wall, moderated by Philip Ursprung

2004. 78 Seiten. Zahlr., z.T. farb. Abb. Text: englisch

BroschiertEUR 20,33, sFr 35,– Unverb. Preisempf.)

ISBN 3-211-20349-4
Kunst und Architektur im Gespräch /
Art and Architecture in Discussion

J. Albrecht, J. Huber, K. Imesch,
K. Jost, P. Stoellger Hrsg.)

Kultur Nicht Verstehen
Produktives Nichtverstehen
und Verstehen als Gestaltung

2005. 347 Seiten. 137 z. T. farb. Abb.

Broschiert EUR 29,–, sFr 49,50

ISBN 3-211-24235-X

Edition Voldemeer Zürich

Thomas Düllo, Franz Liebl Hrsg.)

Cultural Hacking
Kunst des Strategischen Handelns

2005. 352 Seiten. Zahlr., großt. farb. Abb.

BroschiertEUR 37,–, sFr 63,–

ISBN 3-211-23278-8

Sonja Stummerer,
Martin Hablesreiter

Food Design
Von der Funktion zum Genuss

2005. 132 Seiten. Zahlr. farb. Abb.

Gebunden EUR 24,80, sFr 42,50

ISBN 3-211-23512-4WWien, Fax +43.1.330 24 26, books@springer.at, springer.at
Heidelberg, Fax +49.6221.345-4229, SDC-bookorder@springer-sbm.com

USA, Secaucas, NJ, Fax +1.201.348- 4505, e-mail: orders@springer-ny.com
EBS, Japan, Tokyo, Fax +81.3.38 18 08 64, e-mail: orders@svt-ebs.co. jp

ausdenken. Ich bin ziemlich jung, ich habe noch genügend

Kräfte, um neu anzufangen. Aber was soll man neu anfangen?

[...] Ein Buch. [...] Vielleicht könnte ich dann, über das Buch,
mich ohne Widerwillen an mein Leben erinnern.» Als Heilung
gegen den Ekel impliziert das Schreiben auch die Freiheit,
sich zu erschaffen. Hier, im formalen Gewand des Romans
und mit den erzähltechnischen Mitteln der Moderne, legte

Sartre das Fundament einer Theorie des Existentialismus,
die er später philosophisch untermauerte.

Die Absurdität des Seins und die Entscheidungsfreiheit
des Menschen, seine existentielle Einsamkeit und seine

Eigenverantwortung wurden zu den Pfeilern des Existentialismus,

den Sartre – begrifflich an Hegel und methodisch an
Husserl angelehnt – formulierte. «Das Sein und das Nichts.
Versuch einer phänomenologischen Ontologie» in einem
einzigen Jahr im ersten Stock des Café Flore am Boulevard

Saint-Germain niedergeschrieben, ist eine grandiose
inhaltliche und formale Verbindung von ontologischer
Dialektik und phänomenologischer Untersuchung, von
psychologischer Analyse und dramatisierter Alltagsbeobachtung,

von abstrakter Reflexion und Splittern konkreter
Erzählung. Der fast tausendseitige Traktat reflektiert eine

Befindlichkeit, die von der Erfahrung des Krieges entscheidend

geprägt war, und begründet zugleich eine philosophische

Strömung, die diese Befindlichkeit zum thematischen
Aufhänger der Weltdeutung und des Seinsverständnisses

machte. «Das Sein, durch das das Nichts in die Welt kommt,
ist ein Sein, in dem es in seinem Sein um das Nichts seines Seins

geht: das Sein, durch das das Nichts zur Welt kommt, muss sein

eigenes Nichts sein.» Sartre war kein altmodischer Nihilist,
sondern ein urmoderner Negativist, in dessen Vision die
Anonymität grossstädtischer Lebenswirklichkeit ebenso wie
eine totale Säkularität eingegangen waren. Er sah den
Menschen in dem beständigen Versuch gefangen, sich als Sein
zu begründen, ohne dem Nichts entkommen zu können

– Sartre misstraute jedem deterministischen Rettungsversuch

und jeder tiefenpsychologischen Betulichkeit des Ich
und lokalisierte die Absurdität des Seins in der Notwendigkeit,

sich stets entscheiden zu müssen. Er postulierte,
«dass der Mensch, dazu verurteilt, frei zu sein, das Gewicht
der Welt auf seinen Schultern trägt: er ist für die Welt und für
sich selbst als Seinsweise verantwortlich» Nicht zufällig
erinnerte Sartres Titel an Heideggers «Sein und Zeit» aus dem
er Termini entliehen und französisch weitergedacht hatte
mit der Folge, dass deutsche Übersetzungen stets mit der

Verdeutschung französisierter deutscher Begriffe zu kämpfen

hatten). Aber Sartres klirrend-sachlicher Stil und seine

prägnanten Formulierungen stellten geradezu den rhetorischen

Gegensatz zu Heideggers «Jargon der Eigentlichkeit»
Adorno) dar. War er Heidegger in der ontologischen
Dialektik ebenbürtig, so war er in der phänomenologischen
Analyse zugleich konkreter und sinnlicher, wie Victor von
Weizäcker 1947 in seiner Besprechung von Sartres Traktat
schrieb.

52 Nr.06/07, 2005 Schweizer Monatshefte



Essay Sartre zum 100. Geburtstag

und Deklarationen rhetorisch überspitzt wirkten, so waren
seine politischen Einschätzungen bemerkenswert realpolitisch,

so zum Beispiel sein unmissverständliches Plädoyer
für Verhandlungen im Nahen Osten und sein Eintreten
für die Koexistenz von Israelis und Palästinensern. Aber
schliesslich konnte auch der Philosoph der Freiheit das

Unversöhnliche nicht versöhnen: Freiheit mit Sozialismus,
Existentialismus mit Marxismus.

Literarisch am wirkungsvollsten hat Sartre seine
philosophischen und politischen Ideen als Dramatiker artikuliert.
Seine Stücke, in denen er antike Stoffe zu Parabeln der
Gegenwart verarbeitete oder die Gegenwart an Extremsituationen

exemplifizierte, transportierten den Existentialismus

auf die grossen Bühnen Europas und Amerikas und
brachten ihm grossen Publikumserfolg ein. Das «théâtre
de situations» in dem das Handlungsgeflecht entpsychologisiert

und das Konfliktpotential in die dramatische
Situation gelegt war, entsprach dem realistischen Drama
und überhöhte dieses gleichzeitig zum «théâtre de liberté»;
denn durch das Bühnengeschehen sollte der Zuschauer
seine moralischen Grundsätze überdenken und mit sich
selbst konfrontiert und so in ein «malaise perpétuel»
versetzt werden, um daraus – ganz aristotelisch – gereinigt und
also frei wieder herauszukommen. Aber auch jenseits aller
erzieherischen Vorsätze gingen «Die Fliegen» «Tote ohne
Begräbnis» «Bei geschlossenen Türen» «Die schmutzigen
Hände» «Die Gefangenen von Altona» in das allgemeine
Theaterrepertoire ein; ungeachtet politischer Einstellungen
und philosophischer Moden ist Sartre bis heute ein populärer

Bühnenautor geblieben.
A ls Romancier dagegen blieb ihm in den 40er und 50er
Jahren der Erfolg versagt. Erst mit seiner autobiographischen

Novelle «Die Wörter» 1964 erschienen, eroberte
er wieder die literarische Szene. Darin wandte Sartre auf
sich selbst die existentielle Psychoanalyse an, die er in
biographischen Essays schon an Baudelaire, Mallarmé, Genet
und in dem Freud-Drehbuch praktiziert hatte. Er beschrieb
seinen intellektuellen Werdegang als die Entwicklung zur
existentiellen Freiheit, sich gegen das bürgerliche Milieu
seiner Familie zu wenden und sich als Schriftsteller selbst

zu erschaffen. So war seine Selbstanalyse keine besinnliche
Kindheitsbeschwörung, sondern eine existentialistische
Erzählung, die die Entstehung der Berufung zum Schreiben
nachvollzog. «Da ich die Welt durch Sprache entdeckt hatte,
nahm ich lange Zeit die Sprache für die Welt. Existieren bedeutete

den Besitz einer Approbation irgendwo in den unendlichen
Verzeichnissen des Wortes.» Sartre beschrieb eine Kindheitsneurose,

deren Symptom der Versuch war, schreibend der

Kontingenz des Seins zu entkommen. Aber das Schreiben
blieb die Möglichkeit, die Welt und die eigene Existenz
handelnd zu bestimmen. «Lange hielt ich meine Feder für ein
Schwert» endet «Die Wörter» «Nunmehr kenne ich unsere

Ohnmacht. Trotzdem schreibe ich Bücher und werde ich
Bücher schreiben; das ist nötig; das ist trotz allem nützlich.» Der

«Das Sein und das Nichts» erschien 1943 und etablierte
den Philosophielehrer, der am Pariser Lycée Condorcet
unterrichtete, als Philosophen. Aber die Radikalität des

Sartreschen Entwurfs wurde erst nach dem Krieg
wahrgenommen, als der Existentialismus als eine philosophische
Weltdeutung erkannt und zugleich zu einer Alltagshaltung
trivialisiert wurde. Sartres Vortrag über Existentialismus
und Humanismus, im Oktober 1946, markierte den
Beginn einer aufgeregten öffentlichen Debatte über die
Verschränkung philosophischer und politischer Haltungen
und machte den Intellektuellen zur Identifikationsfigur
überhaupt. Berühmt, bewundert, gefürchtet, bekämpft – in
den folgenden Jahrzehnten wurde Sartre zu jenem «paria
sublime, libre et impuissant, lucide et misérable» als den er

selbst den Intellektuellen bezeichnet hatte. Nachdem er
zuerst in der deutschen Kriegsgefangenschaft und gleich
danach im französischen Untergrund gegen die deutsche
Besetzung jede politische Unschuld verloren hatte, wurde
das «engagement» zu einem Handlungsimperativ, den auch
sein Literatur- und Kunstbegriff widerspiegelte.

Literatur war für Sartre engagierte Literatur, nicht als

realsozialistische Parteiliteratur, wohl aber als politisierende

und politische Anforderung zur Bewusstwerdung.
Seine ästhetische Theorie scheint derjenigen Adornos
entgegengesetzt zu sein, aber beiden ist ein moralischer
Aufklärungsanspruch an die Kunst gemeinsam. Nicht die
Realität idealisieren und mit der Welt versöhnen, sondern
die Realität in ihren Widersprüchen blossstellen und die
Welt kritisch reflektieren soll Literatur – soll Kunst im
allgemeinen. Aber während Adorno die ästhetische Wahl, für
die ein Kunstwerk steht, schon als ideologisch betrachtete,
wollte Sartre die moralische Tiefenstruktur durch die ästhe-tische

Oberfläche scheinen sehen. Literatur ist, schrieb
Sartre, «die Subjektivität einer sich in ständiger Revolution
befindenden Gesellschaft»

Entlarven und Verändern
Die ständige Revolution wurde zu einem Schlagwort, das

Freunde und Gegner gleichermassen zu missbrauchen
wussten. Als «Weggefährte» der Kommunistischen Partei
hatte Sartre – in voller moralischer Aufrichtigkeit – einen
Revolutionswillen propagiert, der ebenso affektiv antibürgerlich

wie pragmatisch unrealistisch war. Zwar hatte er

den sowjetischen Einmarsch in Budapest verurteilt, aber
der realexistierende Sozialismus faszinierte ihn noch bis
zur Zerschlagung des Prager Frühlings 1968. Seine noch
späteren Sympathien für Mao, Che Guevara und Castro,
die heute als politische Irrtümer gelten, gründeten in einem
fundamentalen Misstrauen gegenüber der kapitalistischen
Selbstzufriedenheit, die durch den Zusammenbruch des

Kolonialismus gründlich erschüttert worden war: Sartre,
der schon in «Das Sein und das Nichts» den Anderen zum
philosophischen Subjekt erklärt hatte, wurde zum lau-testen

Gegner kolonialer Politik. Und wenn seine Aufrufe

Nr.06/07, 2005 Schweizer Monatshefte 53



Essay Sartre zum 100. Geburtstag

subtile Registerwechsel zwischen philosophischem Diskurs
und autobiographischer Erzählung, die Verschränkung
selbstironischer Reflexion und weltanschaulicher Ideen
und die stilistische Präzision machen Sartres «Wörter» zu
einem kanonischen Werk philosophisch-autobiographischer

Literatur. Nicht zuletzt deshalb wurde ihm 1964 der
Nobelpreis für Literatur zugesprochen: «[...] weil sein Werk,
das von der Idee der Freiheit erfüllt ist und die Suche nach
der Wahrheit thematisiert, einen weitreichenden Einfluss auf
unsere Epoche ausgeübt hat» wie es in der Begründung des

Nobelpreiskomitees hiess. Aber Sartre nahm den Preis nicht
an. Er habe Ehrungen immer abgelehnt, schrieb er dem
Sekretär der Schwedischen Akademie, und lehne auch diese

ab. Sartre wollte nicht durch eine bürgerliche Institution
geadelt werden, sondern sich seine Handlungsfreiheit erhalten

– bis heute ist er der einzige Schriftsteller geblieben, der aus

eigener Freiheit den Nobelpreis abgelehnt hat.

Selbst-Erfindung durch Schreiben
So war die Ablehnung der begehrtesten literarischen
Auszeichnung innerhalb seiner existentiellen Freiheitsideologie
konsequent. Sartre führte vor, dass man selbst entscheiden
kann, was man ist und wie man lebt; dass man in dem
ständigen Versuch, dem Nichts zu entkommen, seine Existenz
bestimmen kann. Und das ist auch das implizite Thema
seiner grossangelegten Studie über Gustave Flaubert. «Der
Idiot der Familie» ist keine Biographie im herkömmlichen
Sinn, sondern der Versuch, die Lebensrealität als symptomatisch

für die fiktionale Weltverwandlung zu begreifen
und zu zeigen, wie Krankheit in kreative Energie und
Vaterhass in antibürgerliches Ressentiment umgesetzt wurden

und wie aus einem legasthenischen Jungen ein grosser

Sprachkünstler wurde. Die «Konstitution der Person» wollte
Sartre darstellen, und so machte er in minutiöser literarischer,

psychologischer, philosophischer und anthropologischer

Analyse Flauberts Entscheidung, sich von der Welt
abzuwenden und sie zugleich schreibend zu erschaffen, als

einen Kampf um Selbst-Erfindung sichtbar – und lieferte
dabei eine Beschreibung des fiktionalen Schöpfungsprozesses

durch den die Wirklichkeit der Welt zur Wirklichkeit
der Literatur wird.

Mit fast besessener Konzentration schrieb Sartre an der
Flaubert-Studie mehrere Jahrzehnte, während er weiterhin
Reisen unternahm, Vorträge hielt, die Zeitschrift herausgab,

Aufrufe unterschrieb und an öffentlichen Debatten nicht
nur teilnahm, sondern sie entscheidend mitbestimmte. Er
unterstützte die Protestbewegung in den späten 60er Jahren,

aber als man von ihm einen Arbeiterroman verlangte,
der der «Sache der Revolution» dienen sollte, erwiderte
er ironisch, er sehe keine Notwendigkeit dazu und habe

sonst noch viel anderes zu tun. Das Werk war wichtiger
als die Revolution! Auf mehrere tausend Seiten schwoll
die Flaubert-Studie an und blieb dennoch Fragment. Aber
das philosophisch-literarische Gewebe, das die existentiali¬

stische Idee der Selbsterschaffung exemplarisch beschrieb,
war ein Meisterwerk, wie auch Axel Honneth, der Direktor
des Frankfurter Instituts für Sozialforschung, erklärte und
Sartre nicht zuletzt deshalb zum klassischen Philosophen
des 20. Jahrhunderts ernannte.

Sartres Ideen sind in der Tat von den Hauptströmungen
der Philosophie im 20. Jahrhundert rezipiert und produktiv
übernommen worden, worauf auch der Titel von Bernard-
Henri Lévys philosophischer Untersuchung in der deutschen

Übersetzung ebenso wie im französischen Original
hindeutet: «Le Siècle de Sartre» suggeriert die weitreichende
Bedeutung Sartres für das Denken seiner Epoche, während
«Sartre. Der Philosoph des 20. Jahrhunderts» ihn als führenden

Denker der Epoche ausweist. Wie kein anderer Philosoph

hat Sartre die intellektuelle Authentizität durch seine
Konsequenz ebenso vorgeführt wie durch seine Widersprüche

und Meinungs- oder Richtungswechsel als inhärente
Teile des ständigen Versuchs, denkend und schreibend die
Welt und das Sein zu begreifen. Zu diesem Versuch gehört
auch sein vielkommentierter Besuch bei dem inhaftierten
deutschen Terroristen Andreas Baader im Gefängnis von
Stammheim: einmal mehr wollte Sartre die Selbsterschaffung

einer Person verstehen. Die Stammheimer Episode
leitete eine öffentliche Demontage ein, die der inzwischen
fast blinde und kranke Philosoph nur noch eingeschränkt
wahrnehmen konnte.

Noch in einem späten Interview erklärte Sartre, er sei

«immer Anarchist geblieben» – und so vermisste ihn schon
kurz nach seinem Tod 1980 der Essayist Lothar Baier «als

das schielende Männlein, das zwickt und beisst, wenn die
Versuchung naht, seriös zu werden oder ein als Erwachsener

verkleideter Schweinehund» Zu seinem 100. Geburtstag
ist nun der unangepasste Intellektuelle von der Kulturindustrie

vereinnahmt worden und wird gerade durch eine
aufwendige und materialreiche Ausstellung in der Pariser

Bibliothèque Nationale, durch Symposien, Vortragsreihen,
Werkausgaben, Sonderhefte literarischer und wissenschaftlicher

Zeitschriften und nicht zuletzt durch Internetseiten
gewürdigt. «So ist der Tod nicht meine Möglichkeit,
Anwesenheit in der Welt nicht mehr zu realisieren» hatte Sartre in

«Das Sein und das Nichts» geschrieben, «sondern eine jederzeit

mögliche Nichtung meiner Möglichkeiten, die ausserhalb

meiner Möglichkeiten liegt.»

STEFANA SABIN, geboren 1955, schreibt als freie Kulturkritikerin
insbesondere für die NZZ und die FAZ

54 Nr.06/07, 2005 Schweizer Monatshefte


	...

