
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 3-4

Artikel: Sich laben an den Phantasien : Reflexionsstücke über Schiller

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR Reflexionsstücke über Schiller

Sich laben an den
Phantasien
Reflexionsstücke über Schiller

Rüdiger Görner

Spielt ein Dichter auch dann, wenn er einen tragischen Stoff
behandelt?

Trug, Schuld und höhere Wahrheit. Schillers Kurzballade
«Pegasus im Joche» Ein darbender Poet verhökert auf dem

Haymarket zu London «der Musen Ross» ein geflügeltes
Pferd also, wissend, dass es keinen praktischen Nutzen
haben kann. Indem er es einem arglosen Bauern verkauft,
der glaubt, dem Pferd die Flügel stutzen und es sich dienstbar

machen zu können, wird der Poet zum «Täuscher» zu
einem, der täuscht und Pferd gegen Geld tauscht. Absurde
Szenen werden unausweichlich. Pegasus, vor Kutschen
gespannt, zieht diese in den Abgrund, und auf dem Feld: «Im
lächerlichen Zuge/Erblickt man Ochs und Flügelpferd am
Pfluge» Nur ein etwas mit Kunst begabter «lustiger Gesell»
vermag den musenlosen Ackersmann von seinem «

Hippogryphen» zu befreien. Auf ihm reitet der Musenstiefsohn
zuletzt durch die Lüfte gen Parnass. Oder gen Sais.

In «Das verschleierte Bild zu Sais» will ein junger Mann
das Bild der Wahrheit im Tempel der Isis entschleiern. Er
missachtet die Warnungen des Orakels und wird zu Boden
geworfen, nachdem er den Schleier gelüftet hat; wenig später

stirbt er. Seine letzten Worte: «Weh dem, der zu der Wahrheit

geht durch Schuld!/Sie wird ihm nimmermehr erfreulich
sein.» Man erinnert sich an die Schlussformel der «Braut
von Messina»: «Der Übel grösstes aber ist die Schuld.» Je

entschlossener Schiller Freiheit predigte, Emanzipation durch
das Geistige, desto bohrender stellte sich ihm die Frage nach
der Schuld. Die Schuldfrage ist der Preis für den Glauben an
das Genie und für den Glauben des Genies an sich selbst.

Zur Fülle der unabgeschlossenen Dramenprojekte Schillers. Sie

gewann ihrerseits eine tragische Dimension. Denn je
deutlicher es Schiller wurde, dass er nicht mehr würde genesen

können, desto sprunghafter nahm die Zahl seiner Entwürfe
und Themenskizzen zu. Die Projekte kann man als Form
seiner inneren Panik verstehen. Oder schlicht als bunte
Vielfalt, die er zu sich nehmen konnte wie ein Elixier: sich

laben an den Phantasien, die von blossen Titeln ausgehen.

Hofmannsthal bekundete eine «leidenschaftliche Vorliebe»

für die frühen Prosadramen Schillers. Man beschäftige sich
zum Beispiel mit dem «republikanischen Trauerspiel» «Die
Verschwörung des Fiesco zu Genua» um diese Leidenschaft

nachzuempfinden oder selbst in sich zu entdecken. Es

handelt von der Tragödie des Republikanismus und des

Prinzips Rebellion. Zeigen will es, wie die Genueser mit
ihrem Stadtstaat Genua «Unzucht trieben» wie es im Stück
heisst. Man stellt freilich fest, dass die frühen Dramen einen
Sprachaufwand betreiben, der durch die damit verbundenen

Gedanken nicht gedeckt ist.

Fiesco schwankt zwischen rebellischem Republikanismus
und Vorliebe fürs Autokratische. Er täuscht alle Welt über
seine wahren Gefühle und Intentionen; er tut anfangs so, als

bedeute ihm das Leben soviel wie Träumen; überhaupt stellt
dieses Trauerspiel die Frage nach dem richtigen Sehen und
Einschätzen von Problemsituationen. Desgleichen fragt es

nach der angemessenen Optik für geschichtliche Begebenheiten

und ihrem Vorbildcharakter für die Gegenwart. So

glaubt Verrina, ein aufrechter Republikaner und ursprünglich

Freund Fiescos, der zuletzt dem siegreichen, zum Herzog
von Genua Ausgerufenen den Todesstoss ins Meer versetzen

wird, diesen durch ein Gemälde, das den Sturz des Tyrannen
Appius Claudius darstellt, zum Aufbegehren gegen die Dorias,

die bisherigen Tyrannen Genuas, inspirieren zu können.
So gut hatte Fiesco zunächst die Rolle eines Schlaraffenländers

und Hedonisten gespielt, dass selbst Verrina dieses Bild
für den wahren Fiesco halten musste. Eindrücklich dann das

Streitgespräch zwischen Fiesco und dem Künstler Romano,
der ihm eine seiner «Szenen aus dem nervigen Altertum» eben

das Claudius-Gemälde, schenken will. Fiesco reagiert zum
Schein auf den Schein des schönen Bildes, um zunächst seine

Freunde irrezuführen. Er tut so, als habe er nur Augen für die
schmachtende Virginia und nicht für den stürzenden Appius
Claudius: «Ich könnte hier stehen und hingaffen und ein
Erdbeben überhören.» Oder eben eine sich anbahnende Rebellion

in Genua gegen die Dorias, von der seine Freunde hoffen,
dass er sie führe. In letzter Minute nun dekonstruiert Fiesco
den Schein des Gemäldes, in den er zunächst vorgegeben

hatte versunken zu sein und wirft dem Künstler Romano vor,
«Leben auf toten Tüchern» zu heucheln, «Tyrannen nur auf
der Leinwand» stürzen zu können. Dem «Gaukelwerk» der

Kunst will er, Fiesco, nun die Tat, die wirkliche Rebellion,
entgegensetzen. Nun wiederum sieht Verrina in neuem Licht
und im plötzlich so tatenhungrigen Fiesco einen künftigen
Tyrannen, der noch gefährlicher werden könnte als derjenige,
den zu stürzen er sich anschickt.

Damit hat Fiesco jedoch nicht das letzte Wort zum Thema
Kunst gesprochen. Denn noch den Beginn der eigentlichen
Rebellion gegen die Dorias inszeniert er wie ein Schauspiel,
aus dem dann eine Tragödie wird, als er seine ihm in tiefer
Liebe zugetane Leonore im nächtlichen Getümmel verse-

Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte 51



KULTUR Reflexionsstücke über Schiller

hentlich ersticht. Galten ihm zuvor die Sinne als «blinde
Briefträger, die nicht wissen, was Phantasie und Natur
miteinander abzukarten haben» so macht ihn jetzt das Schicksal

zum blinden Täter.

Was Gianettino Doria von sich sagt, der Verrinas Tochter

vergewaltigt hat, trifft für die meisten Charaktere im
«Fiesco» zu: «Der Teufel, der in mir steckt, kann nur in
Heiligenmaske incognito bleiben.»

Immer schwingt bei der Betrachtung der Grossen die unselige

Frage mit: Wie verhält es sich mit ihnen heute? Dieses

Heute liefert ein fraglos berechtigtes und ebenso zweifelsfrei
lächerliches Kriterium in allen ästhetischen Debatten. Wen
das Heute verwirft, der hat entweder Anspruch auf Zeitlosigkeit

oder versinkt im Verschwiegenen. Auf die Frage, was

aus ihm, dem eitlen Hofmarschall werde, wenn der Herzog
ihn entlasse, antwortet der Präsident in «Kabale und Liebe» :

«Ein Bonmot von vorgestern» also eine traurige Gestalt, die
keinen Anspruch mehr auf Gegenwart habe. Schiller heute.

Fällt einem nichts mehr zu diesem Thema ein, dann bleibt
immer noch dieses: durch Schiller, Mozart oder van Gogh
sich im Heute «neu» selbst erfahren. In der Wieder- oder
Neu-) Begegnung mit Schillers Werk herausfinden, wer man
sei. Das meint konkret: Wenn ich auf Lady Milford oder den

Chor in der «Braut von Messina» oder auf Wallenstein in
seinen letzten Stunden so oder so reagiere, erfahre ich, wer
ich bin. Erinnere ich mich dann noch daran, wie ich vor,
sagen wir, zwanzig Jahren den «Wilhelm Tell» verstanden
habe und was er mir heute sagt, dann habe ich etwas über
meinen Entwicklungsgang gelernt. Schiller heute, Schiller
nach zweihundert Jahren, Schiller überhaupt – das bedeutet:
Olymp und Messina, Escorial und Hellespontos, Genua und
Schwyz, Krakau und Fotheringhay geteilt durch Marbach
mal Jena plus Weimar. Das wäre die Formel einer geographischen

Arithmetik des Idealismus. Die Frage also: Haben wir
einen solchen Schillerschen Idealismus nötig – heute?

Das Ideal und das Leben. Wie autokratisch ist das Ideal? Wer
oder was herrscht, wenn das Ideal regiert? Die «Freiheit der

Gedanken» Schiller deutete das Leben als Schatten des Ideals.
Dieser Schatten ist aber auch der Ort, wo das «schwere Traumbild

sinkt und sinkt und sinkt» Der Traum von den Sinnen,
die – laut Schiller – nur beschränken können. Auf dem Ideal
lag für ihn kein Schatten. Schiller führte keinen kritischen
Diskurs über das Ideal, nur über den Weg dorthin.

Was Schiller als Ideal feiert, ist die Gegenwelt zu den
Niederungen des Betrugs, des berechnenden Verhaltens, der
lustvollen Täuschung. Kein Drama Schillers, das den Betrug
nicht thematisierte. Nur dem Schein des Schönen billigte
er Recht auf Täuschung zu. Selbst die Hoffnung darf dieses

«Recht» nicht geltend machen: «Und was die innere Stimme
spricht,/Das täuscht die hoffende Seele nicht.»

Wo Schiller die Tiefe der Geschichte sah, erkennen wir nur
noch Abgründe.

Die einen suchen nach den Schnittpunkten von «Schillers

künstlerischem Schaffen und der Gesamtheit seiner theoretischen

Äusserungen» Ilse Graham), nach dem Brennpunkt
seiner verschiedenen Denk- und Sprachformen; die anderen

sehen in beidem je einen der Brennpunkte einer Ellipse,
auf der sich sein Gesamtschaffen bewegte: einmal stärker

vom theoretischen Anspruch angezogen, dann wieder mehr
im Bann des rein Schöpferischen.

Bei Schiller ist der Mensch nicht Spieler, sondern Spielender.

Spieler ist er bei Dostojewski. Trägt er aber in beiden
Fällen eine Maske? Dann wäre er ohne sie freilich schwerer
zu erkennen.

Nach Schillers Tod begann Cotta damit, die Charaktere der

Schillerschen Dramen auf Spielkarten erscheinen zu lassen;
es entstanden sogenannte Kartenalmanache. Jeanne d’Arc
stach als Pik- nicht Herz-!) Dame.

Die Kultur solle den Menschen, so Schiller, wieder zur
Natur zurückführen. Sie, die Kultur, erreiche ihren
Höhepunkt, wenn ihr dieser Akt der Selbstaufhebung gelänge.

Ins Poetische übersetzt, hiesse das: Erst wenn ein Gedicht
uns zum Naturlaut hinführt, ist es gelungen. Die Erscheinungen

der Natur: « Sie sind, was wir waren; sie sind, was

wir wieder werden sollen.» Oder: Wie man mit Zeitebenen
und der Logik des Wünschenswerten spielt. Noch in Nietzsches

später Formel «Wie man wird, was man ist » bleibt
etwas von dieser Art des Spielens erkennbar.

Die bestenKostümefür das Weimarer Hoftheater kamen von
den Angehörigen des herzoglichen Hofes. Vielen erschien
die Einrichtung eines Hoftheaters in Weimar überflüssig,
weil sich der Hof selbst so perfekt darauf verstand,
pseudopolitisches Theater zu spielen. Politik als Posse, Macht als

Maskerade: in Weimar lebte der Hof auf der Bühne. Schiller
setzte auf das «innige Verstehen der Rollen» was seine Deutung

der goetheschen) «Regeln für Schau-spieler» anging.

Schiller stellte Johanna von Orleans unter Reflexionsverbot.
Sie musste, «wie eine Nachtwandlerin, mit geschlossenen Augen

ihre Bahn vollenden und sogar mit geschlossenen Augen in
den Abgrund stürzen» so Friedrich Hebbel über Schillers
naiv-religiös Inspirierte. Warum aber durfte gerade sie, die
schliesslich einen politischen Auftrag erfüllte, nicht über
sich reflektieren? Weil für sie ausschliesslich die Poesie des

Handelns galt, auch wenn diese zu einem Verrat an ihrem
Verstand wurde.

«Wer einmal aus den Schranken trat/Der kann zuletzt das
heiligste verletzen.» Diese in Schillers Handschrift überliefer-

52 Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte



KULTUR Reflexionsstücke über Schiller

ten Verse fanden sich auf einem Papierstreifen und wurden
Anfang der sechziger Jahre von einem Heidelberger
Auktionshaus versteigert. Es handelt sich um Verse aus Racines
«Phèdre» in Schillers Übersetzung ganze sechsundzwanzig
Tage brauchte er, bereits von schwerer Krankheit gezeichnet,

zu dieser Übertragung.)

In Frankfurt begann man zu der Zeit der Versteigerung
jener Zeilen mit der Vorbereitung der Auschwitz-Prozesse.

Schiller über Goethes «Lehrjahre»: «… sonderbares Schwanken

zwischen einer prosaischen und poetischen Stimmung»

zwischen Naivem und Sentimentalischem, Intuitivem und
Reflektiertem. Schiller meinte dies als Kritik, als habe er
gespürt, dass in diesem Dazwischen die Zukunft der
schreibenden Zunft liegen werde.

«Suchst du das Höchste, das Grösste? Die Pflanze kann es

dich lehren. / Was sie willenlos ist, sei du es wollend – das

ist’s.» So Schillers Distichon «Das Höchste» Alles Wollen,
Werden und Wachsen bedinge den Schmerz, meint später
Nietzsche. Zur Pflanze, zur Natur des Schmerzes werden,
damit er blühe.

«Und das Dort ist niemals hier» heisst es in Schillers spätem

Gedicht «Der Pilgrim» von 1803. Was aber ist hier? Das was

eben nur ist. Oder womöglich das Nirgends.

In einer Rezension des «Fiesco» – es handelt sich um die
umfangreichste, die zu Schillers Lebzeiten erschien, von
Johann Gottfried Lucas Hagemeister, einem vorpommerschen

Pädagogen und Schriftsteller verfasst und in seinem
Organ, dem «Dramaturgischen Wochenblatt für Berlin und
Deutschland» Anfang 1792 veröffentlicht –, in dieser
eingehenden Besprechung also heisst es, es scheine, «als ob alle
Ideen in Feuer, Leben, und Farbe getaucht würden, wenn sie

durch seinen [Schillers] Kopf gehen» Humboldt nannte ihn
zwei Jahre später den «ideenfruchtbarsten Kopf» Schiller, der
Kopfgebärer, den jedoch in der Hauptsache das Vergangene
zu befruchten vermochte. Je abgelebter die Zeit, desto mehr
wusste er sie zu verlebendigen. Humboldts Projekt, eine
«Einleitung zu einer Charakteristik des 18. Jahrhunderts»

die Physiognomie einer Epoche, zu schreiben, bestehend
aus Philosophie, Politik, Ästhetik, Philologie und den
Naturwissenschaften, erschien Schiller zu wenig geschichtslos.
Was in seinem Kopf Feuer fing, musste durch die Fluten der
Zeit längst gelöscht und in ihnen erkaltet sein.

«Im ‹Tell› hat Schiller uns Schweizer durchschaut! » urteilt
Thomas Hürlimann und meint damit das reaktionäre
Rebellentum, das dieses Schauspiel vorführe. Schiller hat also

mit seinem «Tell» ins Schwarze der Schweizer Volksseele

getroffen. Weil er in seinem Schauspiel das Wetter so oft
umschlagen liess. Weil er es in seinen Regieanweisungen

nicht ausdrücklich untersagt hat, auf dem Rütli ein riesiges

Labyrinth aus Lawinenbrettern zu errichten, in dem sich
die eidgenössischen Verschwörer erst einmal zurechtfinden
müssten, bevor sie zum Schwur kommen, ja, vielleicht sogar

als im Labyrinth Suchende, Vereinzelte ihren Schwur
sprechen, ohne einander sehen zu können, immer verzweifelter
angesichts ihrer Unfähigkeit, aus dem Labyrinth zu finden.

«Wilhelm Tell» wird jedoch erst dann den Beigeschmack
des Provinziellen, des Altdorfer Possentheaters verlieren,
wenn ein Regisseur, ein entfernter Verwandter von Kafkas
Karl Rossmann womöglich, es wagen sollte, das Schauspiel

im Naturtheater von Oklahoma zu inszenieren.

Zu den literarischen Passionen August von Goethes, des

Sohnes der Söhne, gehörten – Schillers Dramen. Stephan
Schütze, drittklassiger Weimarer Belletrist und Herausgeber

eines «Taschenbuchs der Liebe und Freundschaft»
betonte diese Leidenschaft in seinem Nekrolog auf Goethes
Sohn: «Mitzuspielen in Stücken wie ‹Wallensteins Lager›,
als die Weimarische Gesellschaft noch des Sommers nach
Lauchstädt ging, gehörte zu seinen ersten Jugendfreuden.
Bedeutende Stellen, besonders aus Schillerschen Stücken – er

schien sie auswendig zu wissen – würzten oft mit sinnreicher
Anwendung seine Rede.» Seinem Vater berichtet er aus Neapel,

dass er in einer «Schweizerkneipe, wo es toll herging» auf
lauter Deutsche traf, die Schillers «Räuberlied» schmetterten

«Stehlen, Morden, Huren, Balgen/Heisst bei uns nur die

Zeit zerstreun […] Ein freies Leben führen wir,/Ein Leben

voller Wonne …» Drei Wochen später starb er in Rom an
«Scharlachfieber und von einem Blutschlag getroffen»

Thomas Manns Goethe im Roman «Lotte in Weimar»
1939) über seinen Freundesrivalen Schiller: «Mocht ich

ihn jemals? Nie. Mochte den Storchengang nicht, das Rötliche,
die Sommersprossen, die kranken Backen, nicht den krummen
Rücken, den verschnupften Haken der Nase. Aber die Augen
vergess ich nicht, solang ich lebe, die blau-tiefen, sanften und
kühnen, die Erlöser-Augen … Christus und Spekulant.»
Einen «grossen rührenden Narren der Freiheit» nennt er Schiller.
Was er ihm vor allem vorwirft: dass er «Mann im Übermass

und bis zur Unnatur» männlich gewesen sei. Mit anderen

Worten, es habe Schiller an Androgynem gemangelt, an

jenem entscheidenden Quentchen Weiblichkeit, ohne das

kein grosses sprich: goethesches!) Schaffen denkbar sei.

Im Jahre 1927 schuf Ernst Barlach den neunteiligen Holz-schnitt-

Zyklus zu Schillers Gedicht «An die Freude» Je

Strophe ein Holzschnitt. Er begann mit der Arbeit unmittelbar

nach Abschluss seines Textes «Ein Selbsterzähltes
Leben» Freude als Essenz, schweben sollte sie über den
Dingen. Als «bindender Zauber» Als «Seraphs Hymne» Als
«Sternenrichter » Die Lithographie zu «Seid umschlungen,

Millionen!» zeigt einen Einzelnen, zur Umarmung der Welt
Bereiten. Auch er hat etwas Schwebendes, obgleich er festen

Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte 53



KULTUR Reflexionsstücke über Schiller

Schrittes zu schreiten scheint zwischen Tempelsäulen.
Barlach war gut vorbereitet auf dieses Gedicht. Im Jahr zuvor
schuf er eine erste Fassung des «Frieses der Lauschenden»

als Entwurf zu einem Beethoven-Denkmal. Ein Jahr später

folgte die Bronzeplastik «Der Singende Mann» von dem

man glauben könnte, er sei Schillers Gedicht entstiegen. In
unmittelbarem Anschluss an den Holzschnitt-Zyklus schuf
Barlach den «Güstrower Engel» seine schwebendste Figur.
Einer aus dem Schillerschen Chor der Engel, horizontal, in
schwerer Schwebe verharrend, scheinbar am Übergang zur
Vision. «Freude heisst die starke Feder/ In der ewigen Natur.»
Dieser Satz Schillers hatte es Barlach angetan. Nicht
auszuschliessen, dass er seinetwegen diesen Zyklus geschaffen hat.
«Freude, Freude treibt die Räder/In der grossen Weltenuhr.»
Barlachs Bild-Zyklus scheint diese Räder und mit ihnen die
Zeiten, die die Weltenuhr anzeigt, auflösen und in reine
Bewegung, in ein dauerndes Wehen übersetzen zu wollen.
Das ist es: beim Anblick dieser Bilder weht einen Freude
an. Gäbe es eine sinnigere Deutung von Schillers «An die
Freude»

Brecht spricht von einer «Armut an gestischen Elementen in
Schillers Gedichten» und erläutert, dass die «Wahrnehmung
gesellschaftlicher Dissonanzen» eine «Voraussetzung für die
neue [seine eigene!] gestische Rhythmisierung» sei. Damit
trifft und verfehlt er das für Schiller Wesentliche. Schiller
sah den Dichter als den «reifsten Sohn der Zeit» dessen

wichtigste «Geste» im nur angedeuteten) Gang «durch
das Morgentor des Schönen» bestehe, um erst dadurch die
«Dissonanzen» wahrnehmen, die Widersprüche erkennen
zu können. Der Gang dieses «reifsten Sohnes» ergäbe somit
Gestus, Duktus und Rhythmus seines Gesangs.

Die «Poetisierung des Intellekts» verbinde – so Thomas Mann
in einer Tagebuchnotiz vom 11. September 1954 nach einem
Gespräch mit Alfred Polgar – Ibsen mit Schiller. Mit der
Suche nach einem Verbindenden zwischen diesem und jenem
beginnt die Poetisierung eines jeden so begründeten Verhältnisses.

Betont man das Trennende, begibt man sich auf den

Weg der Prosaisierung. Kein wirkliches Verhältnis jedoch ist
entweder nur poetisch oder nur prosaisch. Was Schiller an
Ibsen fasziniert hätte? Die Worte des Bildhauers Arnold Rubek
in dessen dramatischem Epilog «Wenn wir Toten erwachen»:

«Ich lebe so schnell, Maja. Wir leben nun einmal so, wir Künstler

[…] Ich muss ununterbrochen arbeiten – Werk schaffen aufWerk
– bis zu meinem letzten Tag.» Und im Gespräch mit seinem

Modell, das er ruiniert: «So lass uns denn weiter spielen! » Darauf

sie: «Ja, spielen, spielen, – nichts als spielen.»

Stichwort Verhältnisse. Zurück, wieder, wie auch anders,
zurück zum Urverhältnis in der deutschen Literatur,
jenem zwischen Schiller und Goethe. Schiller an Goethe am

5. Januar 1798 nach Abschluss der «Piccolomini» : « […]
denn nur der vielmalige kontinuierliche Verkehr mit einer
so objektiv mir entgegenstehenden Natur [wie der Ihrigen,

d.Verf.] mein lebhaftes Hinstreben darnach und die vereinigte

Bemühung, sie anzuschauen und zu denken, konnte mich
fähig machen, meine subjektiven Grenzen so weit
auseinanderzudrücken.»

Über Freiheit. «Niemals kann Freiheit in unserem Leben

länger dauern als ein paar Atemzüge lang, aber für sie leben

wir» so lautet der wohl wichtigste Satz in Alfred Anderschs
«Die Kirschen der Freiheit» Freiheit bedeutete für ihn, ganz

konkret, der Augenblick der Desertion am 6. Juni 1944
in der Nähe des Klosters Eremo di Montevirginio. Die
Überläufer in Schillers Dramen, in «Wallensteins Tod» vor
allem, kennen einen solchen durch ihre Tat begründeten
Freiheitsmoment nicht. Sie laufen statt dessen mitten in
unlösbare Seelenqual hinein. Die dritte Position nimmt
der Schon-nicht-mehr-Affe Franz Kafkas in seinem Bericht
für eine Akademie ein: «Nein, Freiheit wollte ich nicht. Nur
einen Ausweg; rechts, links, wohin immer […] es gibt eine
ausgezeichnete deutsche Redensart: sich in die Büsche schlagen;
das habe ich getan, ich habe mich in die Büsche geschlagen. Ich
hatte keinen anderen Weg, immer vorausgesetzt, dass nicht die
Freiheit zu wählen war.»

In der Flick Collection sind sie zu sehen: Paul McCarthys
Kolossalfiguren «Apple Heads» 1997/2000), Variationen
über den Tellschen Apfel in Schillers Drama. Die Figuren
wirken, als hätten sie sich einen fäulnisresistenten Apfel auf
den Kopf gelegt, der dann dort gleichsam Wurzeln geschlagen

und ins Unmässige, bis zu einem Vielfachen des kleinen
Kopfes sich ausgewachsen hätte. Nun hängt der Kopf am
Apfel, diesen prekär balancierend, was nur möglich ist, weil
ein ebenso mächtiger Phallus dem vergleichsweise schmächtigen

Körper entwächst und einem Stützpfeiler gleicht. Der
Phallus könnte auch durch den Körper des Trägers gehende
Hauptwurzel des Apfels sein. Sündenfall- und Tell-Parodie

in einem. Kein Pfeil, Tells oder Amors, könnte diesen
Apfel durchbohren, den Phallus wohl auch nicht, aber, ein
genaues Auge vorausgesetzt, den kleinen Kopf unter dem
Apfel. Die bei McCarthy geforderte Kunst: Triff den Kopf,
nicht den Apfel. Armbrüste für die Besucher lagen in der

Ausstellung nicht bereit; ein Stilfehler.

Rüdiger Görner, geboren 1957 in Rottweil am Neckar, lebt
seit 1981 in London. Er ist Professor für Neuere Deutsche Literatur und
Kulturgeschichte am Queen Mary College, University of London.

54 Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte


	Sich laben an den Phantasien : Reflexionsstücke über Schiller

