
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 3-4

Artikel: Kunst erklären?

Autor: Lüssy, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


essAy Kunst erklären?

Ruft ein Gedicht, Gemälde oder Musikstück
unser ratloses Kopfschütteln hervor, sind
wir froh, wenn wir es erläutert und erklärt
bekommen. Doch auch dann, wenn wir der
Meinung sind, dass das Kunstwerk eigentlich
für sich allein genug aussage und sein Reiz

in der ihm eigenen Sprache liege, reden wir
gerne über Kunst.

Kunst erklären?

Heinrich Lüssy

Elias Canetti erinnert sich in «Party im Blitz» wie er sich

einmal dazu bereit erklärt hatte, mit einem Engländer – wie
er sich ausdrückt – «Hölderlin zu treiben»: «Ich tat, was ich
unter allen Dingen auf der Welt am wenigsten mag: ich
versuchte ihm das Gedicht zu erklären. […] Ich schämte mich
keinen Augenblick. Ich habe dem Dichter keine Abbitte geleistet,

wie ich es sonst für jede Erklärung täte.»
Der Erklärung von Kunstwerken, von Gedichten,

Bildern und Musikstücken, haftet etwas Unwürdiges und
Unanständiges an. Unwürdig ist die Erklärung, weil sie

einer eigentümlichen subjektiven Lebensäusserung des

Menschen, dem Kunstgenuss, mit objektiven Argumenten
aufhelfen will, die sich dazu noch auf ein angebliches Objekt

beziehen. Denn in Wahrheit macht die Erklärung das

Kunstwerk erst zum Objekt und entkleidet dieses seines

hermetischen Schutzes. Unanständig ist Erklärung, weil
sie Verrat übt, am Werk selber, aber auch am Autor; denn
sie gibt vor, ein Versteck zu verraten und ein Verstecktes,
und stellt damit auch den bloss, der da versteckt haben soll.
Verrat bringt Licht ins Dunkel, oder vielmehr: verratende
Erklärung versetzt erst ins Dunkle, was sie vorgibt
aufzuhellen, aus dem Dunkel zu lösen. Erklärung erklärt ihren
Gegenstand zum Versteck, um daraus Schätze zu heben,
eigene Schätze. Sollten daher nur Kunstfreunde einander
gegenseitig auf diese und jene Schönheit in einem Werk
hinweisen, um eine gemeinsame Aufmerksamkeit zu schärfen,

alle weitergehenden Erklärungen jedoch unterlassen
werden?

Doch wer hätte Canetti nicht zuhören, von der Sternstunde
profitieren wollen, als er «Hölderlin trieb» Mindestens seit

Platon wird die Sache der Kunst verhandelt. Die Welt ist
voll von Exegese und Exegese der Exegese. Nicht nur
betreibt sich so das akademische Geschäft, sondern es besteht
ganz offensichtlich – gerade auch unter den schätzenswertesten

Liebhabern von Kunst – ein eminentes Bedürfnis
nach Kommentaren und Kursen, Führungen und Einführungen

sowie nach feierlichen Würdigungen. Das Bedürfnis
nach Erklärungen scheint so gross zu sein, dass man meinen
sollte, seine Stillung selber gehöre zur Kunst, das heisst, dass

es Kunst ohne deren ständiges Bereden gar nicht geben könne.

Wie legitim ist also das Erklären von Kunst?

Geschmack ist gesellschaftlich vermittelt
Die Existenz einer Soziologie und Historie von der Art und
Weise, wie wir ästhetische und moralische Urteile fällen,
zeigt, dass solche Werturteile gesellschaftlich vermittelt
sind. Dies, obschon wir eigentlich glauben, diese
entstammten dem unmittelbaren subjektiven Empfinden und
jene entsprächen absoluten Vorgaben. Es geht um «vermittelte

Unmittelbarkeit» so eines der drei anthropologischen
Grundgesetze Helmuth Plessners), die Intersubjektivität
konstituiert. Obschon wir in unseren ästhetischen Werturteilen,

objektiv gesehen, gesellschaftlichen Mustern folgen,
bleibt unser Empfinden, das eben gleicherweise subjektiv
und intersubjektiv vermittelt ist, dennoch ursprünglich
echt und wahr. Ebenso sind die moralischen Werturteile,
sobald sie unsere konkrete Lebenssituation angehen, sicher
gesellschaftlich vermittelt und relativ, dessenungeachtet
orientieren sie sich am absoluten Begriff des Guten. Deshalb
sind Geschmacksbildung und Schärfung des moralischen
Gewissens sowohl ein persönliches wie auch ein kulturelles
Anliegen. Auf jene bezogen, beweist dies sogar noch unsere
moderne Kulturindustrie, die zwar Geschmack zur reinen
Privatsache erklärt, gleichzeitig und paradoxerweise aber

Mittel von der öffentlichen Hand verlangt, indem sie auf
ihre kulturtragende Funktion verweist.
E s empfiehlt sich mit Hans-Georg Gadamer, den
ästhetischen Geschmack in die Nähe des allgemeinen
Geschmackssinns zu rücken und festzustellen, dass auch er,
als ein Sinn begriffen, die Eigenart hat, darauf aus zu sein,
das zu vermeiden, was ihn beleidigen, verletzen würde. Er
ist also die Intuition, die sicher das Geschmacklose
vermeidet. Das Gegenteil von «einen guten Geschmack haben»

wäre demnach nicht « einen schlechten» sondern «keinen
Geschmack haben» wie Gadamer in «Wahrheit und Methode

» feststellt. Die Tatsache der Geschmacksbildung spricht
allerdings nicht für einen Wertrelativismus im Sinne von
«de gustibus non est disputandum» sondern der Geschmack
äussert sich als Geschmacksurteil, das nach Immanuel Kant
in der «Kritik der Urteilskraft» als ein «allgemein mitteilbares
Gefühl» erreicht wird. Der Geschmack ist nach Kant «das

Vermögen, die Mitteilbarkeit der Gefühle, welche mit gegebe-

Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte 41



essAy Kunst erklären?

ner Vorstellung ohne Vermittlung eines Begriffs) verbunden
sind, a priori zu beurteilen» «Die allgemeine Mitteilbarkeit
einer Lust führt es schon in ihrem Begriffe mit sich, dass diese

nicht eine Lust des Genusses aus blosser Empfindung, sondern

der Reflexion sein müsse; und so ist ästhetische Kunst, als schöne

Kunst, eine solche, die die reflektierende Urteilskraft und nicht
die Sinnesempfindung zum Richtmasse hat» Geschmacksurteile

sind also weder reine Wahrnehmungsurteile noch reine

Bekundungen eines Gefallens oder Missfallens; sie sind
Werturteile, die den Anspruch auf Kennerschaft erheben

und sich auch als solche ausweisen lassen müssen.
E s muss betont werden, dass Geschmacksurteile keine,
auch keine irgendwie versteckten Erkenntnisurteile sind.
Sie beziehen sich nicht eigentlich auf das ästhetische
Objekt, auch nicht auf dessen Vollkommenheit, sondern auf
das, was dieses auslöst, und zwar in bezug darauf, was daran
intersubjektiv interessant ist. Die Frage ist also: Was löst das

Werk in einem überhaupt aus? Kant setzt hinzu: losgelöst
von einem privaten Interesse). Das Geschmacksurteil wird
also auch keinen nackt einhergehenden Kaiser erkennen.
Der Vergleich ist schon im Ansatz schief, weil es

schlechterdings nicht die Sache der unverbildeten Naivität ist, ein
kompetentes Geschmacksurteil zu fällen, sondern ein
solches setzt eben Bildung des Geschmacks voraus. Ein Urteil
mit der Aussage, dass ein bestimmtes Objekt « keine Kunst
mehr» sei, würde zudem einen objektiven Begriff von Kunst
voraussetzen, der fehlen muss, weil die Sache der Kunst nur
durch den Geschmack und seine Urteile verhandelt und
bestimmt wird.

Die Rezeption ist Teil des Kunstwerks
Nach Kant ist Kunst «eine Vorstellungsart, die für sich selbst

zweckmässig ist und, obgleich ohne Zweck, dennoch die Kultur

der Gemütskräfte zur geselligen Mitteilung befördert»

Die Formulierung mag etwas eigen anmuten, erklärt sich

aber dadurch, dass Kant die Schönheit als eine Form von
Zweckmässigkeit begreift. Dazu passt Mörikes «Was aber
schön ist, selig scheint es in ihm selbst » «Auf eine Lampe»

Zweckhaftigkeit ohne Zweck bedeutet sich selber Zweck,
das heisst gestaltende und gestaltete Form zu sein, so dass

der Geschmack darüber urteilt, dass es so sei, wie es sein

müsse. Derart verbindet Kant im Bereich der Ästhetik die
Freiheit der genialen künstlerischen Tätigkeit mit der
Notwendigkeit, die daraus entspringt. Der Begriff Schönheit
bezieht sich auf die formale Stimmigkeit des Werks: alle

seine Teile formen sich zu einem ästhetisch sinnvollen
Zusammenhang. Das Werk wird gültig bezüglich seines
ästhetischen Werts, wenn es so rezipiert wird und werden kann),
dass dieser Zusammenhang sich dem Geschmack mitteilt.
Je reicher er sich dann präsentiert, desto kostbarer scheint
das Werk zu sein. Um es noch einmal zu betonen: Nicht das

materiell vorliegende Werk an sich ist das gültige ästhetische

Phänomen, sondern erst dessen kompetente Rezeption. Zu
ihr gehört massgeblich das Geschmacksurteil. Duchamps

Ready-mades, Warhols ausgestellte Campbell-Büchse sind
Kunstwerke, solange etwas mit ihnen zusammenhängt, was

vor dem Geschmacksurteil als ästhetisch interessant besteht.
Wenn das einmal nicht mehr der Fall sein sollte, so bleibt
doch so viel zu sagen, dass sie einmal Kunstwerke waren.
Auch ist der Künstler nicht Richter über sein eigenes Werk.
Unberührt davon, dass Chirico im Alter sein surrealistisches

Werk widerrufen hat, mag dieses vor dem Geschmacksurteil
bestehen bleiben.
I m Kunstwerk geht es um etwas Undingliches und um
etwas nicht Begriffliches, aber durchaus Sinnliches, dessen

Sinn sein eigener Zusammenhang ist. Aller manifeste
vermeintliche «Sinn» etwa eine bestimmte Botschaft, gehört
zur Materie des Werks, so wie etwa Flächen und Linien zur
Materie des Gemäldes gehören. Es gilt, mit Walter
Benjamin, deutlich den Wahrheitsgehalt vom Sachgehalt zu
unterscheiden. Allein das Geschmacksurteil schafft «Wahrheit

» und «Unwahrheit» des Kunstwerks. Das heisst, dass

es auch kein objektiv Schönes und Hässliches gibt. Schön
und hässlich bilden einen Zusammenhang in der Art, dass

das Schöne des Hässlichen bedarf, so wie das harmonische
Gleichgewicht der immanenten Spannung bedarf. «Schön»

ist das Werk nach Massgabe seiner ästhetischen Wahrheit.
E s ist müssig, darüber zu streiten, ob es der Kunst um die
Darstellung von Schönem geht. Schön ist ein ästhetisches

Objekt, wenn der Geschmack Geschmack an ihm findet.
Das heisst, dass die dem Werk eigene Schönheit immer
wieder neu gefunden werden will und es keinen gültigen
normativen Schönheitsbegriff gibt. Natürlich entsteht in
einem gegebenen Kulturzusammenhang das in hohem Masse
übereinstimmende kompetente Geschmacksurteil, aber
dieses ist wiederum relativ in historischer Hinsicht. Das
Gedicht «Mein Herz, mein Herz ist traurig …» von Heine
galt einmal als romantisch, dann, als das Romantische als

Epoche besser verstanden wurde, als falsche Romantik so

urteilte etwa Jacob Burckhardt); nach 1945 wird es gerade
wegen seiner inneren Zerrissenheit «konstitutive Dissoziation

» von Adorno mit guten Gründen als vollkommenes
Kunstwerk gepriesen.

So finden wir, dass das Kunstwerk, als in sich selber

«zweckhaft» seine «Abgeschlossenheit» zwar besitzt, sich
diese aber erst ergibt durch die kompetente Kritik. Solche

Kritik ist intersubjektiv und innerhalb eines gegebenen
kulturellen Kontexts relativ gefestigt, bleibt aber immer histo-risch-

relativ, ungeachtet der Tatsache, dass es Werke gibt,
die sich über alle Epochen hinweg bisher fraglos bewährt
haben. Auch sie sind nicht «zeitlos» schön, wenn «schön»

einen normativen Begriff bezeichnen soll, sondern sie sind
in allen bisherigen historischen und kulturellen Beleuchtungen

als schön befunden worden. Demnach erscheint das

Kunstwerk als ein Gebilde, das ebenso abgeschlossen wie
offen ist. Erst durch die andauernd unternommene
Öffnung auf eine neue Zeit, eine veränderte Gesellschaft hin
erscheint seine Geschlossenheit, die für eine nächste Epoche

42 Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte



essAy Kunst erklären?

wieder geöffnet werden muss, und so weiter. Diese Dialektik

kennzeichnet die geistige Natur der Kunst. Kunst ist wie
die Sprache oder der Zahlenkörper ein autonomes geistiges

Medium. Auf ihre Pflege kann keine Kultur verzichten.
Das Geistige ist das menschlich Gemeinsame. Dieses ist

auf dem Feld der Kunst bereits in der allgemeinen Mitteilbarkeit

des Geschmacks angelegt; denn durch die Äusserung

eines Geschmacksurteils wird der gesellschaftliche Trieb des

Menschen befriedigt. Geschmack zu haben, Geschmack bei

sich auszubilden und zu kultivieren, ist mithin eine soziale

Tätigkeit, die als solche, so wieder Kant, zur Humanität und
zur menschlichen Geselligkeit gehört. Humanität bedeutet,
das geistige Gemeinsame zu kultivieren und zu pflegen,
damit wir nicht in die Barbarei sinken; eine Möglichkeit, die
immer besteht.

H inweise als Eselsbrücke
Jedermann kennt die Situation, ratlos vor einem Kunstwerk
zu stehen: es verwirrt, verstört, es bleibt dunkel, und man
wäre für eine Erklärung dankbar. Diese kann nun darin
be.stehen, dass man glaubhaft erfährt, das Werk sei auf
Verwirrung, Verstörung hin angelegt und seine Dunkelheit

sei ihm wesentlich. Seltsam dabei ist, dass allein die
Verwendung von Wörtern schon hilft, sich dem Werk
zuzuwenden und es immer besser zu verstehen. Hinweise
können äusserer Anstoss sein, um in den hermeneutischen
Zirkel einzutreten. Allerdings sollen sie als Eselsbrücke
dienen, die man, aus dem status asini einmal heraus, hinter sich

abbrechen muss. Zu solchen Hinweisen gehören historische
und biographische Erläuterungen, Vergleiche, formale
Analysen, wie überhaupt jede Art von Interpretation.
A dorno beginnt die Interpretationsanalyse zu den «Sechs

Bagatellen für Streichquartett» Opus 9) von Anton Webern
folgendermassen: «Instrumentalmusik scheint auf den ersten

Blick der Hilfe bei der Interpretation bedürftiger als Vokalwerke

[…]. Es fehlt die Stütze des dichterischen Wortes, das,

samt seinem musikalischen Ausdruck, über Schwierigkeiten
der Komposition hinwegträgt. Andererseits freilich sind
Instrumentalwerke insofern einfacher, als sie ohne Rücksicht auf ein

zur Musik Hinzutretendes geformt sind.» Das Gesagte könnte
man so paraphrasieren: Nur scheinbar sind Lieder leichter
verständlich als Sonaten, gegenständliche Bilder leichter
verständlich als abstrakte, und nur scheinbar sind Romane als

Kunstwerke leichter verständlich als Lyrik oder gar Werke der
konstruktiven Malerei. Denn wo Sprache im Spiel ist oder ein
ablesbarer Gegenstand, lassen wir uns leicht ablenken von der
Tatsache, dass im Kunstwerk alles Stofflichezugleich Form ist
und nur als Form etwas wie ein Stoffliches zurückgewonnen
wird. Dennoch ist Adorno sich nicht zu schade, den einzelnen

Bagatellen zur ersten Hilfe, sozusagen als Ohrenstütze,
je einen charakteristischen Titel zu geben: «1: Das klassische

Streichquartett, oder auch: Die wechselnde Hauptstimme; 2:
Scherzo, Walzer; 3: Rascheln und Ausbruch; 4: Wiederholungen;

5: Die kleine Sekund; 6: Volkslied mit Trillern.»

Im Vorwort zu den Webernschen Bagatellen schreibt
Arnold Schönberg: «Diese Stücke wird nur verstehen, wer
dem Glauben angehört, dass sich durch Töne etwas nur
durch Töne Sagbares ausdrücken lässt.» Zunächst halten wir
fest, dass es Schönberg ausdrücklich um das Verständnis
der Musikstücke geht. Nun könnte es vielleicht scheinen,
dass der Musiker ausschliesslich das ausführende Verstehen

meint. Dieses bliebe aber hermetisch, wenn es nicht
Zuhörer gäbe, die «das nur durch Töne Sagbare» ihrerseits
verstehen. Zum Verständnis gehört nach Schönberg der
Glaube, das heisst das Vertrauen darauf, dass sich musikalisch

Sagbares ausdrückt, ob man nun versteht oder noch
nicht; oder nüchterner: man muss verstehen wollen, und
dazu braucht es als Vorleistung Hinwendung und Geduld.
Man spricht nicht umsonst vom musikalischen Satz. In der
Sprache versteht man darunter Wörter, die nach den
Gesetzen der Syntax sinnvoll geordnet sind, in der Musik sind
die entsprechenden Elemente die Töne. Weshalb schreibt
Schönberg den zitierten Satz, der, für sich genommen,
doch für alle Musik zu gelten hat? Er geht davon aus, dass

die Webernsche Musik für die Zeitgenossen «unanschaulicher

» ist als die herkömmliche gewohnte; wie er selber,

ist Webern ein «Neutöner» und insbesondere die überaus
kurzen Bagatellen verlangen dem Ohr selbst heute noch
grösste Aufmerksamkeit ab.

Der Kunstdialog
Ohne Zweifel: Hinweise und Erklärungen helfen,
allerdings immer nur solange, wie sie nicht für die Sache selber

genommen werden, sondern als Stützen für die Aufmerksamkeit

dienen. Deshalb bleibt auch die Empfindung, dass

man Kunst eigentlich nicht erklären sollte; man muss sie

selber sprechen lassen. Für Kunst empfänglich ist, wem
Kunst etwas sagt. Die Metapher verstehen wir wohl, aber

es bleibt unsere Aufgabe, das, was uns das Kunstwerk sagt,

in die menschliche, die mitteilbare Sprache zu übersetzen,
damit das Werk wirklich sein kann, was es seiner Anlage
nach ist: Teil unserer ästhetischen Welt.
W esentlich bei jeder Werkinterpretation ist, dass es

immer darum geht, das eigentümliche unmittelbare
Verständnis während dessen Rezeption verständig
auseinanderzulegen; von diesem darf nie abgewichen werden, und
nur, was hilft, dieses zu vermitteln, kann verantwortet
werden. Interpretation hat also einen ganz individuellen
Anfangs- und Kernpunkt; die Scham, dieses ganz Private
zu veröffentlichen, das heisst zu verallgemeinern und damit
auch zur Diskussion zu stellen, bedarf der Überwindung.

Missverständnisse im Kunstgespräch liegen nahe,
besonders weil auch dieses rational geführt sein will. Man
kann verführt sein, nicht verstehen, sondern erkennen zu
wollen, also Wissenschaft von der Kunst zu betreiben. Im
hermeneutischen Prozess des Verstehens wird jedes
herangetragene Argument nur relevant, wenn es dem vorher
genannten anfänglichen Vorverständnis entspricht, dieses

Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte 43



essAy Kunst erklären?

bereichert, differenziert. Dabei kommt das Verstehen wie
die Liebe) wesentlich zu keinem Ende.
O bwohl das Geschmacksurteil so geäussert wird, als

ob ihm alle zustimmen müssten, die auch verstehen, gibt
es, bei allen Kompetenzunterschieden, nur den Dialog im
fortgesetzten Bezug zum Werk. In der Wirklichkeit finden
wir deshalb weder den theoretisch angesetzten «idealen
Kritiker» von dem Hume in «Of the Standard of Taste» 1757)
spricht, noch das ideal ausgebildete ästhetische Gewissen
des «Wertgeniessers» wie es in Roman Ingardens «

Bemerkungen zum Problem des ästhetischen Werturteils» 1958)
beschrieben wird. Eine gültige Lehre von einem Kunstwerk,
sozusagen als dessen Theorie, abgeleitet aus dem kompetenten

Geschmacksurteil, kann es nicht geben, so wenig
wie es ästhetisch kompetente Lehrer gibt, die Schülern den
«richtigen Geschmack» beibringen können. Ein solcher
Kunstunterricht wäre mehr als nur lächerlich.

Gegen den Wertrelativismus ist jedoch entschieden
einzuwenden, dass, wie hier entwickelt, es Kunst nur geben

kann, wenn sich innerhalb einer Kultur eine relevante Zahl

von kunstsinnigen Menschen dahingehend verständigen,
einander bei der unaufhörlichen Geschmacksbildung im
Dialog weiterzuhelfen. Fehlte diese Praxis, so zerfiele ein
wesentlicher Teil der Kultur, und weil Kunst zu einem
Lebensausdruck des Menschen gehört, würde damit der
ganze kulturelle Zusammenhang gefährdet. Ein gebildeter
Mensch zeichnet sich nicht als der kompetente Experte in
Sachen Kunst aus, sondern ist der zur Bildung als Prozess)

fähige und bereite Mensch: er hört genau hin, wenn andere
sich einschlägig äussern, denn er möchte immer genauer,

immer besser verstehen, was ihn im Umgang mit dem Werk
schon ergriffen hat.

Heinrich Lüssy, geboren 1943, promovierte 1973 an der
Universität Zürich in Germanistik. Bis 2003 war er Lehrer an der
Alten Kantonsschule Aarau. Er ist u.a. Autor von «Die Krise der Neuzeit.
Fortschreitende Essays zur deutschen Literatur im Rahmen der
europäischen Kulturentwicklung» Wiesbaden 1995) und »Aufsässigkeit.
Plädoyer für das Widersacherische aus theologischer Sicht» Wien 2001).

Reiseführer für Pisa

Im Wundergarten der Sprache
Beiträge gegen die Rechtschreibreform

Aus dem Inhalt:

Inserat

«Die Schüler verdienen es nicht, daß ihnen die Werke in ihrer besten, das heißt authentischen Form vorenthalten werden.»

Christine Schmitz)

«Offenbar versagt die Schule derzeit. Wäre das Bewußtsein um Sinn und Zweck der Orthographie allgemein
verbreitet, hätte das die Chancen der Rechtschreibreform von 1996, Wirklichkeit zu werden, erheblich vermindert.»
Jan-Martin Wagner)

«Daß eine ‹Hand voll› immerhin nicht ganz unbedeutender Linguisten sich auf diesen orthographischen Schwachsinn
überhaupt eingelassen haben, ist und bleibt für mich ein Rätsel. Aber ebenso unbegreiflich, und beschämend, war das gesammelte

Schweigen der deutschen Germanisten bei der diesjährigen Germanistentagung in München.» Gustav Korlén)

«Das Goethe-Wörterbuch kann ein Anwender der neuen Duden-Regeln nicht sein, das es gilt, die ‹Aura der Wörter›
Goethes zu bewahren.» Elke Dreisbach)

Mit Beiträgen von M. Andreotti, F. Denk, E. Dreisbach, U. Dubielzig, J. Ickler, Th. Ickler, G. Korlén, H. Krieger,
R. Markner, P. Meier, Ch. Schmitz, S. Stirnemann, R. Wachter, J.-M. Wagner, H.Ch. Weißker und J.-M. Zemb.

Gewidmet ist das Buch Reiner Kunze zur Verleihung des Preises 2004 der Stiftung für Abendländische Gesinnung
STA B). Entstanden ist es in Zusammenarbeit mit den Schweizer Monatsheften.

Herausgegeben von Stefan Stirnemann

Edition Isele
Tel. 0049 0)7746/91116 www.edition-isele.de)

ISBN 3-86142-329-4, 12.- Euro, 21.90 SFr.

44 Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte


	Kunst erklären?

