Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 3-4

Artikel: Kunst erklaren?

Autor: Lussy, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ruft ein Gedicht, Gemilde oder Musikstiick
unser ratloses Kopfschiitteln hervor, sind

wir froh, wenn wir es erldutert und erklirt be-
kommen. Doch auch dann, wenn wir der
Meinung sind, dass das Kunstwerk eigentlich
tiir sich allein genug aussage und sein Reiz

in der ihm eigenen Sprache liege, reden wir
gerne iiber Kunst.

Kunst erkliren?

Heinrich Liissy

Elias Canetti erinnert sich in «Party im Blitz», wie er sich
einmal dazu bereit erklirt hatte, mit einem Englinder — wie
er sich ausdriickt — «Holderlin zu tretben»: «lch tat, was ich
unter allen Dingen auf der Welt am wenigsten mag: ich ver-
suchte ihm das Gedicht zu erkliven. [...] Ich schimte mich
keinen Augenblick. Ich habe dem Dichter keine Abbitre gelei-
stet, wie ich es sonst fiir jede Erklirung tire.»

Der Erklirung von Kunstwerken, von Gedichten, Bil-
dern und Musikstiicken, haftet etwas Unwiirdiges und
Unanstindiges an. Unwiirdig ist die Erklirung, weil sie
einer eigentiimlichen subjektiven Lebensiusserung des
Menschen, dem Kunstgenuss, mit objektiven Argumenten
authelfen will, die sich dazu noch auf ein angebliches Ob-
jekt beziehen. Denn in Wahrheit macht die Erklirung das
Kunstwerk erst zum Objekt und entkleidet dieses seines
hermetischen Schutzes. Unanstindig ist Erklirung, weil
sie Verrat iibt, am Werk selber, aber auch am Autor; denn
sie gibt vor, ein Versteck zu verraten und ein Verstecktes,
und stellt damit auch den bloss, der da versteckt haben soll.
Verrat bringt Licht ins Dunkel, oder vielmehr: verratende
Erklirung versetzt erst ins Dunkle, was sie vorgibt aufzu-
hellen, aus dem Dunkel zu 13sen. Erklirung erklirc ihren
Gegenstand zum Versteck, um daraus Schitze zu heben,
eigene Schitze. Sollten daher nur Kunstfreunde einander
gegenseitig auf diese und jene Schénheit in einem Werk
hinweisen, um eine gemeinsame Aufmerksamkeit zu schir-
fen, alle weitergehenden Erklirungen jedoch unterlassen
werden?

Nr.03/04, 2005 SCHWEIZER MONATSHEFTE

ESSAY Kunst erkliren?

Doch wer hitte Canetti nicht zuhéren, von der Sternstunde
profitieren wollen, als er «Hélderlin trieb»! Mindestens seit
Platon wird die Sache der Kunst verhandelt. Die Welt ist
voll von Exegese und Exegese der Exegese. Nicht nur be-
treibt sich so das akademische Geschift, sondern es besteht
ganz offensichtlich — gerade auch unter den schitzenswer-
testen Liebhabern von Kunst — ein eminentes Bediirfnis
nach Kommentaren und Kursen, Fithrungen und Einfiith-
rungen sowie nach feierlichen Wiirdigungen. Das Bediirfnis
nach Erkldrungen scheint so gross zu sein, dass man meinen
sollte, seine Stillung selber gehére zur Kunst, das heisst, dass
es Kunst ohne deren stindiges Bereden gar nicht geben kén-
ne. Wie legitim ist also das Erkliren von Kunst?

Geschmack ist gesellschaftlich vermittele
Die Existenz einer Soziologie und Historie von der Art und
Weise, wie wir idsthetische und moralische Urteile fillen,
zeigt, dass solche Werturteile gesellschaftlich vermiteelt
sind. Dies, obschon wir eigentlich glauben, diese ent-
stammten dem unmittelbaren subjektiven Empfinden und
jene entsprichen absoluten Vorgaben. Es geht um «vermit-
telte Unmittelbarkeit» (so eines der drei anthropologischen
Grundgesetze Helmuth Plessners), die Intersubjektivitit
konstituiert. Obschon wir in unseren isthetischen Wertur-
teilen, objektiv geschen, gesellschaftlichen Mustern folgen,
bleibt unser Empfinden, das eben gleicherweise subjektiv
und intersubjektiv vermittelt ist, dennoch urspriinglich
echt und wahr. Ebenso sind die moralischen Werturteile,
sobald sie unsere konkrete Lebenssituation angehen, sicher
gesellschaftlich vermittelt und relativ, dessenungeachtet ori-
entieren sie sich am absoluten Begriff des Guten. Deshalb
sind Geschmacksbildung und Schirfung des moralischen
Gewissens sowohl ein personliches wie auch ein kulturelles
Anliegen. Auf jene bezogen, beweist dies sogar noch unsere
moderne Kulturindustrie, die zwar Geschmack zur reinen
Privatsache erklirt, gleichzeitig und paradoxerweise aber
Mittel von der o6ffentlichen Hand verlangt, indem sie auf
ihre kulturtragende Funktion verweist.

Es empfiehlt sich mit Hans-Georg Gadamer, den is-
thetischen Geschmack in die Nihe des allgemeinen Ge-
schmackssinns zu riicken und festzustellen, dass auch er,
als ein Sinn begriffen, die Eigenart hat, darauf aus zu sein,
das zu vermeiden, was ihn beleidigen, verletzen wiirde. Er
ist also die Intuition, die sicher das Geschmacklose ver-
meidet. Das Gegenteil von «einen guten Geschmack haben»
wire demnach nicht «einen schlechten», sondern «keinen
Geschmack haben», wie Gadamer in «Wahrheit und Metho-
de» feststellt. Die Tatsache der Geschmacksbildung spricht
allerdings nicht fiir einen Wertrelativismus im Sinne von
«de gustibus non est disputandum», sondern der Geschmack
dussert sich als Geschmacksurteil, das nach Immanuel Kant
in der «Kritik der Urteilskraft» als ein «allgemein mitveilbares
Gefiibl> erreicht wird. Der Geschmack ist nach Kant «das
Vermdgen, die Mitteilbarkeir der Gefiible, welche mit gegebe-

41



ESSAY Kunst erkliren?

ner Vorstellung (ohne Vermittlung eines Begriffs) verbunden
sind, a priori zu beurteilen». «Die allgemeine Mitteilbarkeit
einer Lust fiibrt es schon in ibrem Begriffe mit sich, dass diese
nicht eine Lust des Genusses aus blosser Empfindung, sondern
der Reflexion sein miisse; und so ist dsthetische Kunst, als schine
Kunst, eine solche, die die reflektierende Urteilskraft und nichr
die Sinnesempfindung zum Richtmasse hat». Geschmacksur-
teile sind also weder reine Wahrnehmungsurteile noch rei-
ne Bekundungen eines Gefallens oder Missfallens; sie sind
Werturteile, die den Anspruch auf Kennerschaft erheben
und sich auch als solche ausweisen lassen miissen.

Es muss betont werden, dass Geschmacksurteile keine,
auch keine irgendwie versteckten Erkenntnisurteile sind.
Sie bezichen sich nicht eigentlich auf das dsthetische Ob-
jekt, auch nicht auf dessen Vollkommenheit, sondern auf
das, was dieses auslost, und zwar in bezug darauf, was daran
intersubjektiv interessant ist. Die Frage ist also: Was lost das
Werk in einem iiberhaupt aus? (Kant setzt hinzu: losgeldst
von einem privaten Interesse). Das Geschmacksurteil wird
also auch keinen nackt einhergehenden Kaiser erkennen.
Der Vergleich ist schon im Ansatz schief, weil es schlech-
terdings nicht die Sache der unverbildeten Naivitit ist, ein
kompetentes Geschmacksurteil zu fillen, sondern ein sol-
ches setzt eben Bildung des Geschmacks voraus. Ein Urteil
mit der Aussage, dass ein bestimmtes Objekt «keine Kunst
mehr» sei, wiirde zudem einen objektiven Begriff von Kunst
voraussetzen, der fehlen muss, weil die Sache der Kunst nur
durch den Geschmack und seine Urteile verhandelt und
bestimmt wird.

Die Rezeption ist Teil des Kunstwerks
Nach Kant ist Kunst «eine Vorstellungsart, die fiir sich selbst
zweckmissig ist und, obgleich ohne Zweck, dennoch die Kul-
tur der Gemiitskrifte zur geselligen Mitteilung befordert».
Die Formulierung mag etwas eigen anmuten, erklirt sich
aber dadurch, dass Kant die Schénheit als eine Form von
Zweckmiissigkeit begreift. Dazu passt Morikes «Was aber
schin ist, selig scheint es in ihm selbst» («Auf eine Lampe»).
Zweckhaftigkeit ohne Zweck bedeutet sich selber Zweck,
das heisst gestaltende und gestaltete Form zu sein, so dass
der Geschmack dariiber urteilt, dass es so sei, wie es sein
miisse. Derart verbindet Kant im Bereich der Astherik die
Freiheit der genialen kiinstlerischen Titigkeit mit der Not-
wendigkeit, die daraus entspringt. Der Begrift Schonheit
bezicht sich auf die formale Stimmigkeit des Werks: alle
seine Teile formen sich zu einem i#sthetisch sinnvollen Zu-
sammenhang. Das Werk wird giiltig beziiglich seines isthe-
tischen Werts, wenn es so rezipiert wird (und werden kann),
dass dieser Zusammenhang sich dem Geschmack mitteilt.
Je reicher er sich dann prisentiert, desto kostbarer scheint
das Werk zu sein. Um es noch einmal zu betonen: Nicht das
materiell vorliegende Werk an sich ist das giiltige dsthetische
Phinomen, sondern erst dessen kompetente Rezeption. Zu
ihr gehort massgeblich das Geschmacksurteil. Duchamps

42

Ready-mades, Warhols ausgestellte Campbell-Biichse sind
Kunstwerke, solange etwas mit ihnen zusammenhingt, was
vor dem Geschmacksurteil als dsthetisch interessant besteht.
Wenn das einmal nicht mehr der Fall sein sollte, so bleibt
doch so viel zu sagen, dass sie einmal Kunstwerke waren.
Auch ist der Kiinstler nicht Richter iiber sein eigenes Werk.
Unberiihrt davon, dass Chirico im Alter sein surrealistisches
Werk widerrufen hat, mag dieses vor dem Geschmacksurteil
bestehen bleiben.

Im Kunstwerk geht es um etwas Undingliches und um
etwas nicht Begriffliches, aber durchaus Sinnliches, dessen
Sinn sein eigener Zusammenhang ist. Aller manifeste ver-
meintliche «Sinn», etwa eine bestimmte Botschaft, gehort
zur Materie des Werks, so wie etwa Flichen und Linien zur
Materie des Gemildes gehoren. Es gilt, mit Walter Ben-
jamin, deutlich den Wahrheitsgehalt vom Sachgehalt zu
unterscheiden. Allein das Geschmacksurteil schafft «Wahr-
heit» und «Unwahrheit» des Kunstwerks. Das heisst, dass
es auch kein objektiv Schones und Hissliches gibt. Schén
und hisslich bilden einen Zusammenhang in der Art, dass
das Schéne des Hisslichen bedarf, so wie das harmonische
Gleichgewicht der immanenten Spannung bedarf. «Schén»
ist das Werk nach Massgabe seiner dsthetischen Wahrheit.

Es ist miissig, dariiber zu streiten, ob es der Kunst um die
Darstellung von Schénem geht. Schon ist ein dsthetisches
Objekt, wenn der Geschmack Geschmack an ihm findet.
Das heisst, dass die dem Werk eigene Schoénheit immer
wieder neu gefunden werden will und es keinen giiltigen
normativen Schonheitsbegriff gibt. Natiirlich entsteht in ei-
nem gegebenen Kulturzusammenhang das in hohem Masse
iibereinstimmende kompetente Geschmacksurteil, aber
dieses ist wiederum relativ in historischer Hinsicht. Das
Gedicht «Mein Herz, mein Herz ist traurig ...» von Heine
galt einmal als romantisch, dann, als das Romantische als
Epoche besser verstanden wurde, als falsche Romantik (so
urteilte etwa Jacob Burckhardt); nach 1945 wird es gerade
wegen seiner inneren Zerrissenheit («konstitutive Dissozi-
ation») von Adorno mit guten Griinden als vollkommenes
Kunstwerk gepriesen.

So finden wir, dass das Kunstwerk, als in sich selber
«zweckhaft», seine «Abgeschlossenheit» zwar besitzt, sich
diese aber erst ergibt durch die kompetente Kritik. Solche
Kritik ist intersubjektiv und innerhalb eines gegebenen kul-
turellen Kontexts relativ gefestigt, bleibt aber immer histo-
risch-relativ, ungeachtet der Tatsache, dass es Werke gibr,
die sich iiber alle Epochen hinweg bisher fraglos bewihrt
haben. Auch sie sind nicht «zeitlos» schon, wenn «schén»
einen normativen Begriff bezeichnen soll, sondern sie sind
in allen bisherigen historischen und kulturellen Beleuch-
tungen als schén befunden worden. Demnach erscheint das
Kunstwerk als ein Gebilde, das ebenso abgeschlossen wie
offen ist. Erst durch die andauernd unternommene Off-
nung auf eine neue Zeit, eine verdnderte Gesellschaft hin
erscheint seine Geschlossenheit, die fiir eine nichste Epoche

Nr.03/04, 2005 SCHWEIZER MONATSHEFTE



wieder gedfinet werden muss, und so weiter. Diese Dialek-
tik kennzeichnet die geistige Natur der Kunst. Kunst ist wie
die Sprache oder der Zahlenkorper ein autonomes geistiges
Medium. Auf ihre Pflege kann keine Kultur verzichten.

Das Geistige ist das menschlich Gemeinsame. Dieses ist
auf dem Feld der Kunst bereits in der allgemeinen Mitteil-
barkeit des Geschmacks angelegt; denn durch die Ausserung
eines Geschmacksurteils wird der gesellschaftliche Trieb des
Menschen befriedigt. Geschmack zu haben, Geschmack bei
sich auszubilden und zu kultivieren, ist mithin eine soziale
Tirtigkeir, die als solche, so wieder Kant, zur Humanitit und
zur menschlichen Geselligkeit gehort. Humanitit bedeuter,
das geistige Gemeinsame zu kultivieren und zu pflegen, da-
mit wir nicht in die Barbarei sinken; eine Moglichkeit, die
immer besteht.

Hinweise als Eselsbriicke
Jedermann kennt die Situation, ratlos vor einem Kunstwerk
zu stehen: es verwirrt, verstért, es bleibt dunkel, und man
wire fiir eine Erklirung dankbar. Diese kann nun darin
be. stehen, dass man glaubhaft erfihre, das Werk sei auf
Verwirrung, Verstérung hin angelegt und seine Dunkel-
heit sei ihm wesentlich. Seltsam dabei ist, dass allein die
Verwendung von Wortern schon hilft, sich dem Werk
zuzuwenden und es immer besser zu verstehen. Hinweise
kénnen dusserer Anstoss sein, um in den hermeneutischen
Zirkel einzutreten. Allerdings sollen sie als Eselsbriicke die-
nen, die man, aus dem status asini einmal heraus, hinter sich
abbrechen muss. Zu solchen Hinweisen gehéren historische
und biographische Erliuterungen, Vergleiche, formale Ana-
lysen, wie tiberhaupt jede Art von Interpretation.

Adorno beginnt die Interpretationsanalyse zu den «Sechs
Bagatellen fiir Streichquartett» (Opus 9) von Anton Webern
folgendermassen: «[ustrumentalmusik scheint anf den ersten
Blick der Hilfe bei der Interpretation bediirftiger als Vokal-
werke [...]. Es feblr die Stiitze des dichterischen Wortes, das,
samt seinem musikalischen Ausdruck, iiber Schwierigkeiten
der Komposition hinwegtrigt. Andererseits freilich sind Instru-
mentalwerke insofern einfacher, als sie ohne Riicksicht auf ein
zur Musik Hinzutretendes geforme sind.» Das Gesagte konnte
man so paraphrasieren: Nur scheinbar sind Lieder leichter
verstindlich als Sonaten, gegenstindliche Bilder leichter ver-
standlich als abstrakte, und nur scheinbar sind Romane als
Kunstwerke leichter verstindlich als Lyrik oder gar Werke der
konstruktiven Malerei. Denn wo Sprache im Spiel ist oder ein
ablesbarer Gegenstand, lassen wir uns leicht ablenken von der
Tatsache, dass im Kunstwerk alles Stoffliche zugleich Form ist
und nur als Form etwas wie ein Stoffliches zuriickgewonnen
wird. Dennoch ist Adorno sich nicht zu schade, den einzel-
nen Bagatellen zur ersten Hilfe, sozusagen als Ohrenstiitze,
je einen charakeeristischen Titel zu geben: «I: Das klassische
Streichquartett, oder auch: Die wechselnde Hauptstimme; 2:
Scherzo, Walzer; 3: Rascheln und Ausbruch; 4: Wiederbolun-
gen; 5: Die kleine Sekund; 6: Volkslied mit Trillern.»

Nr.03/04, 2005 SCHWEIZER MONATSHEFTE

ESSAY Kunst erkliren?

Im Vorwort zu den Webernschen Bagatellen schreibt
Arnold Schonberg: «Diese Stiicke wird nur verstehen, wer
dem Glauben angehirt, dass sich durch Tine etwas nur
durch Tone Sagbares ausdriicken lisst.» Zunichst halten wir
test, dass es Schonberg ausdriicklich um das Verszindnis
der Musikstiicke geht. Nun kénnte es vielleicht scheinen,
dass der Musiker ausschliesslich das ausfithrende Verste-
hen meint. Dieses bliebe aber hermetisch, wenn es nicht
Zuhbrer gibe, die «das nur durch Tone Sagbare» ihrerseits
verstehen. Zum Verstindnis gehdrt nach Schénberg der
Glaube, das heisst das Vertrauen darauf, dass sich musika-
lisch Sagbares ausdriickt, ob man nun versteht oder noch
nicht; oder niichterner: man muss verstehen wollen, und
dazu braucht es als Vorleistung Hinwendung und Geduld.
Man spricht nicht umsonst vom musikalischen Satz. In der
Sprache versteht man darunter Worter, die nach den Ge-
setzen der Syntax sinnvoll geordnet sind, in der Musik sind
die entsprechenden Elemente die Tone. Weshalb schreibt
Schénberg den zitierten Satz, der, fiir sich genommen,
doch fiir alle Musik zu gelten hat? Er geht davon aus, dass
die Webernsche Musik fiir die Zeitgenossen «unanschau-
licher» ist als die herkommliche gewohnte; wie er selber,
ist Webern ein «Neuténer», und insbesondere die iiberaus
kurzen Bagatellen verlangen dem Ohr selbst heute noch
grosste Aufmerksambkeit ab.

Der Kunstdialog
Ohne Zweifel: Hinweise und Erklirungen helfen, aller-
dings immer nur solange, wie sie nicht fiir die Sache selber
genommen werden, sondern als Stiitzen fiir die Aufmerk-
samkeit dienen. Deshalb bleibt auch die Empfindung, dass
man Kunst eigentlich nicht erkliren sollte; man muss sie
selber sprechen lassen. Fiir Kunst empfinglich ist, wem
Kunst etwas sagt. Die Metapher verstehen wir wohl, aber
es bleibt unsere Aufgabe, das, was uns das Kunstwerk sagt,
in die menschliche, die mitteilbare Sprache zu iibersetzen,
damit das Werk wirklich sein kann, was es seiner Anlage
nach ist: Teil unserer dsthetischen Welt.

Wesentlich bei jeder Werkinterpretation ist, dass es
immer darum geht, das eigentiimliche unmittelbare Ver-
stindnis wihrend dessen Rezeption verstindig auseinan-
derzulegen; von diesem darf nie abgewichen werden, und
nur, was hilft, dieses zu vermitteln, kann verantwortet
werden. Interpretation hat also einen ganz individuellen
Anfangs- und Kernpunke; die Scham, dieses ganz Private
zu verdffentlichen, das heisst zu verallgemeinern und damit
auch zur Diskussion zu stellen, bedarf der Uberwindung,

Missverstindnisse im Kunstgesprich liegen nahe, be-
sonders weil auch dieses rational gefiihrt sein will. Man
kann verfiihrt sein, nicht verstehen, sondern erkennen zu
wollen, also Wissenschaft von der Kunst zu betreiben. Im
hermeneutischen Prozess des Verstehens wird jedes her-
angetragene Argument nur relevant, wenn es dem vorher
genannten anfinglichen Vorverstindnis entspricht, dieses

43



ESSAY Kunst erkliren?

bereichert, differenziert. Dabei kommt das Verstehen (wie
die Liebe) wesentlich zu keinem Ende.

Obwohl das Geschmacksurteil so gedussert wird, als
ob ihm alle zustimmen miissten, die auch verstehen, gibt
es, bei allen Kompetenzunterschieden, nur den Dialog im
fortgesetzten Bezug zum Werk. In der Wirklichkeit finden
wir deshalb weder den theoretisch angesetzten «idealen Kri-
tiker», von dem Hume in «Of the Standard of Taste» (1757)
spricht, noch das ideal ausgebildete dsthetische Gewissen
des «Wertgeniessers», wie es in Roman Ingardens «Bemer-
kungen zum Problem des dsthetischen Werturteils» (1958)
beschrieben wird. Eine giiltige Lehre von einem Kunstwerk,
sozusagen als dessen Theorie, abgeleitet aus dem kompe-
tenten Geschmacksurteil, kann es nicht geben, so wenig
wie es dsthetisch kompetente Lehrer gibt, die Schiilern den
arichtigen Geschmack» beibringen kionnen. Ein solcher
Kunstunterricht wire mehr als nur licherlich.

Gegen den Wertrelativismus ist jedoch entschieden
einzuwenden, dass, wie hier entwickelt, es Kunst nur geben
kann, wenn sich innerhalb einer Kultur eine relevante Zahl

Inserat

von kunstsinnigen Menschen dahingehend verstindigen,
einander bei der unauthérlichen Geschmacksbildung im
Dialog weiterzuhelfen. Fehlte diese Praxis, so zerfiele ein
wesentlicher Teil der Kultur, und weil Kunst zu einem
Lebensausdruck des Menschen gehért, wiirde damit der
ganze kulwrelle Zusammenhang gefihrdet. Ein gebildeter
Mensch zeichnet sich nicht als der kompetente Experte in
Sachen Kunst aus, sondern ist der zur Bildung (als Prozess)
fihige und bereite Mensch: er hort genau hin, wenn andere
sich einschlidgig dussern, denn er méchte immer genauer,
immer besser verstehen, was ithn im Umgang mit dem Werk
schon ergriffen hat.

HEINRICH LUSSY, geboren 1943, promovierte 1973 an der Uni-
versitit Ziirich in Germanistik. Bis 2003 war er Lehrer an der

Alten Kanronsschule Aarau. Er ist u.a. Autor von «Die Krise der Neuzeir.
Fortschreitende Essays zur deurschen Literatur im Rahmen der
europiischen Kulturentwicklungs (Wiesbaden 1995) und »Aufsissigkeir.
Plidoyer fiir das Widersacherische aus theologischer Sicht» (Wien 2001).

Reisefiihrer fiir Pisa

Im Wundergarten der Sprache

Beitriige gegen die Rechtschreibreform

Aus dem Inhalt:

«Die Schiiler verdienen es nicht, daff ihnen die Werke in ihrer besten, das heifSt authentischen Form verenthalten werden.»

(Christine Schmitz)

«Offenbar versagt die Schule derzeit. Wire das Bewufitsein um Sinn und Zweck der Orthographie allgemein ver
breitet, hitte das die Chancen der Rechtschreibreform von 1996, Wirklichkeit zu werden, erheblich vermindert.»
(Jan-Martin Wagner)

«Daf eine Hand voll: immerhin nicht ganz unbedeutender Linguisten sich auf diesen orthographischen Schwachsinn iiber-
haupt eingelassen haben, ist und bleibt fiir mich ein Riitsel. Aber ebenso unbegteiflich, und beschimend, war das gesam-
melte Schweigen der deutschen Germanisten bei der diesjihrigen Germanistentagung in Miinchen.» (Gustav Korlén)

«Das Goethe-Wérterbuch kann ein Anwender der neuen Duden-Regeln nicht sein, das es gilt, die <Aura der Worter
Goethes zu bewahren.» (Elke Dreisbach)

Mit Beitrigen von M. Andreotti, E. Denk, E. Dreisbach, U. Dubielzig, J. Ickler, Th. Ickler, G. Korlén, H. Krieger,
R. Markner, P. Meier, Ch. Schmitz, S. Stirnemann, R. Wachter, ].-M. Wagner, H.Ch. Weifker und J.-M. Zemb.

Gewidmet ist das Buch Reiner Kunze zur Verleihung des Preises 2004 der Stiftung fiir Abendlindische Gesinnung
(STAB). Entstanden ist es in Zusammenarbeit mit den Schweizer Monatsheften.

Herausgegeben von Stefan Stirnemann

Edition Isele
Tel. 0049 (0)7746/91116 (www.edirion-isele.de)
ISBN 3-86142-329-4, 12.- Euro, 21.90 SFr.

44

Nr.03/04, 2005 SCHWEIZER MONATSHEFTE




	Kunst erklären?

