
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 3-4

Artikel: Was taugt das Mehrheitsprinzip?

Autor: Nef, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMENTAR Robert Nef

Freiheit, Frieden und Gerechtigkeit sind Ziele, die in jeder
Gesellschaft einen hohen Stellenwert haben, über deren
Rangfolge aber selten Einigkeit herrscht. Können Mehrheiten
darüber entscheiden? Die Mehrheit hat nicht grundsätzlich
recht, vielmehr ist zu fragen, welche Mehrheit über welche

Freiheit und welche Gerechtigkeit entscheidet.

Was taugt das Mehrheitsprinzip?

Robert Nef

Demokratie als politisches
Entscheidungsprinzip zugunsten der jeweiligen
Mehrheit ist als Verfahren der Bewahrung

und Mehrung von Freiheit nur sehr

bedingt geeignet, weil Mehrheiten in der
Regel Sicherheit und die Bequemlichkeit
höher schätzen als Freiheit. Taugt das

Mehrheitsprinzip wenigstens als Garant
der austeilenden Gerechtigkeit, oder
legitimiert es nicht eher die permanente
Ausbeutung der leistungsbereiten
Minderheiten durch begehrliche Mehrheiten?
Im alten Athen waren alle Empfänger
öffentlicher Gelder vom Stimmrecht
ausgeschlossen. Nicht weil man diese Gruppe
diskriminieren wollte zu der auch
Olympiasieger und die erfolgreichsten
Dichter gehörten), sondern weil man sie

für befangen hielt und jedenfalls verhindern

wollte, dass die Staatskasse schliesslich

durch die Begünstigten geplündert
würde. Wer die langfristig verheerenden
Auswirkungen des Mehrheitsprinzips auf
die wohlfahrtsstaatliche Umverteilung
im Auge hat, erkennt die Weisheit und
die Logik dieser Ausstandspflicht.
E rmöglicht das Mehrheitsprinzip
wenigstens eine tolerable Rechtssetzung
und Rechtsanwendung im Bereich der
Zivil- und Strafjustiz? Diesbezügliche
Zweifel sind nicht neu und sie bilden
ein Hauptmotiv für das Prinzip der
Gewaltentrennung. Man misstraut den
Mehrheiten, wenn sie in gleicher
Zusammensetzung gleichzeitig Recht setzen
und Recht anwenden. Innerhalb der
jeweiligen Gewalten gilt allerdings auch
bei richterlichen Gremien in der Regel
das Mehrheitsprinzip.

Die Beantwortung der demokratischen
Gretchenfrage «Wie hält’s die Mehrheit
mit Freiheit, Frieden und Gerechtigkeit?

» wird aufgrund der hier aufgeworfenen

Fragen immer anspruchsvoller.
Angesichts der berechtigten Vorbehalte
gegenüber dem Mehrheitsprinzip fragt
man sich, warum es denn trotzdem ein
sohohes Ansehen geniesse. Warum kann
ein Verfahren, das bestenfalls Entscheidungen

hervorbringt, die auf die Dauer
als das kleinste aller Übel bezeichnet
werden, eine derart hohe Akzeptanz
erlangen? Wäre es möglich, dass «

Demokratie» verschiedene Auslegungen
zulässt und gar nicht in erster Linie die
Herrschaft der Mehrheit über die
Minderheit betrifft?
E s gibt auch einen Demokratiebegriff,
der über das rein numerische Mehrheitsprinzip

bei politischen Kollektiventscheiden

hinausreicht: Demokratie als das

«tägliche Plebiszit» auf einem offenen
Markt mit unterschiedlichen Optionen.
Das Volk demos) herrscht kratein)
aus dieser Sicht nicht via Mehrheit,
sondern durch ein subtiles Austarieren
von Zustimmung und Ablehnung, von
individuell praktizierten Vote- und
Exit-Optionen. Diesen Sinn von «

Demokratie» findet man beispielsweise in
gewissen Zitaten des grossen Liberalen
Ludwig von Mises: Demokratie als das,
was eine nicht gezwungene Mehrheit
spontan praktiziert, auch im Bereich des

Alltags, der Wirtschaft und der Kultur,
und nicht als das, was eine Mehrheit
einer Minderheit politisch aufzwingen
kann. Ich vermute, dass dieses Verständ¬

nis von Demokratie den Sprachgebrauch

in den USA nachhaltig prägt. Wenn
die USA beispielsweise im Irak «Demokratie

» einführen wollen, dann heisst
das wohl zunächst einmal die Abkehr
vom totalitären, interventionistischen
und dirigistischen Zwangsregime und
einen Übergang zu offeneren Märkten
und nicht die sofortige Einführung des

anspruchsvollen politischen Mehrheitsprinzips,

das sowohl eine komplexe
Infrastruktur an Bildungseinrichtungen
und Medien als auch einen entsprechenden

historisch-kulturellen Unterbau
voraussetzen würde.
T ief verankert, aber gleichzeitig
wenig reflektiert ist das Verständnis
von Demokratie, das letztlich auf der
Einstimmigkeit basiert, auf dem «Palaver

» das erst abgebrochen wird, wenn
keine oder keine ins Gewicht fallende)
Gegenstimme mehr erhoben wird. Rousseau

hat das Problem des Unterschieds
zwischen volonté générale und volonté de

tous erkannt, aber nicht gelöst. Das faktische

Einstimmigkeitsprinzip als Grundlage

demokratisch gefällter Entscheide
hat auch in der Schweiz eine lange
Tradition, die allerdings empirisch und
rechtshistorisch noch wenig erforscht ist.
Vermutlich folgen viele sogenannt «

demokratisch» gefällte Entscheidungen in
Organisationen, die theoretisch auf dem
Mehrheitsprinzip basieren, letztlich dem
Grundmuster, dass ein Entscheid «ohne
Gegenstimme» oder «ohne wesentliche
Gegenstimme» gefällt und damit dem
Frieden eine Chance gegeben wird. Ein
nicht institutionalisiertes, aber wirksames

Vetorecht der jeweils Einflussreichen

schwebt als Damoklesschwert
über manchen formell demokratisch
organisierten Entscheidungsträgern und
bewirkt dabei nicht nur Negatives,
sondern markiert den Boden der Realität:
das tatsächliche Machtgefüge. Es soll
im wirtschaftlichen und soziokulturellen

Bereich mehr Gremien geben, die
de-facto-Einstimmigkeit anstreben und
praktizieren, als solche, die in
Abstimmungen nach dem Mehrheitsprinzip
entscheiden. Dies deckt sich mit der
Alltagserfahrung von Entscheidungsträgern
aller Art. Offenbar gibt es ein durchaus
gerechtfertigtes Misstrauen gegenüber
dem Mehrheitsprinzip, das eine Art
soziale «Beisshemmung » gegenüber jener

10 Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte



Fremdbestimmung von Minderheiten
bewirkt, die eine dauerhaft friedliche
Lösung in Frage stellt.
W enn das Mehrheitsprinzip als

Garant von Freiheit und Frieden schon keine

Bestnoten erhält, kann es wenigstens
ein Hort der Gerechtigkeit sein, indem
es Verfahren bereitstellt, nach denen
Gerechtigkeit eingeklagt werden kann?
Funktioniert eine unabhängige Justiz?
Diese Frage wird von Heinrich Kleist
am Schluss des «Zerbrochenen Krugs»

aufgeworfen, aber nicht beantwortet.
Nachdem das üble Spiel von Richter
Adam entlarvt ist und der Richter als
derjenige feststeht, der den Krug zerbrochen

und das Recht verletzt hat, möchte
die Klägerin wissen, wer ihr nun tatsächlich

den Schaden ersetzt und damit für
Gerechtigkeit sorgt. «Am grossen Markt
in Utrecht » soll dem Krug «sein Recht

geschehn» so lautet der Hinweis. Das ist
doppelbödig und tiefsinnig. Ein gewolltes

Missverständnis? Oder ein Zeichen
der damals aufkeimenden bürgerlichen
Orientierung am marktwirtschaftlichen
Tauschprinzip? Die einen Interpreten
sagen, dass damit lediglich auf die
Appellationsmöglichkeit an die Regierung
aufmerksam gemacht werde, deren
Domizil am grossen Markt war. So hat es

wohl auch die Eigentümerin des Krugs,
Frau Marthe, verstanden.
A ndere wollen darin jedoch den

Hinweis sehen, dass man ja am Markt
jederzeit d.h. an dessen «Session» die
jeden Dienstag und Freitag stattfindet)
einen neuen Krug kaufen könne – eine
etwas resignierte aber doch weise Abkehr
von der verbissenen Forderung nach
Gerechtigkeit gegenüber Übeltätern und
ungerechten Richtern. Nicht die staatliche

Justiz, sondern das Tauschprinzip
bringt die Lösung. Der «lange Marsch»

führt vom Strafrecht, das nach Sühne

ruft, über das Zivilrecht, das Schadenersatz

einklagt, zum kritisch-realistischen
Menschenverstand, der sich mit dem
Schaden abfindet. Er ist ein geordneter

Rückzug aus dem Glauben an eine
höhere Gerechtigkeit, der dafür einen
tolerablen Frieden im Rahmen eines
vernünftigen common sense in Aussicht
stellt. Vielleicht ist auch dies eine Art
Demokratiemodell: die Herrschaft des

empirisch erprobten gesunden
Menschenverstandes. Friede ist stets nur um

den Preis zu haben, dass alle Beteiligten
und Betroffenen auf kompromisslose
Gerechtigkeitsforderungen verzichten.

Dritte sehen darin einen Hinweis
auf eine andere Art der ausgleichenden
Gerechtigkeit, die im Tauschprinzip des

Marktes, unabhängig von den Verirrungen

menschlicher Richter, letztlich im
Ausgleich von Angebot und Nachfrage
über den Preis, zum Durchbruch kommen

könnte. Sind gar, wie in der grossen

Dichtung so oft, alle drei Bedeutungen
überlappend angemerkt? Dasssich Kleist,
der in seinem ganzen Werk immer wieder

mit dem Begriff der Gerechtigkeit
gehadert hat, bei diesem verschlüsselten
Schluss überhaupt nichts gedacht haben
könnte, ist eher unwahrscheinlich.
Vielleicht wollte erdasPublikumbewusst mit
einem Missverständnis zwischen Klägerin

und Justiz nach Hause gehen lassen,

um auch nach fast zwei Jahrhunderten
noch zum Nachdenken über Gerechtigkeit

und Markt anregen zu können.
Man kann gegen all diese Deutungen

einwenden, sie stünden im Widerspruch

Kommentar Robert Nef

Wer an erster Stelle Gerechtigkeit fordert, setzt

den Frieden aufs Spiel.

zur Gerechtigkeitsidee, wie Kleist sie

in der Novelle Michael Kohlhaas
abgehandelt hat. Ich meine, die Novelle
vermittle letztlich dieselbe Botschaft
wie die Schlussszene im «Zerbrochenen
Krug» Der Kohlhaassche Kampf um
die Gerechtigkeit endet tragisch und
tödlich. Wer in einer unvollkommenen
Welt halbwegs friedlich über die Runden
kommen will, tut gut daran, auf der Basis

einer durch Lebenserfahrung geläuterten

Gelassenheit, fünf auch einmal
grad sein zu lassen und den zerbrochen
Krug oder die misshandelten Pferde zu
verschmerzen und zu ersetzen. Auf die
für eine funktionierende Gesellschaft
überlebenswichtige Idee der Gerechtigkeit

darf und soll allerdings nicht voreilig
und vollständig verzichtet werden.
A uf dem grossartigen Fresko des

Ambrogio Lorenzetti im Rathaus von Siena

sind die sechs Tugenden einer guten
Regierung durch sechs Frauenbildnisse
dargestellt. Die erste und schönste Figur
verkörpert Pax, dann folgen Fortitudo
Tapferkeit, Stärke), Prudentia Klug¬

heit), Magnanimitas Grossmut),
Temperantia Mässigung) und – an letzter
Stelle – Justitia. Wer diese Rangfolge
durch das Mehrheitsprinzip bewerten
lässt, riskiert eine Umkehrung. Pax sollte

aber, wie das Lorenzetti eindrücklich
dargestellt hat, vor der Justitia rangieren,
denn wer an erster Stelle Gerechtigkeit
fordert, setzt den Frieden aufs Spiel.
F ür eine funktionierende Gesellschaft

ist es entscheidend, dass die
Gerechtigkeitsansprüche im Rahmen
einer persönlichen und einer gemeinsamen

Kosten/Nutzen-Rechnung nicht
verabsolutiert werden. Je weiter diese
Bereitschaft verbreitet ist, desto besser.

Mit diesen inhaltlichen Vorgaben
versehen, hat also das Mehrheitsprinzip
durchaus einen beachtlichen Stellenwert.

Es funktioniert aus dieser Sicht
allerdings nicht nach dem Muster «die
Mehrheit entscheidet » sondern «je mehr
Menschen diese Auffassung haben, desto
besser für alle» Friede seinerseits ist stets

auf die bona voluntas, den guten Willen,
angewiesen, und dieser wiederum kann

als wechselseitiges Geschenk gedeutet

werden oder als Tausch zwischen
Menschen, für die das Verzeihen von Fehlern
bzw. das Darüberhinwegsehen einen
höhern Stellenwert hat als das Verfolgen
von Unrecht. Je mehr Menschen diese
Bereitschaft haben, desto friedlicher und
angenehmer wird das Zusammenleben.
Ob das Motiv dazu auf einer angeborenen

oder anerzogenen Bereitschaft zur
Toleranz und Mitmenschlichkeit beruht
oder auf einem raffinierten Kalkül, die
mittel- und langfristig insgesamt profitabelste

Lösung anzustreben, ist unerheblich,

dawir weder über die letzten Motive
unserer Mitmenschen noch über unsere
eigenen wirklich abschliessend Bescheid
wissen. Was wir aber beurteilen können,
sind die guten und schlechten Erfahrungen,

die mit unterschiedlichen
Entscheidungsverfahren gemacht worden sind,
bzw. gemacht werden. Das Mehrheitsprinzip

taugt als Grundlage einer guten
Entscheidungsfindung nur unter der
Voraussetzung, dass gewisse Inhalte und
Prinzipien nicht zur Disposition stehen.

Nr.03/04, 2005 Schweizer Monatshefte 11


	Was taugt das Mehrheitsprinzip?

