
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 85 (2005)

Heft: 2

Artikel: Der unzeitgemässe Zeitgemässe

Autor: Zeller, Rosmarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


kultur Hugo Loetscher

Bei Hugo Loetscher haben sich die von der

Kritik oft bemängelten Defizite seiner Bücher
als Qualität erwiesen. Der Autor, der letztes

Jahr seinen 75. Geburtstag feierte, hat ein
literarisches Werk geschaffen, das nie modisch,
doch immer modern war und das dadurch
eine die Jahrzehnte überdauernde Aktualität
behalten hat.

Der unzeitgemässe
Zeitgemässe

Rosmarie Zeller

«Anders als manche andere hatten diese Bücher, als wären sie

erstklassige Weine, mit jedem der Jahre, über die ich sie in
meiner Bibliothek gelagert hatte, an Reichtum gewonnen» so

Andreas Isenschmid über das literarische Werk Loetschers

in seiner Rede zum fünfundsechzigsten Geburtstag des

Autors. Ähnliches stellt Jürg Altweg fest: «Der ‹Immune› gehört

zu den wichtigsten Büchern des Nachkriegs in der Schweiz

und ist im Erfahrungsschatz des Lesers noch immer sehr viel
stärker präsent als die meisten Romane, die man in den
gleichen Jahren gelesen haben mag.» Dass ein Werk nach
Jahrzehnten, wenn seine aktuellen Bezüge in den Hintergrund
getreten sind, noch zu interessieren vermag, ist ein Zeichen
seiner Qualität, da ist Isenschmid zuzustimmen. Ein Blick
auf die Rezeption von Loetschers Werk zeigt, dass die
Rezensenten beim Erscheinen der Romane jeweils keineswegs

überzeugt waren, dass sie die Zeit überdauern würden, und sie

waren oft auch nicht überzeugt, dass Loetscher in seinem Stil
weiterschreiben könne. Aber Loetschers Phantasie übertrifft
jene der Literaturkritiker offensichtlich bei weitem; er hat
seine Themen und die dargestellte Welt immer weiter
ausgedehnt und doch seinen unverkennbaren Stil beibehalten.
A uch wenn die Kritiken nicht immer ins Schwarze treffen,

so kommt ihnen doch eine nicht zu unterschätzende
Bedeutung für das zu, was man das literarische Bewusstsein
einer Gesellschaft nennen kann. Die Literaturkritik ist es,

die einen öffentlichen Diskurs über Werke und Autoren
etabliert, die gewisse Autoren ins öffentliche Bewusstsein
hebt, sie damit einer breiteren Leserschicht zugänglich
macht und die auch die Wahrnehmung der Werke steuert.
Ein Blick auf die Rezeption der Romane Loetschers ist
daher zugleich auch ein Blick auf die Art, wie sein Werk im
Kontext der Literatur seiner Zeit gesehen wurde. Es soll

aber auch der Frage nachgegangen werden, warum
Loetschers literarische Techniken, seine Art Geschichten zu
erzählen, sein Blick auf die Welt zunächst ein Befremden bei
der Literaturkritik auslösten, im Laufe der Zeit aber auf
immer mehr Verständnis stiessen, so dass seine Erzähl- und
Darstellungsweise zunehmend zeitgemäss geworden ist und
als Ausdruck der modernen Welt gesehen wird.

Die Literaturkritik – besonders jene der siebziger und
achtziger Jahre – diskutierte immer wieder, ob Hugo Loetscher

als Schweizer Schriftsteller gelten könne. Bei den
ersten Büchern stellte sich die Frage kaum; sie spielen in der
Schweiz oder scheinen auf die Schweiz zu zielen. Heute
würde es der Literaturkritik kaum mehr einfallen, die Frage
zu stellen, welche Position zur Schweiz ein in der Schweiz
lebender Autor einnehme, welche Rolle die Schweiz in
seinem Werk spiele. Dass diese Frage in den siebziger Jahren
von der Kritik in bezug auf Loetschers Werk überhaupt
debattiert wurde, weist darauf hin, dass darin eine nicht
zeitgemässe Position vertreten wurde, dass man sich sozusagen

vergewissern musste, ob einer, der seinen «Immunen» in der

Welt herumreisen lässt, auch wirklich ein Schweizer Autor
sei. Es war die Zeit, als die Autoren sich mit der Schweiz und
ihren gesellschaftlichen Verhältnissen auseinanderzusetzen
begannen, als Paul Nizon mit der Vorstellung des Leidens
an der Enge der Schweiz Erfolg hatte und ein Literaturwissenschafter

wie Karl Schmid glaubte, Schweizer Literatur
mit dem Leiden am Kleinstaat erklären zu können. Jedenfalls

passten Loetschers «Immuner» und erst recht «

Wunderwelt» nicht recht ins Bild dessen, was man von Schweizer

Literatur erwartete: eine kritische Darstellung der Schweiz,
das Leiden an der Schweiz und allenfalls die Flucht aus

der Enge, aber nicht die Relativierung der Schweiz zu
einem Staat unter anderen, wo es nicht schlimmer und
nicht besser ist als anderswo, sondern allenfalls anders.

Der Stil: zu gewandt, zu journalistisch
Als unschweizerisch wiederum kommt den Rezensenten
Loetschers sprachliche Gewandtheit, seine Jonglieren mit
den Gattungen und Textsorten vor, seine Weigerung,
Literarisches und Journalistisches streng zu trennen, die
Tatsache, dass für ihn «der Journalismus nichts Minderes und
die Dichtung nichts Heiliges» ist. So meint Reinhart Stumm
bei Erscheinen des «Immunen» 1975: «Loetscher hat einen
sehr unschweizerischen Zug. Er ist von funkelnder Eloquenz,
er ist formulierfreudig, er ist schnell und wendig, in seiner

Sprache blühen die Bilder.» Einer der häufigsten Sätze, der

in den Kritiken zu den Romanen mindestens bis hin zum
«Immunen» wiederkehrt, ist, «es sei kein regelrechter Roman,
vielleicht nicht einmal eine Erzählung» wie Gody Suter zu
den «Abwässern » den Einwand vorwegnehmend, schreibt.
W irft man einen Blick auf die Literaturgeschichte und
auf den engeren literarischen Kontext, in dem Loetschers
Werk erschienen ist, so lässt sich zunächst einmal festhalten,
dass – seit der Frühen Moderne, seit die Krise des bürgerli-

40 Nr. 02,2005 Schweizer Monatshefte



kultur Hugo Loetscher

chen Wertsystems des 19. Jahrhunderts in das Bewusstsein
der Dichter und Schriftsteller geraten ist, seit die Identität

des Individuums in Frage gestellt wird – der Roman
nicht unbedingt erzählen muss, dass Abweichungen vom
roten Faden der Erzählung, Um- und Abwege längst zum
Repertoire der grossen Erzähler des 20. Jahrhunderts –
angefangen bei Robert Walser, über Alfred Döblin, Robert
Musil, James Joyce oder Marcel Proust – ebenso gehören

wie essayistische, ja lyrische Passagen, dass die von Flaubert
aus dem Roman verbannte Metapher schon seit dem
Expressionismus in ihn zurückgekehrt ist. Die Literaturkritik
der sechziger und siebziger Jahre hat davon keine Notiz
genommen oder alternative Erzählformen allenfalls mit dem
abschätzig verwendeten Ausdruck «Anti-Roman» belegt:
ein richtiger Roman war in den Augen der Literaturkritik
nur einer, der so erzählt wurde, wie man im 19. Jahrhundert
erzählte. In Deutschland blieb die Diskussion um den Nouveau

Roman marginal, um die Frage, wie man eine immer
komplexer werdende Welt erzählen könne im «Zeitalter des

Misstrauens» wie Nathalie Sarraute einen Essayband nannte.

Dass eine immer unübersichtlicher werdende Welt, in
der sich Ideologien und Werte relativieren, in der gar nicht
mehr so klar ist, wer gegen wen ist, sich nicht mehr mit
den geschlossenen Formen des Romans des 19. Jahrhunderts

erzählen lässt, ist den meisten Literaturkritikern nie
bewusst geworden. Thomas Mann blieb nach wie vor das

unerreichte Vorbild epischen Erzählens. Versuchte jemand,
wie Loetscher es seit seinem ersten Roman tat, die Welt
nicht längs einem roten Faden, sondern mittels Ähnlichkeit,
Kontrast und Variation zu erzählen, so wurde das nicht als

Qualität, sondern als Defizit wahrgenommen, als «

Gestaltungsmangel» Versuchte einer «Menschenmögliches» statt
einer Biographie zu erzählen, so fehlte der Kritik der
Zusammenhang des Lebens, überhaupt fehlte das Leben, die
Natur.

Die Nouveau-Romanciers in Frankreich hatten nicht
nur den realistischen Roman des 19. Jahrhunderts kritisiert,

sondern sie hatten – lange bevor es Mode wurde, von
der Abschaffung der Realität oder von einer Wirklichkeit
zu sprechen, die nur aus Diskursen besteht – darauf
hingewiesen, dass Literatur nicht das Leben abbildet, sondern
dass Literatur ein Konstrukt ist und dass in der Literatur
dargestellte Wirklichkeit immer eine mit literarischen Mitteln

konstruierte ist. Diese Auffassung, die in der deutschen
Literatur zum Beispiel auch von jemandem wie Brecht
vertreten wurde, hat sich unterdessen durchgesetzt. Damit
sind die vermeintlichen Defizite in Loetschers Romanen zu

Qualitäten modernen Erzählens geworden, so zum Beispiel,
dass er die Literatur immer als Literatur zu erkennen gab,
dass er nie die Illusion erzeugte, die Wirklichkeit photographisch

getreu oder jedenfalls wiedererkennbar abzubilden,
sondern dass er im Gegenteil die Sprache als Mittel der
Darstellung ständig thematisierte, dass er mit seiner
Vorliebe für Listen und Aufzählungen demonstrierte, was man

alles über die Welt sagen kann oder dass er vor Reflexionen
nicht zurückscheute. Loetschers unzeitgemässe Modernität
ist zeitgemäss geworden. In den Kritiken zu den «Augen
des Mandarin» wird nun Loetschers Darstellungsmethode
als eine der modernen Welt adäquate wahrgenommen.
Allmählich sind die Leser und die Kritiker dort angekommen,
wo Loetscher schon immer war, in der modernen globalisierten

Welt.

Die Themen: nicht salonfähig
Kritisiert wurde nicht nur Loetschers moderne Erzählweise,
sondern auch die Wahl seiner Themen. So hielten einige
Kritiker das Thema «Abwässer» für nicht ganz salonfähig,
umso mehr als Loetscher auch das entsprechende technische
Vokabular einsetzte. Dieser Aspekt des Nichtsalonfähigen
wurde noch deutlicher bei der Rezeption der «Kranzflechterin

» Die ständige Präsenz des Todes störte die meisten
Kritiker. Wenn ich richtig sehe, wird das Thema des Todes,
das in Loetschers Werk von Anfang an anwesend ist, von
der Kritik erst im Falle des «Herbsts in der grossen Orange»

akzeptiert, ja positiv bewertet, weil es dort biographisch
eingeordnet werden kann. Vom Tod soll man offenbar nur
sprechen, wenn er einen selbst angeht.

Dass Loetschers kranzflechtende Anna, der die Kritik
die Persönlichkeit absprach, nur sozusagen zu früh erschienen

ist, dass die Zeit noch nicht reif war für diese Frau, die
sich allein durchs Leben schlägt, zeigt sich an dem, was ich
ihre zweite Rezeption nennen möchte. Laure Wyss sieht in
ihr eine emanzipierte Frau, die Kranzflechterin war für sie

«das erste grosse Frauenbuch» in der Schweiz. Die Schauspielerin

Lisbeth Felder spielte ab 1992 Anna in einem Soloprogramm.

Roman Bucheli nahm 1998 die «Kranzflechterin»

zum Anlass einer literarischen Spurensuche auf dem Friedhof

Sihlfeld in Zürich und bringt so diesen Roman auch

wieder ins Bewusstsein einer weiteren literarisch interessierten

Öffentlichkeit.
Man mag sich fragen, woran es liegt, dass Loetschers

Bücher nicht so schnell veralten wie andere. Wiederum
erweist sich, dass das, was als Defizit wahrgenommen wurde,
auf die Länge sich als Qualität entpuppt. Den «Abwässern»

wurde zum Beispiel vorgeworfen, dass die Schilderung des

Umsturzes nicht konkret genug sei. Gerade weil Loetscher
keine einfachen, ideologischen Erklärungen anbietet, weil
er sich nicht einspannen lässt in die zur Zeit der Publikation

vorherrschenden Ideologien und politischen Erklärungen,

bleibt die Geschichte auch gültig, wenn Aufstände
nicht mehr klassenkämpferische Ursachen haben, wenn das

Links-Rechts-Schema schon längst als Erklärungsmuster
ausgedient hat; denn, wie der Abwässerinspektor zu Recht
feststellt: «Abwässer wird die lichteste Zukunft und das

gerechteste Morgen hervorbringen.»
Noch mehr als «Abwässer» hat «Wunderwelt» die

Ideologiekritiker auf den Plan gerufen. Auch hier wirft man
Loetscher vor, dass er ein Kunstwerk geschaffen habe, statt

Nr. 02, 2005 Schweizer Monatshefte 41



kultur Hugo Loetscher

die sozialen Missstände deutlich aufzudecken. Ein Kritiker
meint, Loetscher hätte besser eine journalistische Arbeit,
ein Fotobuch über Brasilien publiziert, während H.R. Hilty

angemessener feststellt: «Dieser ‹neue Loetscher› ist kein
Manifest in irgendeinem Sinn, sondern eine Geschichte von
Menschen – in jedem Sinn.» Es sieht so aus, als ob gewisse

Themen nur in ganz bestimmten ideologischen Zusammenhängen

behandelt werden dürften. Loetschers Antiideologismus,

wenn man das so nennen kann, wurde erst viel
später als ein Markenzeichen erkannt, erst als die Vorstellungen

von engagierter Literatur aus der Mode gekommen
waren.

Literatur des Möglichkeitssinns
Beim Erscheinen des «Immunen» wurde zwar noch manchmal

seine Form kritisiert, jedoch findet man keine Vorwürfe

einer nicht korrekten moralischen Haltung, obwohl der
Immune sozusagen ein Moralist ohne Moral ist, wenn man
unter Moral ein System fester Werte und Einstellungen
versteht. Der Immune ist ja derjenige, der alles relativiert und
immer wieder den europazentrischen Standpunkt aufgibt.
Loetscher hat mit der Person des Immunen die Figur
eines Intellektuellen geschaffen, der zur jener Intellektuellenfamilie

gehört, deren hervorragender Vertreter Ulrich,
der Mann ohne Eigenschaften ist. Es mag erstaunen, dass

keiner der Literaturkritiker je auf diese Familienähnlichkeit

hinweist, was vielleicht nur ein Beleg dafür ist, wie
wenig Musils Roman «Der Mann ohne Eigenschaften» im
literarischen Bewusstsein präsent ist. Musil hat längst den

roten Faden der Erzählung und die lineare Entwicklung
des Individuums wie auch die elementaren Konflikte
aufgegeben; er hat auch die Identität des Individuums aufgelöst
in dessen Bestandteile, die sich je nach Kontext anders
zusammensetzen. Der Roman führt vor allem auch vor, wie
man die Ideologien und den Zerfall der Werte einer Gesellschaft

darstellen kann, ohne selbst ideologisch zu werden.
Er führt uns einen Intellektuellen vor, der die Gesellschaft
als Zuschauer betrachtet und sich doch immer wieder überlegt,

wie man anders, moralisch, eigentlicher leben müsste.

Zweifellos ist der Immune, der «auf seine Weise etwas

Menschen-Mögliches» sein will, der den verschiedensten
Majoritäten und Minoritäten angehört, ein Nachfahre jenes

Mannes ohne Eigenschaften, der den Möglichkeitssinn und
das Leben wie einen Essay erfunden hat und der ständig
denkt: «Nun, es könnte wahrscheinlich auch anders sein.»

Schon im kleinen Immunen, der beim Kinderspiel des

Heiratens überlegt, dass jede realisierte Möglichkeit alle
andern ausschliesst, manifestiert sich der für den Immunen

so typische Möglichkeitssinn. Der Immune lebt im
Sinne Musils essayistisch, das heisst im Sinne von Versuch
und Irrtum, von Ausprobieren von Möglichkeiten. Musils
«Mann ohne Eigenschaften» ist aber auch der Roman der
Uneigentlichkeit der modernen Welt, des Seinesgleichen
geschieht, und gerade dies hat Loetscher immer wieder dar¬

gestellt, am auffälligsten in «Herbst in der grossen Orange»

aus der die Literaturkritiker mit Vorliebe einen der letzten
Sätze zitieren: «Der Himmel war blau, als hätte man beim
Waschen einen Farbveredler beigemischt.» Isenschmid hat
darauf hingewiesen, dass Loetscher die entnaturalisierte
Natur schon lange, bevor dieses Thema Mode geworden ist,
in «Herbst in der grossen Orange» thematisiert hat.

Der Journalist – um ein Thema aufzunehmen, das in
der Loetscher-Rezeption ständig präsent ist – kann nur
beschreiben, was hier und jetzt gegeben ist. Der Schriftsteller
dagegen kann in der Literatur alle anderen Möglichkeiten
durchspielen, ja, die Literatur ist das eigentliche Spielfeld
des Menschen-Möglichen. Nur in der Literatur kann man
die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen darstellen, nur
in der Literatur kann man die Landkarten so übereinander

legen, dass «das Honigtal über dem Hungergürtel» liegt
oder ein «Brutgebiet unter einem Soldatenfriedhof
hervorschimmert» Nur in der Literatur kann man erfahren, was

Globalisierung bedeutet; denn unsere eigene Erfahrung ist
ja immer beschränkt nach Ort und Zeit. Und nur in der

Literatur kann man schliesslich, um auch diesen Aspekt
noch zu erwähnen, alle stilistischen Möglichkeiten, alle
Textsorten uneingeschränkt spielen lassen, deren
Nebeneinander die Literaturkritik von Anfang an in Loetschers
Werk bemerkte. Gerade dass eben nicht ein Hier und Jetzt

beschrieben wird, dass von der oberflächlichen Aktualität
abgesehen und stattdessen Mögliches dargestellt wird,
erhält dem Werk seine Aktualität.

Schliesslich ist noch auf einen von der Literaturkritik
nicht bemerkten Aspekt der Modernität von Loetschers
fiktionalem Werk hinzuweisen: Loetschers Bücher beginnen

immer mehr, ihre eigenen Grenzen bzw. diejenigen
der Buchdeckel zu überspielen. Der Immune hat Papiere

hinterlassen, die wir in den «Papieren des Immunen» lesen,

und nicht genug damit, er hat auch Tiergeschichten
hinterlassen, die unter dem Titel «Die Fliege und die Suppe»

publiziert sind. Mit den «Papieren des Immunen» ist der

Immune zum Schriftsteller geworden und damit kommt
eine metaliterarische Qualität ins Spiel, die Dürrenmatt
in seiner Rede zum sechzigsten Geburtstag geistreich
anspricht, wenn er den Jubilar als «Lieber Immune» anredet
und sagt, er sei nicht sicher, ob der Immune eine Erfindung
Hugo Loetschers oder Hugo Loetscher eine Erfindung des

Immunen sei. Die Grenzen zwischen Fiktion und Realität
sind durchlässig geworden, was sich sehr schön an dem aus

dem Buchumschlag steigenden Mandarin zeigt, der letztlich

vorzieht, am Ende wieder in das «Jenseits des Buches»

zurückzukehren. In der uneigentlichen Welt der Gegenwart
ist vielleicht die Literatur realer als die Realität, die wir ja
grösstenteils nur aus zweiter Hand kennen.

Rosmarie Zeller, geboren 1946 in Rheinfelden, habilitierte sich
an der Universität Basel im Fach Deutsche Philologie mit einer Arbeit
zur Poetik des Dramas und lehrt u.a. an der Universität Basel.

42 Nr. 02,2005 Schweizer Monatshefte


	Der unzeitgemässe Zeitgemässe

