Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 11

Artikel: Der paradoxe Prediger

Autor: Andermannt, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Pfarrer Albert Bitzius, alias Jeremias
Gotthelf, hatte es sich zur Lebensaufgabe ge-
macht, die Sikularisierung zu stoppen.

Sein literarisches Werk sollte die Wahrheit
seiner Predigten mit anderen Worten verkiin-
den. Den Realismus aber, den Gotthelf als
Gleichnis einzusetzen meinte, nahmen seine
Leser fiir bare Miinze.

Der paradoxe Prediger

Michael Andermatt

Jeremias Gotthelf (1797-1854) war ein iiberaus tatkriftiger
Mensch. Als Pfarrer Albert Bitzius stand er in Liitzelflith im
Emmental einer grossen Gemeinde mit vielen Héfen und
insgesamt iiber 3’000 Einwohnern vor. Es war eine Zeit des
Umbruchs, in der er lebte. Das frithe 19. Jahrhundert stand
ganz im Zeichen der Franzésischen Revolution. Der Libe-
ralismus trat seinen Siegeszug an, in der Schweiz frither als
anderswo. Ein Triumph des neuen Denkens war die Griin-
dung des Schweizerischen Bundesstaats 1848. Gotthelf ist
in diesem Kontext zu verorten. Als Pfarrer und Schulkom-
missir wirkte er tatkriftig mit an den Verinderungen im
Sozial- und Bildungswesen des Kantons Bern.

Sein grosses Engagement wurde Gotthelf allerdings
wenig gelohnt. Stindige Kimpfe und Streitereien mit den
Oberbehérden zermiirbten ihn zusehends und fiithrten
schliesslich zur Uberzeugung, in der Ausiibung seines Am-
tes iiberall behindert zu werden. Tatsichlich schrinkte der
Liberalismus mit der Erstarkung des Radikalismus in seiner
laizistischen Ausrichtung den Einfluss der Kirche ein, wo
immer er konnte. Gotthelf empfand diese staatspolitische
Verinderung als verheerend. Sein schriftstellerisches Werk
ist im wesentlichen nichts anderes als eine wortmichtige
Auflehnung gegen den Sikularisierungsprozess des 19. Jahr-
hunderts. In einem Brief an Carl Bitzius schrieb Gotthelf am
16. Dezember 1838: «So wurde ich von allen Seiten gelihmt,
niedergehalten, ich konnte nirgends ein freies Tun sprudeln
lassen. [...] Begreife nun, dass ein wildes Leben in mir wogte,
von dem niemand Abnung hatte, [...] Dieses Leben musste
sich entweder aufzebren oder losbrechen auf irgendeine Weise.
Es tat es in Schrifi. (4, 280)»!

Gotthelf verstand sein literarisches Schaffen als Reaktion
auf die erfahrene Beschrinkung im Berufsalltag, als eine
ihm gleichsam auferzwungene Alternative. Im Schreiben
und im Werk sollte sich entfalten, was im Alltag nicht

Nr. 11, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE

KULTUR Gotthelf, der paradoxe Prediger

moglich war. Fiir Gotthelf war sein Schreiben eine Wei-
terfithrung der Predigt, ein Predigen im Medium des Bu-
ches.? Als Redaktor des «Neuen Berner Kalenders» schrieb
er am 16. Dezember 1838 an Carl Bitzius: «leh michte in
den Kalender Predigten bringen, d.h. hohe Wahrbeiten, aber
entkleidet von allem Kirchlichen, gefasstin Lebenssprache, wie
man sie auf der Kanzel nicht dulder. (4, 282)»

«Predigen in Lebenssprache» — die Formel ist die wohl
zutreffendste Umschreibung fiir Gotthelfs Werk iiberhaupt.
Analog zur Predigt wollte Gotthelf mit seinem Schreiben
die Leute belehren, ihnen die Wahrheit zeigen und sie dar-
tiber aufkliren, was richtig und was falsch sei. In nahezu pa-
radoxer Weise nimmt Gotthelf damit selbst Teil am Prozess
der Sikularisierung. Sein Werk, entstanden in Opposition
zur Sikularisierung, kimpft gegen sie mit den ihr eigenen
Mitteln: mit einer Sikularisation der Predigt. In diesem
Sinne reiht sich Gotthelf ein in die literarische Tradition
der Schweizer Volksaufklirung.?

Das Emmental als Lebensbuch
Das Paradoxale der Gotthelf-Rezeption besteht darin, dass
die grosse Beliebtheit Gotthelfs gerade nicht von dieser
Lehrhaftigkeit des Werks herriihrt. Gotthelfs Leserschaft
hat sich — im Gegensatz iibrigens zur Forschung — meist
nur wenig um die didaktische Zwecksetzung des Werks
gekiimmert. Was Leserinnen und Leser an Gotthelf liebten
—und wohl auch heute noch lieben —, ist sein Realismus, sei-
ne grosse Realitdtsnihe in der Schilderung des bauerlichen
Lebens. Das Emmental mit seiner Landschaft, den Dérfern
und Héfen mit ihren Knechten, Migden, Bauern und Biu-
erinnen hat in Gotthelfs Werk eine Plastizitit und Anschau-
lichkeit erreicht, die in der Literaturgeschichte einmalig ist.
Geschiitzt wurde Gotthelf seinerzeit vor allem vom gebilde-
ten Deutschland, unter anderem auch am preussischen Hof
in Berlin, kaum aber von den Emmentaler Bauern, denen
die Schriftstellerei ihres Pfarrers doch eher ein Argernis war.
Man hat sich deshalb zu Recht gefragt, ob die Bezeichnung
«Volksschriftsteller» tiberhaupt auf Gotthelf zutrifft.

Es ist jedoch daran festzuhalten, dass ein Ausblenden
der Lehrhaftigkeit entschieden an Gotthelfs Intention
vorbeigeht. Der viel gelobte und allseits geschitzte Detail-
realismus von Gotthelfs epischem Erzihlstrom darf nicht
isoliert betrachtet werden, denn er bildet die eine von zwei
Hilften; seine Funktion ist die Belehrung. Er dient als
Beispielbeleg fiir die hohere Wahrheit, um die es Gotchelf
letztlich geht, und hat somit Beweischarakter. Pierre Cimaz
hat mit seinem Gotthelf-Buch eingehend gezeigt, inwiefern
Gotthelf in seinem Romanwerk ein «doppelspuriges Vorge-
hen» verfolgt, indem er «tindig die religidse Wahrheit mit
der vertrauten Wirklichkeit» verkniipft.> Gotthelf liest das
Emmental gleichsam als «Buch des Lebens», aus dem er
Beispiele schopft, um die hohere Wahrheit, die der gote-
lichen Schépfung zugrunde liegt, zu belegen. Er stellt sich
mit diesem Vorgehen in eine theologische und philosophi-

45



KULTUR Gotthelf, der paradoxe Prediger

sche Tradition, die aus dem christlichen Mittelalter iiber
Hamann, Herder, Jean Paul und die Romantiker ins 19.
Jahrhundert fiithrt.® Im «Buch des Lebens», das heisst in der
Wirklichkeit des Alltags, spiegelt sich die gottliche Wahrheit
und der gottliche Wille wider.

Ein weiteres Paradox des Gotthelfschen Werkes besteht
darin, dass die hohere Wahrheit, die Gotthelf mit seinem
Erzihlen vermitteln will, meist kaum mehr erkannt werden
kann. Dies veranschaulicht exemplarisch die bekannteste
von Gotthelf Erzihlungen, «Die schwarze Spinne», von der
es iiber 30 Interpretationen gibt. Gotthelf schrieb die Ge-
schichte, um mit ihr bei seinen Leserinnen und Lesern den
«Glauben [zu] stirken, dass noch etwas Gutes an uns ist, dass
dieses Gute mit Gottes Hiilfe und unter treuer Pflege Teufel
und Welt zum Trotze gedeiben werde mitten in dieser Zeit»
(XVI, 445). Die Erzihlung sollte «ein alter Spiegel fiir die
neue Zeit» (5, 231) sein, was bedeutet, dass Gotthelf — ent-
sprechend den zeitgendssischen Verfahren des historischen
Erzihlens — ein Exempel aus der Vergangenheit vorstellen
wollte, das auch fiir die Gegenwart Giiltigkeit hat. Die
«Schwarze Spinne» war somit von Gotthelf als Lehrdich-
tung intendiert, als Erbauungsliteratur, die den Glauben an
Gott und den Menschen stirken sollte. Im Verlaufe ihrer
Rezeption wurde die «Schwarze Spinne» dann freilich ganz
anders verstanden. Ein zeitgendssischer Rezensent meinte
sogar malizids: «Dieses Biichlein, das den Glauben stirken
soll, ist eben kein glinzender Beweis davon. [...] Lieber Gort,
das Volk wird nach der symbolischen Bedeutung [...] der ekel-
haften Spinne [...] fragen, es wird den ganzen Kram nehmen,
wie er da steht, und Gotthelf hat nicht nur Niemand erheitert,
gebessert [... ] — er bat etwas Unniitzes, wo nicht geradezu dem

Volke Schidliches geschrieben.»”

Interpretationen einer Spinne
Tartsichlich wurde die schauerliche Spinne zum Mirtel-
punke fast jeder Interpretation. Man wurde nie so recht
klug aus ihr und deutete sie deshalb immer wieder anders:
als Symbol der Pest, als «alles Grauen der Welt in allen
seinen Gestalten» (Walter Muschg), als «orgiastischen Hin-
drang zum Chaos, zur Weltzerstirung» (Hermann Pongs),
als Manifestation des «Frauen- und Muttersymbols» (Gustav
Hans Graber), als Mythisierung des «Zeirgeistes» (Werner
Kohlschmidt), als Bild der «apoleonischen Ara» (Jost Her-
mand), als allegorische Verkorperung von Napoleon selbst
(Klaus Lindemann) und vor nicht allzu — langer Zeit als
Strafgericht Gottes fiir eine fehlgeleitete Kirchengeschichte
(Hans Bayer). Die Reihe kénnte verlingert werden. Es ist
ein offensichtliches Charakteristikum von Gotthelfs Werk,
dass man dem Text — obwohl von Gotthelf ganz anders
intendiert — keine eindeutige Lehre entnehmen kann. Uber-
spitzt und in paradoxer Formulierung lisst sich Gotthelfs
Werk deshalb als «Lehrdichtung ohne Lehre» bezeichnen.

Wie in der Lehrdichtung iiblich, spielen in Gotthelfs
Werk Exempel und Allegorie eine wichtige Rolle. Dass auch

46

sie von der paradoxalen Lehrhaftigkeit des Gotthelfschen
Erzihlens infiziert sind, lisst sich gut an Gotthelfs «Elsi, die
seltsame Magd» erkennen. Der Exempelanspruch wird in
diesem Text ausdriicklich formuliert, allerdings nicht in
erster Linie fiir die Figur Elsi, sondern fiir die Nebenfigur
von Elsis Vater. Der ehemals reiche und vornehme Miiller,
der sein Vermégen im Wirtshaus verschwendet und nach
seinem Konkurs bei den Bauern betteln muss, wird vom Er-
zihler als abschreckendes Exempel fiir die Jugend hingestellt.
Der Miiller als Exempelfigur ist ganz und gar Predigt; man
lernt aus ihm die biblische Wahrheit «Hochmut kommt vor
dem Fall» (Spriiche 16,18).

Wihrend bei der Gestaltung der Nebenfigur das «Pre-
digen in Lebenssprache» noch gelingt, funktioniert dies bei
den Hauptfiguren Elsi und Christen nicht mehr ohne wei-
teres. Die Figuren sind so komplex oder realistisch gezeich-
net, dass ihr Exempelcharakter zusehends verschwindet. So
weiss man bei Elsi im Laufe des Geschehens immer weniger,
was man eigentlich von ihr halten soll. Anfinglich wird die
fremde Magd weitgehend positiv charakterisiert, und man
beginnt sie — im Gegensatz zu ithrem Vater — als positives
Exempel zu lesen. Fiir die Biuerin etwa ist «Efsi ein Kleinod
[...], wie sie keines noch gehabt, wie es mit Geld nicht zu
bezablen ist» (XVII, 135). Erzihlerisch kulminiert der posi-
tive Eindruck von Elsi in der Werbung des reichen Bauern
Christen. Christen ist gleichsam die Probe aufs Exempel; an
ihm muss sich Elsi bewihren, damit sie als positive Vorbild-
figur bestehen kann.

Elsi aber scheitert; anstelle des gliicklichen Paares haben
wir am Schluss der Geschichte den brutalen Tod des Paares
auf dem Schlachtfeld. Verantwortlich fiir dieses Ende ist
wesentlich Elsis Inkognito oder ihre falsche Identitit. Aus
Scham vor dem unriithmlichen Bankrott ihres Vaters hatte
Elsi ihre Heimat verlassen, und in der Fremde will sie nun
alle Spuren verwischen, die ihre wahre Identitit aufdecken
konnten. Elsi steht nicht zu ihrer Vergangenheit, sie steht
nicht zu ihrer Familie, und letztlich steht sie deshalb auch
nicht zu sich selbst, Elsis Verschlossenheit, das sture Fest-
halten an der Verleugnung der Vergangenheit, wertet in
der Fortfithrung der Geschichte die Figur zusehends um.
Von der Vorbildfigur wird Elsi immer mehr zum negativen
Exempel. Schliesslich ist sie dafiir verantwortlich, dass der
abgewiesene Christen auf dem Schlachtfeld den Tod findet.
Elsis verzweifelter Rettungsversuch, der viel zu spit erfolgt,
dhnelt dabei fatal einem Selbstmord; Elsi stiirzt sich in hoff-
nungsloser Lage den franzdsischen Soldaten entgegen und
wird von ihnen ebenfalls niedergemacht.

Elsis Tod: Leere statt Lehre
Teufel und Gott, Tod und Leben stehen einander in der
Figur Elsis unvermittelt gegeniiber. Was bezweckt Gotthelf
mit dieser Divergenz? — Bezeichnenderweise beendet Gott-
helf seinen Text nicht mit einer Lehre, sondern mit einer
Leerstelle. Die Geschichte hort auf, ohne dass der Erzihler

Nr. 11, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



den Leserinnen und Lesern eine Moral nahe legen wiirde.
Der allerletzte Satz thematisiert anspielungsreich gerade die
Offenheit des Schlusses, denn es heisst da: «aber im wilden
Gefecht habe man nicht Zeit zu langen Fragen». (XV1I, 157)
Elsi wird somit endgiiltig zu dem, als was sie der Titel ein-
fithrt: zur Seltsamen — oder zum Riitsel.

Wie man den Verlauf der Figurentwicklung von Elsi
deuten soll, bleibt unklar. Hat Gotthelf eine Figur geschaf-
fen, die sich ihm — wie man das von anderen seiner Gestalten
weiss — im Verlaufe des Erzihlens unter der Hand verinder-
te und ihn vom urspriinglichen Plan abbrachte? Oder war
Sie von Anfang an als Ritsel konzipiert? Die Ritselhaftigkeit
der Figur wirkt jedenfalls geradezu als Provokation und ani-
miert im Zusammenhang mit dem Exempelanspruch der
Geschichre die Leserinnen und Leser zur Deutung.

Die Widerspriichlichkeiten deuten darauf hin, dass man
Gotthelfs Text allenfalls als Allegorie verstehen sollte. Es ist
ein Kennzeichen der tota allegoria, dass sie keine expliziten
Angaben zu einem allegorischen sensus macht, dass sie aber
gewisse Hinweise gibt, damit man iiberhaupt auf die Idee
kommt, es konnte sich beim Text um eine Allegorie han-
deln. Laut Gerhard Kurz ist unter anderem so ein Hinweis
die «mmanente Absurditiit oder Widerspriichlichkeit»® im
wiortlichen Verstindnis, und zwar genau von der Art, wie sie
fiir die widerspriichliche Charakterzeichnung Elsis zurriftt.
Elsis Ratselhaftigkeit kann also durchaus als Allegoriesignal
verstanden werden, als Aufforderung dazu, Gotthelfs Text
allegorisch zu verstehen.

Der Kontext, der zum Verstindnis der allfilligen Al-
legorie angewendet werden muss, kann nur der politisch-
historische sein, denn das Ende der Geschichte wird von
Gortthelf auffillig mit historischen Ereignissen rund um
den Untergang des alten Freistaates Bern im Mirz 1798
in analoge Engfiihrung gebracht: Christens vergeblicher
Kampf gegen Elsis Verweigerung oder Hochmut erfolgt
analog zum vergeblichen Kampf des alten Bern gegen die
Franzosen. So geschen fillt auf, dass Elsi durchaus als Ver-
kérperung des Berner Volkes figurieren kénnte. Was Gott-
helf von Elsi sagt, gilte dann im allegorischen Transfer fiir
die Berner insgesamt.

Die paradoxale Lehrhaftigkeit von Gotthelfs Werk ist
eine Funktion des sikularen Mediums, das Gotthelf fiir
seine «Predigt» verwendet. Im Medium der Literatur ver-
andert sich die Predigt. Die Umsetzung in Lebenssprache
geht einher mit einer Verunklarung oder gar Auflésung
der Lehre. Gotthelf berichtet aus dem «Buch des Lebens»
so anschaulich und genau, dass man seinen Texten kaum
mehr eine einfache Wahrheit oder Lehre zuordnen kann.
Gottfried Keller diagnostizierte nichts anderes als dies, als er
vom «komischen kleinen Zielchen» sprach, an das Gotthelfs
Erzihlen jeweils gelange, und daneben den Weg zu diesem
Ziel als «choner und reicher», als «Genuss und Gewinn fiir
uns alle» lobte.”

Nr. 11, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE

KULTUR Gotthelf, der paradoxe Prediger

1) Jeremias Gorchelf (Albert Bitzius), Simtliche Werke in 24 Binden
und 18 Erginzungsbinden. Miinchen/Bern: Eugen Rentsch Verlag,
1911ff,, seit 1916 Erlenbach/Ziirich. — Zitate aus den 24 Hauptbinden
sind mit rémischer Bandnummer und arabischer Seitenzahl, aus den 18
Erginzungsbinden mit arabischer Bandnummer und arabischer Seiten-
zahl nachgewiesen.

2) Vgl. Pierre Cimaz, Jeremias Gotthelf (1797-1854). Der Romancier
und seine Zeit». Aus dem Franzésischen von Hanns Peter Holl. Tiibin-
gen: 1998, S. 39ft.

3) Vgl. Wolfgang Braungart, «Aufklirungskritische Volksaufklirung.
Zu Jeremias Gotthelfy. In: «Fabula, Zeitschrift fiir Erzihlforschung»
Bd. 28, 1987, S. 185-226.

4) Vel. Eduard Striibin, «Jeremias Gotthelf als Volksschriftsteller».

In: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde. Vierteljahrschrift im Auftrag
der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde hgg. von Ueli Gyr.

Bd. 79, Basel: 1983, S. 42-62.

5) Vgl. Cimaz (wie Anm. 2), S. 49,

6) Vgl. Peter Rusterholz, «Gotthelfs <Wie Anne Bibi Jowiger haushalten
und wie es ihm mit dem Doktern geht»: Historischer Anlass und aktu-
elle Bedeutung. In: «Erzihlkunst und Volkserziehung. Das literarische
Werk des Jeremias Gotthelf.» Tiibingen: 1999, S. 51.

7) Ludwig Seeger, Schweizerische Belletristik. In: «Einundzwanzig Bo-
gen aus der Schweiz.» T. 1. Ziirich: Literarisches Comproir, 1843,

S. 332f. — Wieder abgedruckt in: Wolfgang Mieder: «Jeremias Gotthelf.
Die schwarze Spinne. Erliuterungen und Dokumente.» Stuttgart: Re-
clam 1983, S. 49f.

8) Gerhard Kurz, «Zu einer Hermeneutik der literarischen Allegorie».
In: Walter Haug (Hg.): «Formen und Funktionen der Allegorie.» Sym-
posion Wolfenbiittel 1978. Stuttgart: 1979, S. 17f.

9) Vel. Gottfried Keller, Jeremias Gotthelf (Albert Bitzius). «Etlebnisse
eines Schuldenbauers.» In: Blitter fiir literarische Unterhaltung Nr. 9,
1. Mirz 1855; Text wieder abgedruckt in: Gottfried Keller: Simtliche
Werke. Bd. 22: Aufsitze zur Literatur und Kunst, Miszellen, Reflexio-
nen. Bern: 1984, S. 106f.

MICHAEL ANDERMATT, geboren 1956, ist Titularprofessor fiir
Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an der Universitit Ziirich.

47



	Der paradoxe Prediger

