
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 11

Artikel: Der paradoxe Prediger

Autor: Andermannt, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Pfarrer Albert Bitzius, alias Jeremias

Gotthelf, hatte es sich zur Lebensaufgabe
gemacht, die Säkularisierung zu stoppen.
Sein literarisches Werk sollte die Wahrheit
seiner Predigten mit anderen Worten verkünden.

Den Realismus aber, den Gotthelf als

Gleichnis einzusetzen meinte, nahmen seine

Leser für bare Münze.

Der paradoxe Prediger

Michael Andermatt

Jeremias Gotthelf 1797–1854) war ein überaus tatkräftiger
Mensch. Als Pfarrer Albert Bitzius stand er in Lützelflüh im
Emmental einer grossen Gemeinde mit vielen Höfen und
insgesamt über 3’000 Einwohnern vor. Es war eine Zeit des

Umbruchs, in der er lebte. Das frühe 19. Jahrhundert stand
ganz im Zeichen der Französischen Revolution. Der
Liberalismus trat seinen Siegeszug an, in der Schweiz früher als

anderswo. Ein Triumph des neuen Denkens war die Gründung

des Schweizerischen Bundesstaats 1848. Gotthelf ist
in diesem Kontext zu verorten. Als Pfarrer und Schulkommissär

wirkte er tatkräftig mit an den Veränderungen im
Sozial- und Bildungswesen des Kantons Bern.

Sein grosses Engagement wurde Gotthelf allerdings
wenig gelohnt. Ständige Kämpfe und Streitereien mit den

Oberbehörden zermürbten ihn zusehends und führten
schliesslich zur Überzeugung, in der Ausübung seines Amtes

überall behindert zu werden. Tatsächlich schränkte der
Liberalismus mit der Erstarkung des Radikalismus in seiner
laizistischen Ausrichtung den Einfluss der Kirche ein, wo
immer er konnte. Gotthelf empfand diese staatspolitische
Veränderung als verheerend. Sein schriftstellerisches Werk
ist im wesentlichen nichts anderes als eine wortmächtige
Auflehnung gegen den Säkularisierungsprozess des 19.
Jahrhunderts. In einem Brief an Carl Bitzius schrieb Gotthelf am
16. Dezember 1838: «So wurde ich von allen Seiten gelähmt,
niedergehalten, ich konnte nirgends ein freies Tun sprudeln
lassen. […] Begreife nun, dass ein wildes Leben in mir wogte,

von dem niemand Ahnung hatte, […] Dieses Leben musste

sich entweder aufzehren oder losbrechen auf irgendeine Weise.

Es tat es in Schrift. 4, 280)»1

Gotthelf verstand sein literarisches Schaffen als Reaktion
auf die erfahrene Beschränkung im Berufsalltag, als eine
ihm gleichsam auferzwungene Alternative. Im Schreiben
und im Werk sollte sich entfalten, was im Alltag nicht

KULTUR Gotthelf, der paradoxe Prediger

möglich war. Für Gotthelf war sein Schreiben eine
Weiterführung der Predigt, ein Predigen im Medium des
Buches. 2 Als Redaktor des «Neuen Berner Kalenders» schrieb
er am 16. Dezember 1838 an Carl Bitzius: «Ich möchte in
den Kalender Predigten bringen, d.h. hohe Wahrheiten, aber

entkleidet von allem Kirchlichen, gefasst in Lebenssprache, wie
man sie auf der Kanzel nicht duldet. 4, 282)»

«Predigen in Lebenssprache» – die Formel ist die wohl
zutreffendste Umschreibung für Gotthelfs Werk überhaupt.
Analog zur Predigt wollte Gotthelf mit seinem Schreiben
die Leute belehren, ihnen die Wahrheit zeigen und sie
darüber aufklären, was richtig und was falsch sei. In nahezu
paradoxer Weise nimmt Gotthelf damit selbst Teil am Prozess

der Säkularisierung. Sein Werk, entstanden in Opposition
zur Säkularisierung, kämpft gegen sie mit den ihr eigenen

Mitteln: mit einer Säkularisation der Predigt. In diesem
Sinne reiht sich Gotthelf ein in die literarische Tradition
der Schweizer Volksaufklärung. 3

Das Emmental als Lebensbuch
Das Paradoxale der Gotthelf-Rezeption besteht darin, dass

die grosse Beliebtheit Gotthelfs gerade nicht von dieser

Lehrhaftigkeit des Werks herrührt. Gotthelfs Leserschaft
hat sich – im Gegensatz übrigens zur Forschung – meist
nur wenig um die didaktische Zwecksetzung des Werks
gekümmert. Was Leserinnen und Leser an Gotthelf liebten

– und wohl auch heute noch lieben –, ist sein Realismus, seine

grosse Realitätsnähe in der Schilderung des bäuerlichen
Lebens. Das Emmental mit seiner Landschaft, den Dörfern
und Höfen mit ihren Knechten, Mägden, Bauern und
Bäuerinnen hat in Gotthelfs Werk eine Plastizität und Anschaulichkeit

erreicht, die in der Literaturgeschichte einmalig ist.
Geschätzt wurde Gotthelf seinerzeit vor allem vom gebildeten

Deutschland, unter anderem auch am preussischen Hof
in Berlin, kaum aber von den Emmentaler Bauern, denen
die Schriftstellerei ihres Pfarrers doch eher ein Ärgernis war.
Man hat sich deshalb zu Recht gefragt, ob die Bezeichnung
«Volksschriftsteller» überhaupt auf Gotthelf zutrifft.4

E s ist jedoch daran festzuhalten, dass ein Ausblenden
der Lehrhaftigkeit entschieden an Gotthelfs Intention
vorbeigeht. Der viel gelobte und allseits geschätzte
Detailrealismus von Gotthelfs epischem Erzählstrom darf nicht
isoliert betrachtet werden, denn er bildet die eine von zwei
Hälften; seine Funktion ist die Belehrung. Er dient als

Beispielbeleg für die höhere Wahrheit, um die es Gotthelf
letztlich geht, und hat somit Beweischarakter. Pierre Cimaz
hat mit seinem Gotthelf-Buch eingehend gezeigt, inwiefern
Gotthelf in seinem Romanwerk ein «doppelspuriges Vorgehen

» verfolgt, indem er «ständig die religiöse Wahrheit mit
der vertrauten Wirklichkeit» verknüpft.5 Gotthelf liest das

Emmental gleichsam als «Buch des Lebens» aus dem er

Beispiele schöpft, um die höhere Wahrheit, die der
göttlichen Schöpfung zugrunde liegt, zu belegen. Er stellt sich
mit diesem Vorgehen in eine theologische und philosophi-

Nr. 11, 2004 Schweizer Monatshefte 45



KULTUR Gotthelf, der paradoxe Prediger

sche Tradition, die aus dem christlichen Mittelalter über
Hamann, Herder, Jean Paul und die Romantiker ins 19.
Jahrhundert führt.6 Im «Buch des Lebens» das heisst in der
Wirklichkeit des Alltags, spiegelt sich die göttliche Wahrheit
und der göttliche Wille wider.
E in weiteres Paradox des Gotthelfschen Werkes besteht
darin, dass die höhere Wahrheit, die Gotthelf mit seinem

Erzählen vermitteln will, meist kaum mehr erkannt werden
kann. Dies veranschaulicht exemplarisch die bekannteste

von Gotthelf Erzählungen, «Die schwarze Spinne» von der
es über 30 Interpretationen gibt. Gotthelf schrieb die
Geschichte, um mit ihr bei seinen Leserinnen und Lesern den
«Glauben [zu] stärken, dass noch etwas Gutes an uns ist, dass

dieses Gute mit Gottes Hülfe und unter treuer Pflege Teufel

und Welt zum Trotze gedeihen werde mitten in dieser Zeit»
XVI, 445). Die Erzählung sollte «ein alter Spiegel für die

neue Zeit» 5, 231) sein, was bedeutet, dass Gotthelf –
entsprechend den zeitgenössischen Verfahren des historischen
Erzählens – ein Exempel aus der Vergangenheit vorstellen
wollte, das auch für die Gegenwart Gültigkeit hat. Die
«Schwarze Spinne» war somit von Gotthelf als Lehrdichtung

intendiert, als Erbauungsliteratur, die den Glauben an

Gott und den Menschen stärken sollte. Im Verlaufe ihrer
Rezeption wurde die «Schwarze Spinne» dann freilich ganz

anders verstanden. Ein zeitgenössischer Rezensent meinte
sogar maliziös: «Dieses Büchlein, das den Glauben stärken
soll, ist eben kein glänzender Beweis davon. […] Lieber Gott,
das Volk wird nach der symbolischen Bedeutung […] der
ekelhaften Spinne […] fragen, es wird den ganzen Kram nehmen,
wie er da steht, und Gotthelf hat nicht nur Niemand erheitert,
gebessert […] – er hat etwas Unnützes, wo nicht geradezu dem

Volke Schädliches geschrieben.» 7

I nterpretationen einer Spinne
Tatsächlich wurde die schauerliche Spinne zum Mittelpunkt

fast jeder Interpretation. Man wurde nie so recht
klug aus ihr und deutete sie deshalb immer wieder anders:
als Symbol der Pest, als «alles Grauen der Welt in allen
seinen Gestalten» Walter Muschg), als «orgiastischen
Hindrang zum Chaos, zur Weltzerstörung» Hermann Pongs),
als Manifestation des «Frauen- und Muttersymbols» Gustav
Hans Graber), als Mythisierung des «Zeitgeistes» Werner
Kohlschmidt), als Bild der «napoleonischen Ära» Jost
Hermand), als allegorische Verkörperung von Napoleon selbst
Klaus Lindemann) und vor nicht allzu – langer Zeit als

Strafgericht Gottes für eine fehlgeleitete Kirchengeschichte
Hans Bayer). Die Reihe könnte verlängert werden. Es ist

ein offensichtliches Charakteristikum von Gotthelfs Werk,
dass man dem Text – obwohl von Gotthelf ganz anders

intendiert – keine eindeutige Lehre entnehmen kann. Überspitzt

und in paradoxer Formulierung lässt sich Gotthelfs
Werk deshalb als «Lehrdichtung ohne Lehre» bezeichnen.
W ie in der Lehrdichtung üblich, spielen in Gotthelfs
Werk Exempel und Allegorie eine wichtige Rolle. Dass auch

sie von der paradoxalen Lehrhaftigkeit des Gotthelfschen
Erzählens infiziert sind, lässt sich gut an Gotthelfs «Elsi, die
seltsame Magd» erkennen. Der Exempelanspruch wird in
diesem Text ausdrücklich formuliert, allerdings nicht in
erster Linie für die Figur Elsi, sondern für die Nebenfigur
von Elsis Vater. Der ehemals reiche und vornehme Müller,
der sein Vermögen im Wirtshaus verschwendet und nach
seinem Konkurs bei den Bauern betteln muss, wird vom
Erzähler als abschreckendes Exempel für die Jugend hingestellt.
Der Müller als Exempelfigur ist ganz und gar Predigt; man
lernt aus ihm die biblische Wahrheit «Hochmut kommt vor
dem Fall» Sprüche 16,18).
W ährend bei der Gestaltung der Nebenfigur das «

Predigen in Lebenssprache» noch gelingt, funktioniert dies bei
den Hauptfiguren Elsi und Christen nicht mehr ohne
weiteres. Die Figuren sind so komplex oder realistisch gezeichnet,

dass ihr Exempelcharakter zusehends verschwindet. So
weiss man bei Elsi im Laufe des Geschehens immer weniger,
was man eigentlich von ihr halten soll. Anfänglich wird die
fremde Magd weitgehend positiv charakterisiert, und man
beginnt sie – im Gegensatz zu ihrem Vater – als positives
Exempel zu lesen. Für die Bäuerin etwa ist «Elsi ein Kleinod
[…], wie sie keines noch gehabt, wie es mit Geld nicht zu
bezahlen ist» XVII 135). Erzählerisch kulminiert der positive

Eindruck von Elsi in der Werbung des reichen Bauern
Christen. Christen ist gleichsam die Probe aufs Exempel; an

ihm muss sich Elsi bewähren, damit sie als positive Vorbildfigur

bestehen kann.
E lsi aber scheitert; anstelle des glücklichen Paares haben
wir am Schluss der Geschichte den brutalen Tod des Paares

auf dem Schlachtfeld. Verantwortlich für dieses Ende ist
wesentlich Elsis Inkognito oder ihre falsche Identität. Aus
Scham vor dem unrühmlichen Bankrott ihres Vaters hatte
Elsi ihre Heimat verlassen, und in der Fremde will sie nun
alle Spuren verwischen, die ihre wahre Identität aufdecken
könnten. Elsi steht nicht zu ihrer Vergangenheit, sie steht

nicht zu ihrer Familie, und letztlich steht sie deshalb auch

nicht zu sich selbst. Elsis Verschlossenheit, das sture
Festhalten an der Verleugnung der Vergangenheit, wertet in
der Fortführung der Geschichte die Figur zusehends um.
Von der Vorbildfigur wird Elsi immer mehr zum negativen
Exempel. Schliesslich ist sie dafür verantwortlich, dass der
abgewiesene Christen auf dem Schlachtfeld den Tod findet.
Elsis verzweifelter Rettungsversuch, der viel zu spät erfolgt,
ähnelt dabei fatal einem Selbstmord; Elsi stürzt sich in
hoffnungsloser Lage den französischen Soldaten entgegen und
wird von ihnen ebenfalls niedergemacht.

E lsis Tod: Leere statt Lehre
Teufel und Gott, Tod und Leben stehen einander in der

Figur Elsis unvermittelt gegenüber. Was bezweckt Gotthelf
mit dieser Divergenz? – Bezeichnenderweise beendet Gotthelf

seinen Text nicht mit einer Lehre, sondern mit einer
Leerstelle. Die Geschichte hört auf, ohne dass der Erzähler

46 Nr. 11, 2004 Schweizer Monatshefte



den Leserinnen und Lesern eine Moral nahe legen würde.
Der allerletzte Satz thematisiert anspielungsreich gerade die
Offenheit des Schlusses, denn es heisst da: «aber im wilden
Gefecht habe man nicht Zeit zu langen Fragen» XVII 157)
Elsi wird somit endgültig zu dem, als was sie der Titel
einführt: zur Seltsamen – oder zum Rätsel.
W ie man den Verlauf der Figurentwicklung von Elsi
deuten soll, bleibt unklar. Hat Gotthelf eine Figur geschaffen,

die sich ihm – wie man das von anderen seiner Gestalten
weiss – im Verlaufe des Erzählens unter der Hand veränderte

und ihn vom ursprünglichen Plan abbrachte? Oder war
Sie von Anfang an als Rätsel konzipiert? Die Rätselhaftigkeit
der Figur wirkt jedenfalls geradezu als Provokation und
animiert im Zusammenhang mit dem Exempelanspruch der
Geschichte die Leserinnen und Leser zur Deutung.

Die Widersprüchlichkeiten deuten darauf hin, dass man
Gotthelfs Text allenfalls als Allegorie verstehen sollte. Es ist
ein Kennzeichen der tota allegoria, dass sie keine expliziten
Angaben zu einem allegorischen sensus macht, dass sie aber

gewisse Hinweise gibt, damit man überhaupt auf die Idee

kommt, es könnte sich beim Text um eine Allegorie
handeln. Laut Gerhard Kurz ist unter anderem so ein Hinweis
die «immanente Absurdität oder Widersprüchlichkeit»8 im
wörtlichen Verständnis, und zwar genau von der Art, wie sie

für die widersprüchliche Charakterzeichnung Elsis zutrifft.
Elsis Rätselhaftigkeit kann also durchaus als Allegoriesignal
verstanden werden, als Aufforderung dazu, Gotthelfs Text
allegorisch zu verstehen.

Der Kontext, der zum Verständnis der allfälligen
Allegorie angewendet werden muss, kann nur der
politischhistorische sein, denn das Ende der Geschichte wird von
Gotthelf auffällig mit historischen Ereignissen rund um
den Untergang des alten Freistaates Bern im März 1798
in analoge Engführung gebracht: Christens vergeblicher
Kampf gegen Elsis Verweigerung oder Hochmut erfolgt
analog zum vergeblichen Kampf des alten Bern gegen die
Franzosen. So gesehen fällt auf, dass Elsi durchaus als

Verkörperung des Berner Volkes figurieren könnte. Was Gotthelf

von Elsi sagt, gälte dann im allegorischen Transfer für
die Berner insgesamt.

Die paradoxale Lehrhaftigkeit von Gotthelfs Werk ist
eine Funktion des säkularen Mediums, das Gotthelf für
seine «Predigt» verwendet. Im Medium der Literatur
verändert sich die Predigt. Die Umsetzung in Lebenssprache

geht einher mit einer Verunklarung oder gar Auflösung
der Lehre. Gotthelf berichtet aus dem «Buch des Lebens»

so anschaulich und genau, dass man seinen Texten kaum
mehr eine einfache Wahrheit oder Lehre zuordnen kann.
Gottfried Keller diagnostizierte nichts anderes als dies, als er

vom «komischen kleinen Zielchen» sprach, an das Gotthelfs
Erzählen jeweils gelange, und daneben den Weg zu diesem

Ziel als «schöner und reicher» als «Genuss und Gewinn für
uns alle» lobte.9

KULTUR Gotthelf, der paradoxe Prediger

1) Jeremias Gotthelf Albert Bitzius), Sämtliche Werke in 24 Bänden
und 18 Ergänzungsbänden. München/Bern: Eugen Rentsch Verlag,
1911ff., seit 1916 Erlenbach/Zürich. – Zitate aus den 24 Hauptbänden
sind mit römischer Bandnummer und arabischer Seitenzahl, aus den 18
Ergänzungsbänden mit arabischer Bandnummer und arabischer Seitenzahl

nachgewiesen.

2) Vgl. Pierre Cimaz, « Jeremias Gotthelf 1797– 1854). Der Romancier
und seine Zeit» Aus dem Französischen von Hanns Peter Holl. Tübingen:

1998, S. 39ff.

3) Vgl. Wolfgang Braungart, «Aufklärungskritische Volksaufklärung.
Zu Jeremias Gotthelf » In: «Fabula, Zeitschrift für Erzählforschung»

Bd. 28, 1987, S. 185-226.

4) Vgl. Eduard Strübin, «Jeremias Gotthelf als ‹Volksschriftsteller›»

In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde. Vierteljahrschrift im Auftrag
der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde hgg. von Ueli Gyr.
Bd. 79, Basel: 1983, S. 42-62.

5) Vgl. Cimaz wie Anm. 2), S. 49.

6) Vgl. Peter Rusterholz, «Gotthelfs ‹Wie Anne Bäbi Jowäger haushaltet›
und wie es ihm mit dem Doktern geht»: Historischer Anlass und aktuelle

Bedeutung. In: «Erzählkunst und Volkserziehung. Das literarische
Werk des Jeremias Gotthelf.» Tübingen: 1999, S. 51.

7) Ludwig Seeger, Schweizerische Belletristik. In: «Einundzwanzig
Bogen aus der Schweiz.» T. 1. Zürich: Literarisches Comptoir, 1843,
S. 332f. – Wieder abgedruckt in: Wolfgang Mieder: «Jeremias Gotthelf.
Die schwarze Spinne. Erläuterungen und Dokumente.» Stuttgart:
Reclam 1983, S. 49f.

8) Gerhard Kurz, «Zu einer Hermeneutik der literarischen Allegorie»

In: Walter Haug Hg.): «Formen und Funktionen der Allegorie.»
Symposion Wolfenbüttel 1978. Stuttgart: 1979, S. 17f.

9) Vgl. Gottfried Keller, Jeremias Gotthelf Albert Bitzius). «Erlebnisse
eines Schuldenbauers.» In: Blätter für literarische Unterhaltung Nr. 9,

1. März 1855; Text wieder abgedruckt in: Gottfried Keller: Sämtliche
Werke. Bd. 22: Aufsätze zur Literatur und Kunst, Miszellen, Reflexionen.

Bern: 1984, S. 106f.

Michael Andermatt, geboren 1956, ist Titularprofessor für
Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an der Universität Zürich.

Nr. 11, 2004 Schweizer Monatshefte 47


	Der paradoxe Prediger

