
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 9-10

Artikel: Wetten für die Seligkeit

Autor: Marx, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR Pascals Wette

Hieb- und stichfest beweisen lässt sich

die Existenz Gottes nicht. Wer nicht glaubt,
den kann die Mathematik auch nicht
überzeugen. Das gilt auch für die Wette von Blaise

Pascal, der Mitte des 17. Jahrhunderts die
Zweifler doch noch auf die rechte Bahn zu

bringen versuchte. Weniger Mathematik,
so zeigt der folgende Beitrag, kann daher auch
weniger Aberglauben bedeuten.

Wetten für die Seligkeit

Wolfgang Marx

Vor langer Zeit, und das war für sie gar keine gute, musste

sich die Philosophie den Theologen als Magd verdingen. Ihr
wurde die Aufgabe zugeteilt, das, was man zu glauben hat,
auch zu beweisen; aber genauso gut hätte man damals versuchen

können zu beweisen, dass der Mond aus Jodine besteht.

Wenn man das Beste nicht tun kann, dann muss wenigstens
das Zweitbeste versucht werden. So kam Pascal auf die
glorreiche Idee, allen Zweifelnden eine Wette anzubieten, um
sie davon zu überzeugen, dass die Existenz Gottes zwar nicht
beweisbar, es aber dennoch nach menschlichem Ermessen

vernünftig sei, an sie zu glauben.
Seine Argumentation erscheint makellos. Da wir keine

sicheren Anhaltspunkte dafür haben, ob Gott existiert oder
nicht, schlägt er vor, wie beim Werfen einer Münze, für die
beiden möglichen Ereignisse die gleiche Wahrscheinlichkeit
anzusetzen. Als nächstes müssen in Kosten- und Nutzenfragen

Festsetzungen gemacht werden. Pascal schlägt vor, den
Nutzen des Glaubens im Falle der Existenz Gottes auf plus

unendlich festzulegen, den Schaden des Nichtglaubens auf
minus unendlich. Das steht für den Erwerb des Himmelreichs

und die Verbannung in die Hölle. Sollte Gott nicht
existieren, gäbe es zwar keine Rendite des Glaubens, aber

auch keine Kosten. Hier liegt ein Schwachpunkt der
Argumentation; denn natürlich ist die ewige Seligkeit keineswegs

zum Nulltarif zu haben. Es sind emotionale, intellektuelle
und durchaus auch materielle Opfer zu bringen; aber – so

könnte man argumentieren – was ist das schon gegen das

Himmelreich? Akzeptiert man die Vorgaben Pascals, gibt es

nur eine vernünftige Alternative, nämlich auf die Existenz
Gottes zu setzen.
W er aber mag schon behaupten, seine subjektive
Wahrscheinlichkeit für die Existenz Gottes sei null? Gibt es aber

auch nur einen klitzekleinen Restzweifel in dieser Sache,

dann hat Pascal schon gewonnen; denn selbst ein sehr
kleiner Wahrscheinlichkeitswert führt zu einem unendlich
grossen Erwartungswert für Nutzen und Schaden, wenn
man ihn mit unendlich multipliziert.
H ier kann nun der nächste Zweifel an den Vorschlägen
Pascals angemeldet werden: Ist die Annahme eines unendlichen

Nutzens vertretbar? Der Wert einer Sache wird ja

nicht in einem Ideen-Himmel der wahren Preise ein für
allemal festgeschrieben, er ergibt sich von Fall zu Fall aus dem,
was Leute bereit sind, für diese Sache zu bezahlen. «Wert»
oder «Nutzen» sind somit subjektive Kategorien. Dieselbe
Sache erscheint nicht allen Menschen gleich wertvoll, nicht
einmal das Himmelreich, wie Ludwig Thomas Geschichte
vom Münchner im Himmel lehrt. Der Dienstmann Aloysius

jedenfalls wäre lieber im Hofbräuhaus als mit einer
goldenen Harfe auf Wolke sieben beim Halleluja-Singen.

Lieber richtig als ewig tot
Diese Geschichte verweist auf einen kritischen Punkt: es ist
nie wirklich klar geworden, was das Angebot ist, um das

gewettet wird. Bedeutet ewiges Leben nur Business as usual? Ist
das himmlische Jerusalem nur ein Abbild des irdischen, wie
Swedenborg uns weiszumachen versucht, der angeblich dort
war? Wer seinen strohtrockenen Bericht über die Vereine
der Engel und Geister liest, hat keinen Zweifel, dass diese

eine ordnungsgemässe Satzung mit vielen Paragraphen,
einen Vorsitzenden, mindestens zwei Beisitzer und einen
Kassenwart haben. Auch auf Nachtmütze und Pantoffeln,
die Pferdekutsche und die Annehmlichkeiten des Ehelebens

muss da keineswegs verzichtet werden. Das ist schon
fast so gut wie das Paradies des Alten vom Berge, in dem
die verdienten Märtyrer des Glaubens die Ewigkeit mit so

attraktiven wie willigen weiblichen Wesen durchleben können.

Es gehört wohl ein reichlich kindliches, wenn nicht gar

kindisches Gemüt dazu, dergleichen zu erträumen.
W ie aber dann? – Liegt die ewige Seligkeit gar nicht
im Tun, sondern allein im Fühlen? Dann wäre wohl jeder
Opiumesser schon besuchsweise im Himmel gewesen, was

erklärt, warum ihm alle irdischen Dinge so unbedeutend
werden. Nirwana hat man diesen Zustand im Osten
genannt, und mir ist nie ganz klar geworden, ob man ihn ein
ewiges Leben oder einen ewigen Tod nennen soll. Wäre es

wirklich eine soviel schlechtere Alternative, den Rest der

Ewigkeit «richtig» tot zu sein?

Der tatsächliche Wert einer Katze im Sack ist schwer zu
beziffern; aber es ist sicher problematisch, ihn schlicht auf
unendlich zu veranschlagen. Man könnte allenfalls eine
indirekte und immer nur individuell gültige Schätzung dieses

Wertes gewinnen, wenn man beobachtet, was eine Person

dafür zu bezahlen bereit ist. Setzen wir den Fall, ein Mensch
sei Millionär und auch ein Christ. Er liest im Neuen Testa­ment,

dass eher ein Kamel durch ein Nadelöhr geht, als

dass ein Reicher ins Himmelreich kommt. Wenn er diese

Aussage seines Erlösers ernst nimmt und wenn er das ewige

50 Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte



KULTUR Pascals Wette

Leben für so wertvoll erachtet, wie Pascal das vorschlägt,
dann müsste er, ohne zu zaudern, sein Geld den Armen
geben und trotzdem überzeugt sein, letztendlich ein gutes

Geschäft gemacht zu haben. Wäre er nicht bereit dazu, sein

Geld herzugeben, dann könnte man, von dieser Tatsache
ausgehend, den Nutzwert beziehungsweise den Schaden
abschätzen, die Paradies und Hölle für ihn maximal
bedeuten, vorausgesetzt, man kennt auch seine subjektive
Wahrscheinlichkeit für die Existenz Gottes. Setzen wir
diese auf p 0.9 an – das ist weitaus höher als die blosse

Zufallserwartung, die Pascal vorschlägt –, dann ergibt sich,
dass erwarteter Schaden wie Nutzen kleiner als circa 1,2
Millionen sein müssen. Er kann also bei einer Investition
einerseits nicht in die Gewinnzone gelangen, andererseits ist
der im Falle der Zahlungsverweigerung zu erwartende Verlust

nicht grösser als der zu zahlende Einsatz. Es ist für ihn
also unter beiden Aspekten sinnvoll, sein Geld zu behalten.
Da das Durchschnittsvermögen vieler deutlich unter einer

Million liegt und die allermeisten von ihnen ihr Geld nicht
unter die Armen verteilen, können wir davon ausgehen,
dass Pascal den Marktwert des Himmelreichs beträchtlich
überschätzt hat.

Die Zahlen werden für ihn noch ungünstiger, wenn
man von einer nur sehr geringen Glaubensgewissheit
ausgeht. Tatsächlich funktioniert das Argument Pascals nur
dann mit Sicherheit, wenn man den Wert des Paradieses

auf unendlich ansetzt. Das ist jedoch eine Grösse, die nur
in der Mathematik einen Sinn hat, nicht im Leben. Die
Psychologie hat längst herausgefunden, dass der Nutzen
nicht in den Himmel wachsen kann, sondern sich einem
Grenzwert nähert, der menschlichen Vorstellungs- und
Handlungsmöglichkeiten gemäss ist. Wenn nun ein
Mensch den Wert des nicht wirklich deklarierten Angebots
Himmelreich nicht allzuhoch veranschlagen mag und wenn
darüber hinaus seine subjektive Wahrscheinlichkeit für die
Existenz Gottes eher minimal ist, hat es für ihn wenig Sinn,
auf diese Existenz zu wetten.

Nun mag vielleicht die Aussicht auf ewiges Lobsingen
des Herrn manchem nicht allzu verlockend erscheinen; aber

was ist mit der Hölle? Wiegt nicht befürchtetes Ungemach
schwerer als erhoffter Gewinn? Die Psychologie jedenfalls
glaubt herausgefunden zu haben, dass in dieser Hinsicht
eine Asymmetrie besteht zwischen der subjektiven Nutzenund

Schadenfunktion. Beide bewegen sich jedoch in Richtung

auf endliche Grenzwerte. Was jenseits dieser Werte
liegt, bleibt für uns letztlich unfassbar und kann daher nicht
erlebens- und verhaltensrelevant werden.
A n dieser Stelle ist noch ein weiteres Argument zu
diskutieren, das Pascal gar nicht auf seiner Rechnung hatte. Selbst

wenn jemand die Möglichkeit der Existenz eines göttlichen
Wesens nicht gänzlich ausschliessen mag, muss er allein
deshalb noch lange nicht an die Existenz einer Hölle im
Sinne einer ewigen Folterkammer glauben. Da jede
Verfehlung endlich ist, kann eine gerechte Strafe nie unendlich

sein. Das wäre nur grausam und zudem auch völlig sinnlos;
denn da sie nicht der moralischen Besserung dienen kann

– es gibt ja kein nachher – kann eine ewige Folter allenfalls
dazu dienen, masslose Rachegelüste zu befriedigen. Sollte
ein Gott dergleichen wirklich nötig haben? Ist es nicht sehr

viel wahrscheinlicher, dass sich in all den grausigen
Höllenphantasien sehr irdische Ressentiments artikulieren?

Der Lohn der Qual
Tatsächlich ist «Hölle» ein so schlecht definierter Begriff wie
«Himmelreich» Die Ewigkeit am Marterpfahl erscheint als

nicht minder kindische Phantasie als die eines ewig willigen
Harems. Wenn man dem Begriff Hölle überhaupt einen
einem gerechten Gott angemessenen Sinn geben will, kann
er allenfalls das ewige Getrenntsein von Gott bedeuten,
also den ewigen Tod. Nun ist aber dieser, wenn wir den

Mut haben, die Dinge realistisch zu sehen, genau das, was

allen lebenden Wesen zugeteilt ist. Dass man diese Aussicht
nicht nur negativ konnotieren kann, belegt das Konzept des

Nirwana. Der Gedanke an eine ewige Ruhe kann durchaus
etwas Tröstliches haben. Und ist es nicht gerade seine
Endlichkeit, die das irdische Leben so ungemein kostbar macht?

Hätten wir Jahre wie Sand am Meer, dann wären sie auch

nicht mehr wert als Sand am Meer. Man kann sogar
mutmassen, dass selbst ein Gott ein ewiges Leben nur schwer
ertragen kann, ohne auf absonderliche Gedanken zu kommen

– beispielsweise den, sich nach ein oder zwei um sich
selber kreisenden Ewigkeiten plötzlich auf das Abenteuer
einer Schöpfung einzulassen. Was hat er eigentlich vorher
gemacht? Und wäre er nicht besser dabei geblieben? Diese
ketzerische Frage der Gnostik ist nie befriedigend
beantwortet worden; denn an der ewigen Qual der Verdammten,
die Gott bei seinem Schöpfungswerk ja wissend und also

billigend in Kauf genommen haben muss, scheitert jede
Theodizee. Es ist nicht fair, die Risiken eines solchen
Projekts auf seine Opfer abzuwälzen. Wenn dieser hohe Preis
nicht zu vermeiden war, dann wäre es anständiger gewesen,

die Schöpfung zu unterlassen. Daraus lässt sich so etwas wie
ein moralischer Beweis für die Nichtexistenz eines
Schöpfergottes oder doch zumindest für die Nichtexistenz einer
ewigen Folterstätte ableiten.
A m Ende zeigt sich, dass die Wette Pascals wohl nur
denjenigen annehmbar erscheint, die eh schon glauben;
aber gerade die benötigen seine Argumentations-Krücke
nicht. Zudem bleibt anzumerken, dass die Überlegungen
Pascals am Kern dessen vorbeigehen, worum es sich beim
Glauben handelt. Man kann nicht einfach aus
Nützlichkeitserwägungen heraus beschliessen, ab sofort dieses oder
jenes zu glauben. Der Glaube ist, wie Kierkegaard das

eindrucksvoll beschrieben hat, ein Sprung ins Absurde. Ein
Kerl, der spekuliert, kann diese Übung nur verfehlen.

Wolfgang Marx, geboren 1943, ist Ordinarius für Allgemeine
Psychologie an der Universität Zürich.

Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte 51


	Wetten für die Seligkeit

