Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 9-10

Artikel: Kant und die freie Form

Autor: Esser, Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FOKUS Kant V: Asthetik im 21. Jahrhundert

Das Wahre, das Gute und das Schéne je als
autonome Bereiche zu begriinden, ist Kants
Verdienst. Dieser fiinfte Beitrag zu Kants
Wirkung auf das philosophische Denken
unserer Zeit zeigt, dass seine Begriindung der
Autonomie der Kunst nichts von ihrer argu-
mentativen Kraft eingebiisst hat. Anhand eines
zunichst negativen Massnahmenkatalogs

kann ein Kunstwerk daraufhin befragt werden,
ob sein vermeintlich isthetischer Wert sich
nicht doch aus fremden Quellen, aus mora-
lischem oder aus bloss privatem Interesse
speist. Statt eine dogmatische Definition «des
Schénen» zu liefern, ruft Kant zum selbstin-
digen, dsthetischen Reflektieren auf.

Kant und die freie Form

Andrea Esser

«Uber Geschmack lisst sich nicht streiten» heisst es im
Sprichwort, und so scheint jede Diskussion tiber verbindli-
che Kriterien des Schonen oder #sthetisch Wertvollen ganz
tiberfliissig zu sein. Freilich lassen sich psychologische und
soziologische Untersuchungen dariiber anstellen, welche
sozialen Gruppen welchen Stil zu welcher Zeit oder auch in
welchem Alter bevorzugen. Doch viele vordergriindig wegen
ihrer Schonheirt geschitzten Gegenstinde erweisen sich gera-
de im Rahmen solcher Analysen als blosse «Prestigeobjekte»,
die nur der Selbstprisentation des Individuums oder seiner
Zuordnung zu sozialen Gruppen dienen. Die Ursachen zu
Ubereinstimmungen in Geschmacksfragen scheinen also vor
allem sozialer Natur zu sein. Unsere dsthetischen Vorlieben,
so konnte man schliessen, entstammen weniger einem re-
flektierten Urteilsvermdgen, sondern sind die Wirkung ge-
sellschaftlicher Prigungen. Ganz so muss wohl auch Kant in
seinen fritheren Jahren gedacht haben. Denn in der «Kritik
der reinen Vernunft» von 1781 liest man: «Die Deutschen
sind die einzigen, welche sich jetzt des Wortes Asthetik bedienen,
um dadurch zu bezeichnen, was andere Kritik des Geschmacks
heissen. Es liegt hier eine verfehlte Hoffnung zum Grunde, die
kritische Beurteilung des Schionen unter Vernunfiprinzipien zu
bringen und die Regeln derselben zur Wissenschaft zu erheben.
Allein, diese Bemiihung ist vergeblich.»

38

Bemerkenswert aber erschien Kant das Phinomen, dass wir
in unserem Sprechen einen Unterschied machen zwischen
angenchmen und schonen Dingen. Die Schénheit schrei-
ben wir einem Gegenstand fast wie eine Eigenschaft zu,
so Kant, und wir sind auch gar nicht bereit, von unserem
Urteil abzuriicken, wenn jemand eine andere Meinung dus-
sert. Vielmehr «fordern» wir, wie Kant bemerkt, von allen
anderen, sie sollten auch so urteilen wie wir, ja wir «tadeln»
sie sogar, wenn sie anders sprechen. Ein merkwiirdiges
Phinomen, das darauf schliessen lisst, dass Urteile iiber
die Schonheit einen héheren Verbindlichkeitscharakter
besitzen als etwa Urteile, in denen wir nur iiber unsere
personlichen Vorlieben sprechen.

Dieses Phinomen (und die Herausforderung, die be-
reits ausgefiithrten Teile seiner Philosophie in einen sys-
tematischen Zusammenhang zu setzen) regte Kant zum
Uberdenken seiner frithen Position an. Woraus man schen
kann, dass er «kritisches» Denken nicht nur im Allgemeinen
propagierte, sondern auch bereit war, es schonungslos auf
die eigenen Uberzeugungen anzuwenden. In seinem Spit-
werk, in der «Kritik der Urteilskraft» von 1790, und auch
in vielen Briefen kann man lesen, dass ihn dieses kritische
Uberdenken «ganz zu seiner cigenen Uberraschung», wie er
es formuliert, viele Jahre nach der «Kritik der reinen Ver-
nunft» — neben unserem Vermdgen zur Erkenntnis und zur
moralischen Beurteilung — noch ein weiteres Vermégen mit
«verniinftiger» Grundlage entdecken liess: das Vermédgen
des Geschmacks bzw. der dsthetischen Beurteilung.

Die Frage, die Kant in diesem Zusammenhang inter-
essierte, lautet: Mit welchem Recht fillen wir Urteile, die
sich ganz offensichtlich nicht durch allgemeine Gesetze be-
weisen lassen, mit denen wir aber dennoch den Anspruch
erheben, dass andere ihnen zustimmen sollen? Anders for-
muliert: Lassen sich Bedingungen angeben, unter denen wir
einen Gegenstand — zum Beispiel ein Werk der Bildenden
Kunst — zu Recht als dsthetisch wertvoll bezeichnen? Dabei
muss man sich klarmachen, dass diese Fragen nach dem
Rechtsgrund einer Urteilsform nicht darauf abzielen, eine
psychologische oder soziologische Antwort beizubringen.
Von solchen Formen des FErklirens hat Kant nimlich nicht
viel gehalten. Sie seien, wie er in der «Kritik der Urteilskrafe»
formuliert, «ohne Ende hypothetisch». Auf ihrer Grundlage
lasse sich zwar gewiss viel Wahres iiber die tatsichliche
Entstechung unserer Vorlieben herausfinden, vielleicht
aber sogar zuviel. Denn man wird nie recht entscheiden
konnen, welche von all den méglichen Erklirungen nun
gerade diejenige ist, die das fragliche Phinomen wirklich
— und das heisst notwendig und als solches — erklirt. Was
Kant mit der Frage nach den Rechtsgriinden oder, wie
er es formuliert, nach den «Bedingungen der Miglichkeit»
dsthetischer Urteile untersuchen wollte, waren nicht die
tatsichlichen Einfliisse, denen unser Geschmack faktisch
unterliegen mag, sondern die logischen Voraussetzungen
korrekeer dsthetischer Urteile. Es geht also um eine in dem

Nr. 9/10, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Sinne kritische Untersuchung, als danach gefragt wird, was
wir denn, wenn wir so urteilen und sprechen, korrekeerwei-
se meinen konnen. Worauf wir uns beziehen sollen, wenn
wir isthetisch urteilen wollen und nicht zuletzt auch, ob
sich iiberhaupt allgemeine Griinde angeben lassen fiir eine
solche Art von Urteilen. Kritische Untersuchungen dieser
Art hat Kant zu einem fritheren Zeitpunkt schon fiir unsere
Erkenntnisurteile in der «Kritik der reinen Vernunft» und
fir unsere moralischen Urteile in der Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten und in der «Kritik der praktischen
Vernunfr angestelle. In diesen Schriften wurde jeweils eine
Idealform des betreffenden Urteilstyps herausgearbeitet und
unangemessenes Sprechen sowie damit verbundene unange-
messene Anspriiche an sich selbst aufgeklirt.

Unterhaltung ist keine Kunst
Auch wenn der Kantische Anspruch an eine theoretische
Erkldrung eines Phinomens recht hoch erscheint, so zeigt
sich doch, dass andererseits die Behauptungen, zu denen
er durch die kritische Untersuchung unserer isthetischen
Urteile gelangt, durchaus bescheiden ausfallen. Statt uns
vollmundig mit Definitionen zu versorgen, die ein fiir alle-
mal festlegen, was das Schone und was die Kunst ist, fithrt
er in kritischer Auseinandersetzung mit dogmatischen Po-
sitionen ein Gedankengebiude vor, das uns mit Methoden
mehr denn mit Ergebnissen versorgt. Der positive Ertrag
scheint auf den ersten Blick durchaus gering. Es geht um
Kritik und darum, was alles nicht gemeint sein kann, wenn
man behauptet, etwas sei schon oder etwas habe istheti-
schen Wert.

Kant entwickelt seine Asthetik zunichst einmal auf der
Grundlage von vier Thesen tiber das dsthetische Urrteil. Sie
werden in der Kritik der Urteilskraft — genauer in deren
erstem Teil, der Kritik der dsthetischen Urteilskraft — ein-
gefithre und gelten durchaus als etwas dunkel, was nicht
zuletzt daran liegt, dass ihre Formulierung dem ersten
Anschein nach paradox anmutet. Im Rahmen der soge-
nannten «Analytik der dsthetischen Urteilskraft» erweisen
sie sich als Momente, und man koénnte statt dessen auch
sagen, sie bildeten vier Hinsichten, auf die «wir acht haben»
miissen, wenn wir ein dsthetisches Urteil fillen wollen und
nicht etwas anderes. Dabei ist zu beachten, dass Kant den
Bereich des Asthetischen keineswegs auf die Bildende Kunst
beschrinkte, sondern auch die Sprachkunst, die Musik und
sogar die Naturschonheit, ja iiberhaupt alles, sofern es von
uns wahrgenommen und reflektiert werden kann, als mog-
liche Gegenstinde dsthetischer Beurteilung ansah.

Das erste Moment des isthetischen Urteils lautet nun:
«Geschmack ist das Beurteilungsvermigen eines Gegenstandes
oder einer Vorstellungsart durch ein Woblgefallen oder Missfal-
len ohne alles Interesse.» Schon diese erste Bestimmung hat
der Kantischen Asthetik viel Widerspruch eingebracht.
Wohlgefallen, aber ohne alles Interesse? Warum sollten
wir uns einem Gegenstand oder sogar einem Kunstwerk

Nr. 9/10, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE

FOKUS Kant V: Asthetik im 21. Jahrhundert

zuwenden, wenn wir gar kein Interesse an ihm nehmen?
Worum es Kant aber geht, wenn er dem «/nzeresse» jede Be-
teiligung an der Frage abspricht, «ob ein Gegenstand schin
sei oder nicht», ist folgendes: Oft gefallen uns Gegenstinde,
weil wir sie gerne besitzen oder gebrauchen wiirden. Wir
verbinden mit diesen Dingen ein Wohlgefallen, weil wir ein
Interesse an thnen nchmen, aber eigentlich nicht an ihrer
Schénheit, sondern vielmehr an ihrer Existenz, an dem Ge-
danken, dass es «schén», oder sollte man nicht besser sagen:
dass es «angenehm» wire, sie zu besitzen. Der Grund fiir
unser positives Urteil liegt also weniger in der besonderen
Gestalt oder Beschaffenheit des Wahrgenommenen selbst,
als vielmehr darin, dass diese Gegenstinde in unser per-
sonliches «Bediirtnisprofil» passen. Kant schliesst mit die-
sem ersten Moment das Interesse als Grund des Urteilens
aus, um die Vereinnahmung des Schonen und der Kunst
durch unseren privaten Willen, durch unser personliches
Gefiihl oder — auf der Theorieebene gesprochen — durch
eine «Asthetik des Gefilligen» abzuschlagen. Urteile iiber
das Schéne sollen also nicht mit Urteilen iiber das Ange-
nehme verwechselt werden. Kann man daraus auch einen
Anspruch an die Gegenstinde des Schénen entwickeln?
Nun: zumindest soweit als alle Wahrnehmung und auch
alle «Kunst» zu kritisieren wire, die nur und unmittelbar
auf den Affekt und den Effekt setzt, die also keinen Raum
fiir eine Reflexion lisst. Sie diirfte nicht mit dem Pridikat
«schén» belegt werden und wire auch keine Kunst im Kan-
tischen Sinne, sondern Unterhaltung. Das ist das Ergebnis
des ersten Moments.

Nicht alle «Heiligen Georgs» sind schon
Das zweite fordert: «Schin ist, was obne Begriff allgemein ge-
Jéllt.» Begriffe sind gerade bei der Betrachtung von Kunst-
werken schnell zur Hand. Im allgemeinen sorgen sie dafiir,
dass wir uns verstindigen kiénnen und dass wir trotz un-
terschiedlichen Sinneseindriicken dasselbe meinen kénnen.
Entsprechend umfasst ein und derselbe Begriff die verschie-
densten Wahrnehmungen. Doch daraus, so die Kantische
Uberlegung, konnen wir nicht schliessen, dass diese alle
auch gleichermassen schén seien. Nehmen wir als Beispiel
etwa das Sujet «Heiliger Georgr. Es wurde von Altdorfer,
von Mantegna und von Raffael ins Bild gesetzt. Aber wenn
wir die jeweils bestimmte Darstellung danach beurteilen, ob
sie «schén» oder «isthetisch gelungen» ist, dann lisst sich
das nicht aus den allgemeinen Merkmalen der Darstellung
ableiten, also aus denen, die sie erkennbar zu einer Darstel-
lung der Legende des Heiligen Georg machen, sondern nur
aus der jeweils besonderen Gestaltung der Darstellung bzw.
aus der in Raum und Zeit «gegebenen Form», wie Kant es
formuliert. Deshalb ist das idsthetische Urteil auch immer
nur ein «einzelnes Urteil», denn daraus, dass man eine be-
stimmte Darstellung — zum Beispiel des Heiligen Georg von
Altdorfer — als schon beurteilt, kann man nicht schliessen,
dass grundsitzlich alle Darstellungen des Heiligen Georg

39



FOKUS Kant V: Asthetik im 21. Jahrhundert

«schon» seien oder es sein wiirden. Betrachtet man die Din-
ge so, sind fiir die Expressivitit kiinstlerischer Darstellung
und damit auch fiir ein entsprechendes idsthetisches Urteil
konstitutiv: die Darstellungselemente in ihrer jeweiligen
Anordnung, die Komposition, der «Bau» eines Werkes,
nicht aber der damit vermittelte Begriff. Diese Uberlegung
lasst sich natiirlich auch kritisch gegen manche Werke der
Kunst selbst wenden.

Ganz in diesem Sinne hat etwa Nietzsche das Selbst-
verstindnis der — aus seiner Sicht — allzusehr dem Begriff
verhafteten Kiinstler seiner Zeit beklagt: «Keiner ist einfach
Maler; alle sind Archiologen, Psychologen, In-Scene-Serzer
irgendwelcher Erinnerungen oder Theorie. Sie gefallen sich
an unsrer Evudition, an unserer Philosophie. Sie sind, wie wir,
voll und iibervoll von allgemeinen ldeen. Sie lieben eine Form
nicht um das, was sie ist, sondern um das, was sie ausdriickt.
Sie sind die Sohne einer gelehrien, gequiilten und reflektirten
Generation Tausend Meilen weit von den alten Meistern, wel-
che nicht lasen, und nur dran dachten, ihren Augen ein Fest
zu geben.»! Was aber bedeutet es, «den Augen ein Fest zu
geben» und eine Form zu schaffen, die wir ohne Interesse
und ohne Begriff dennoch alle gleichermassen als dsthetisch
wertvoll beurteilen kénnen?

Zur Klirung dieser Fragen tragen die beiden anderen
Momente des isthetischen Urteils etwas bei. Das dritte Mo-
ment des dsthetischen Urteils bezeichnet die Schonheit als
eine Form der Zweckmiissigkeit eines Gegenstandes, sofern
sie ohne Vorstellung eines Zwecks an ihm wahrgenom-

men wird. Schonheit ist also eine Zweckmissigkeit ohne
Zweck.

Der Massstab liegt im Werk

Das ist eine der ritselhaftesten Bestimmungen, um deren
Aufhellung sich viele Interpretationen bemiiht haben
und noch bemiithen. Denn wenn etwas als zweckmiissig
erscheint, dann ja wohl hinsichtlich eines bestimmten,
angebbaren Zwecks. Doch diesen kénnte man zum einen
problemlos in Begriffe fassen und zum anderen wiirde ein
Zweck der Darstellung eine Funktion zumessen. Sie finde
dann ihr Mass an etwas, das mit ihr selbst gar nichts zu
tun hat, sondern das wir gleichsam von aussen an sie her-
antragen. Der Bildungsauftrag der Kunst wire ein solcher
Zweck, die Entlastung von den Hirten des Lebens, die Ver-
mittlung moralischer Werte oder auch nur die Funktion,
eine leere Wand zu fiillen und zum Sofa zu passen. Was
an einer Darstellung kann uns aber den Eindruck einer
Zweckmiissigkeit verschaffen, wenn ihr Zweck dabei keine
Rolle spielen soll?

Im Zusammenhang mit der Zweckmissigkeitsforderung
erwihnt Kant eine nicht minder ritselhafte Theoriefigur:
das sogenannte «Spiel der Vermdigen». Eine Darstellung,
so Kant, soll zweckmiissig dafiir sein, dass sich bei ihrer
Kontemplation ein harmonisches, spielerisches Verhiltnis
zwischen «Einbildungskraft» und «Verstand» herstellen lasst

40

und sich daraus —also nicht aus der unmittelbaren Wirkung
des Wahrnehmungseindrucks und auch nicht aus unserem
Wissen oder der intellektuellen Dimension des Werkes —ein
Lustgefiihl autbaut. Eine Harmonie soll sich ergeben aus
sinnlichen (dafiir steht die Einbildungskraft) und geistigen
Strukturen (hierfiir steht der Verstand). Was kann man sich
darunter vorstellen? Nicht nach einem bestimmten Zweck
zu suchen, sondern nur nach der Zweckmassigkeit kann be-
deuten, die jeweilige Darstellung, die individuell gegebene
Form also, nicht auf allgemeine kognitive Strukturen hin,
sondern auf ihre isthetischen Effekte hin zu betrachten. An
einer Darstellung kann man Farben und Formen in Bezug
setzen und sinnliche Verhiltnisse zwischen den raum-zeit-
lich geordneten Farbeindriicken bilden. Man muss diese
nicht auf einen bestimmten Begriff hin beziehen, sondern
kann die Vorlage in dieser relationalen Verhiltnisbildung
in ein System solcher Verhiltnisse iibersetzen: solche qua-
litativen Werte, die isthetischen Effekte, werden an einer
Vorlage nicht unmittelbar wahrgenommen, sie dringen
sich dem Betrachter nicht auf, sondern setzen den Vollzug
aktiver Betrachtung voraus. Was Kant als «freie Tiitigkeir
der Einbildungskrafi» beschreibt, meint méglicherweise
eben solche relationale Bildung sinnlicher, d.h. dsthetischer
Effekte. Was also zuniichst eine Vorlage zweckmissig er-
scheinen ldsst, ist der Umstand, dass man an ihr ein solches
dsthetisches Wertesystem herstellen kann.

Ob eine Vorlage, an der so eine «chipferische Tat»? mog-
lich ist, auch «schén» ist — ob sie es verdient, eine «isthetisch
gelungene» Darstellung genannt zu werden — ist damit noch
nicht entschieden. Denn eigentlich kann man so ja mit allen
Gegenstinden und Vorstellungen verfahren. Die meisten
Kritiker der Kantischen Asthetik haben gerade in diesen
Uberlegungen die Vollendung des Kantischen Unterneh-
mens erkannt und sie daher moglicherweise zu Unrecht als
eine Asthetik des geistlosen «Fleckensehens», des blossen
«Anglotzens» und sogar der «Enrmiindigung der Kunst»? kri-
tsiert. Aber die Kantische Analyse des isthetischen Urteils
endet hier nicht.

Sinnlichkeit allein ist zu wenig
Sie betont nicht allein die sinnliche Seite, sondern integriert
auch cine Beteiligung des Geistes. Schliesslich soll sich ja
dsthetische Valenz herstellen in einer Harmonie aus Ein-
bildungskraft und Verstand, aus sinnlichen und geistigen
Elementen. Dies zu beriicksichtigen fordert das vierte und
letzte Moment des isthetischen Urteils; denn es lautet:
«Schin ist, was obne Begriff als Gegenstand eines notwendigen
Wobhlgefallens erkannt wird.»

Trotz der objektiven Gesetzlosigkeitr, die der #sthe-
tischen Betrachtung zugrunde liegt, meinen wir nach
allgemeinen Gesichtspunkten verfahren zu sein. Aber wel-
che Strukturen sorgen dafiir, dass wir in der Betrachtung
schoner Gegenstinde doch wenigstens hoffen konnen, ei-
ne Gemeinsamkeit herzustellen? Kant macht eine Andeu-

Nr. 9/10, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



tung: Formen, die wir als dsthetisch gelungen beurteilen,
miissten, obschon von jeglicher Bestimmung durch ein
Begehren und einen Zweck befreit, doch «Mirteilbarkeir»
besitzen. Sie miissten Formen der Mitteilbarkeit sein. Die
Gemeinsamkeit des Wohlgefallens miisste sich aus den
individuellen Strukturen einer Darstellung ergeben und
somit aus der Moglichkeit, dass wir eine Darstellung, wenn
wir sie in der oben beschriebenen Weise bewusst wahrneh-
men, mit allgemeinen Sinnstrukturen verbinden kdnnen.
Der Sinn, von dem hier die Rede ist, bezoge sich dann
auf unser Sehen der Darstellung, und die oben so paradox
anmutende Formulierung einer «Zweckmissigkeit ohne
Zweck» konnte bedeuten: Die jeweils individuelle Kompo-
sition ist geeignet, um daran in bewusster Wahrnehmung
gesetzmissige Zusammenhinge zu erkennen, um in der
Reflexion auf unser Wahrnehmen eine isthetische Bedeu-
tung herzustellen. Das klingt nun etwas abstrake, und die
Kantische Asthetik selbst hat auf die Fragen des konkreten
Vollzugs dsthetischer Bedeutungskonstitution auch wenig
Hinweise gegeben.

Klee nimmt Kant beim Wort
Fiir die Bildende Kunst haben aber insbesondere formal-
isthetische Ansitze Kantische Uberlegungen konkretisiert.
Beispielhaft bestimmten etwa Paul Klee, Wassily Kandins-
ky und Max Raphael die Wirkungen einfacher Form- und
Farbstrukturen. Zu beriicksichtigen ist dabei, dass es sich bei
ihren Feststellungen nicht etwa um Gesetze a priori, giiltig
unabhingig von den Wahrnehmungen der Welt, sondern
um Abstraktionen aus der kiinstlerischen Praxis handelt. Sie
bilden daher auch kein allgemeinverbindliches Formenal-
phabet, das im voraus festzulegen vermochte, aus welchen
Formen welche isthetischen Effekte und Sinnzusammen-
hinge hervorgehen wiirden. Hier geht es vielmehr darum
herauszufinden, welche Strukturen einer Form welchen #s-
thetischen Effeke hervorrufen und welche geistigen Inhalte
sich wiederum mit ihnen verbinden lassen. Die Ergebnisse
solcher isthetischen Reflexionen sind aber als begriffliche
Formulierungen isthetischer Werte immer nur Anleitungen
zum Sehen, die allein dadurch Uberzeugungskraft gewin-
nen, dass ein Betrachter ihnen folgend in der Rezeption des
Kunstwerkes die beschriebenen isthetischen Effekte und
geistigen Verbindungen tatsidchlich herstellen kann.

Der Reiz einer Asthetik auf Kantischer Grundlage liegt
vor allem darin, dass sie den Betrachter mit einem kritischen
Instrumentarium versorgt und ihn zu selbstindigem Urteil
auffordert. Und an die Kunst richtet sie den Anspruch,
dass ihre Werke nicht nur Gedanken illustrieren und Be-
griffe bebildern, sondern eine «innere Bedeutsamkeit rein
aus ihren eigenen Mitteln der Darstellung»? schaffen sollen.
Dieser kann nur dort als eingeldst gelten, wo etwas als eine
«freie Form» zu beurteilen ist, als eine Form von einer Be-
deutungsfiille, fiir die «kein Ausdruck, der einen bestimmten
Begriff bezeichnet, gefunden werden kann».

Nr. 9/10, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE

FOKUS Kant V: Asthetik im 21. Jahrhundert

1) Friedrich Nietzsche, «Nachgelassene Schriften, Kritische Studienausgabe».
2) Arnold Gehlen, «Zeit Bilder». Frankfurc a. M.: Athenaeum, 1960, S. 62ff.

3) Arthur Danto, «Die philosophische Entmiindigung der Kunst».
Miinchen: Fink Verlag, 1993, §. 23.

4) Ernst Cassirer, «Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs».
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969, S. 191.

5) Immanuel Kant, «Kritik der Urteilskrafe». Hamburg: Meiner Verlag,
1974, S. 171.

ANDREA MARLEN ESSER, geboren 1963, promovierte in Miinchen
im Fach Philosophie mit dem Thema «Kunst als Symbol. Die Struktur
dsthetischer Reflexion in Kants Theorie des Schonen» (Fink Verlag,
1997). Thre Habilitationsschrift «Eine Ethik fiir Endliche. Kants
Tugendlehre in der Gegenwart» ist dieses Jahr im Frommann-Holzboog
Verlag erschienen. Zur Zeit ist sie Professorin fiir Kunst- und Design-
theorie, Semiotik und Philosophie an der Hochschule fiir Gestaltung
Pforzheim.

41



	Kant und die freie Form

