
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 9-10

Artikel: Kant und die freie Form

Autor: Esser, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fokus Kant V: Ästhetik im 21. Jahrhundert

Das Wahre, das Gute und das Schöne je als

autonome Bereiche zu begründen, ist Kants
Verdienst. Dieser fünfte Beitrag zu Kants
Wirkung auf das philosophische Denken
unserer Zeit zeigt, dass seine Begründung der
Autonomie der Kunst nichts von ihrer
argu­mentativen Kraft eingebüsst hat. Anhand eines

zunächst negativen Massnahmenkatalogs
kann ein Kunstwerk daraufhin befragt werden,
ob sein vermeintlich ästhetischer Wert sich

nicht doch aus fremden Quellen, aus

moralischem oder aus bloss privatem Interesse

speist. Statt eine dogmatische Definition «des

Schönen» zu liefern, ruft Kant zum selbständigen,

ästhetischen Reflektieren auf.

Kant und die freie Form

Andrea Esser

«Über Geschmack lässt sich nicht streiten» heisst es im
Sprichwort, und so scheint jede Diskussion über verbindliche

Kriterien des Schönen oder ästhetisch Wertvollen ganz

überflüssig zu sein. Freilich lassen sich psychologische und
soziologische Untersuchungen darüber anstellen, welche
sozialen Gruppen welchen Stil zu welcher Zeit oder auch in
welchem Alter bevorzugen. Doch viele vordergründig wegen

ihrer Schönheit geschätzten Gegenstände erweisen sich gerade

im Rahmen solcher Analysen als blosse «Prestigeobjekte»

die nur der Selbstpräsentation des Individuums oder seiner

Zuordnung zu sozialen Gruppen dienen. Die Ursachen zu
Übereinstimmungen in Geschmacksfragen scheinen also vor
allem sozialer Natur zu sein. Unsere ästhetischen Vorlieben,
so könnte man schliessen, entstammen weniger einem
reflektierten Urteilsvermögen, sondern sind die Wirkung
gesellschaftlicher Prägungen. Ganz so muss wohl auch Kant in
seinen früheren Jahren gedacht haben. Denn in der «Kritik
der reinen Vernunft» von 1781 liest man: «Die Deutschen

sind die einzigen, welche sich jetzt des Wortes Ästhetik bedienen,

um dadurch zu bezeichnen, was andere Kritik des Geschmacks

heissen. Es liegt hier eine verfehlte Hoffnung zum Grunde, die

kritische Beurteilung des Schönen unter Vernunftprinzipien zu
bringen und die Regeln derselben zur Wissenschaft zu erheben.

Allein, diese Bemühung ist vergeblich.»

Bemerkenswert aber erschien Kant das Phänomen, dass wir
in unserem Sprechen einen Unterschied machen zwischen
angenehmen und schönen Dingen. Die Schönheit schreiben

wir einem Gegenstand fast wie eine Eigenschaft zu,
so Kant, und wir sind auch gar nicht bereit, von unserem

Urteil abzurücken, wenn jemand eine andere Meinung äussert.

Vielmehr «fordern» wir, wie Kant bemerkt, von allen
anderen, sie sollten auch so urteilen wie wir, ja wir «tadeln»

sie sogar, wenn sie anders sprechen. Ein merkwürdiges
Phänomen, das darauf schliessen lässt, dass Urteile über
die Schönheit einen höheren Verbindlichkeitscharakter
besitzen als etwa Urteile, in denen wir nur über unsere
persönlichen Vorlieben sprechen.

Dieses Phänomen und die Herausforderung, die
bereits ausgeführten Teile seiner Philosophie in einen
systematischen Zusammenhang zu setzen) regte Kant zum
Überdenken seiner frühen Position an. Woraus man sehen

kann, dass er «kritisches» Denken nicht nur im Allgemeinen
propagierte, sondern auch bereit war, es schonungslos auf
die eigenen Überzeugungen anzuwenden. In seinem
Spätwerk, in der «Kritik der Urteilskraft» von 1790, und auch

in vielen Briefen kann man lesen, dass ihn dieses kritische
Überdenken «ganz zu seiner eigenen Überraschung» wie er
es formuliert, viele Jahre nach der «Kritik der reinen
Vernunft» – neben unserem Vermögen zur Erkenntnis und zur
moralischen Beurteilung – noch ein weiteres Vermögen mit
«vernünftiger» Grundlage entdecken liess: das Vermögen
des Geschmacks bzw. der ästhetischen Beurteilung.

Die Frage, die Kant in diesem Zusammenhang
interessierte, lautet: Mit welchem Recht fällen wir Urteile, die
sich ganz offensichtlich nicht durch allgemeine Gesetze
beweisen lassen, mit denen wir aber dennoch den Anspruch
erheben, dass andere ihnen zustimmen sollen? Anders
formuliert: Lassen sich Bedingungen angeben, unter denen wir
einen Gegenstand – zum Beispiel ein Werk der Bildenden
Kunst – zu Recht als ästhetisch wertvoll bezeichnen? Dabei
muss man sich klarmachen, dass diese Fragen nach dem
Rechtsgrund einer Urteilsform nicht darauf abzielen, eine
psychologische oder soziologische Antwort beizubringen.
Von solchen Formen des Erklärens hat Kant nämlich nicht
viel gehalten. Sie seien, wie er in der «Kritik der Urteilskraft»
formuliert, «ohne Ende hypothetisch» Auf ihrer Grundlage
lasse sich zwar gewiss viel Wahres über die tatsächliche
Entstehung unserer Vorlieben herausfinden, vielleicht
aber sogar zuviel. Denn man wird nie recht entscheiden
können, welche von all den möglichen Erklärungen nun
gerade diejenige ist, die das fragliche Phänomen wirklich

– und das heisst notwendig und als solches – erklärt. Was
Kant mit der Frage nach den Rechtsgründen oder, wie
er es formuliert, nach den «Bedingungen der Möglichkeit»
ästhetischer Urteile untersuchen wollte, waren nicht die
tatsächlichen Einflüsse, denen unser Geschmack faktisch
unterliegen mag, sondern die logischen Voraussetzungen
korrekter ästhetischer Urteile. Es geht also um eine in dem

38 Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte



Fokus Kant V: Ästhetik im 21. Jahrhundert

Sinne kritische Untersuchung, als danach gefragt wird, was

wir denn, wenn wir so urteilen und sprechen, korrekterweise

meinen können. Worauf wir uns beziehen sollen, wenn
wir ästhetisch urteilen wollen und nicht zuletzt auch, ob
sich überhaupt allgemeine Gründe angeben lassen für eine
solche Art von Urteilen. Kritische Untersuchungen dieser

Art hat Kant zu einem früheren Zeitpunkt schon für unsere

Erkenntnisurteile in der «Kritik der reinen Vernunft» und
für unsere moralischen Urteile in der Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten und in der «Kritik der praktischen
Vernunft» angestellt. In diesen Schriften wurde jeweils eine
Idealform des betreffenden Urteilstyps herausgearbeitet und
unangemessenes Sprechen sowie damit verbundene
unangemessene Ansprüche an sich selbst aufgeklärt.

Unterhaltung ist keine Kunst
Auch wenn der Kantische Anspruch an eine theoretische
Erklärung eines Phänomens recht hoch erscheint, so zeigt
sich doch, dass andererseits die Behauptungen, zu denen
er durch die kritische Untersuchung unserer ästhetischen

Urteile gelangt, durchaus bescheiden ausfallen. Statt uns

vollmundig mit Definitionen zu versorgen, die ein für allemal

festlegen, was das Schöne und was die Kunst ist, führt
er in kritischer Auseinandersetzung mit dogmatischen
Positionen ein Gedankengebäude vor, das uns mit Methoden
mehr denn mit Ergebnissen versorgt. Der positive Ertrag
scheint auf den ersten Blick durchaus gering. Es geht um
Kritik und darum, was alles nicht gemeint sein kann, wenn
man behauptet, etwas sei schön oder etwas habe ästhetischen

Wert.
Kant entwickelt seine Ästhetik zunächst einmal auf der

Grundlage von vier Thesen über das ästhetische Urteil. Sie

werden in der Kritik der Urteilskraft – genauer in deren
erstem Teil, der Kritik der ästhetischen Urteilskraft –
eingeführt und gelten durchaus als etwas dunkel, was nicht
zuletzt daran liegt, dass ihre Formulierung dem ersten
Anschein nach paradox anmutet. Im Rahmen der
sogenannten «Analytik der ästhetischen Urteilskraft» erweisen
sie sich als Momente, und man könnte statt dessen auch
sagen, sie bildeten vier Hinsichten, auf die «wir acht haben»

müssen, wenn wir ein ästhetisches Urteil fällen wollen und
nicht etwas anderes. Dabei ist zu beachten, dass Kant den

Bereich des Ästhetischen keineswegs auf die Bildende Kunst
beschränkte, sondern auch die Sprachkunst, die Musik und
sogar die Naturschönheit, ja überhaupt alles, sofern es von
uns wahrgenommen und reflektiert werden kann, als mögliche

Gegenstände ästhetischer Beurteilung ansah.

Das erste Moment des ästhetischen Urteils lautet nun:
«Geschmack ist das Beurteilungsvermögen eines Gegenstandes

oder einer Vorstellungsart durch ein Wohlgefallen oder Missfallen

ohne alles Interesse.» Schon diese erste Bestimmung hat
der Kantischen Ästhetik viel Widerspruch eingebracht.
Wohlgefallen, aber ohne alles Interesse? Warum sollten
wir uns einem Gegenstand oder sogar einem Kunstwerk

zuwenden, wenn wir gar kein Interesse an ihm nehmen?

Worum es Kant aber geht, wenn er dem «Interesse » jede
Beteiligung an der Frage abspricht, «ob ein Gegenstand schön

sei oder nicht» ist folgendes: Oft gefallen uns Gegenstände,
weil wir sie gerne besitzen oder gebrauchen würden. Wir
verbinden mit diesen Dingen ein Wohlgefallen, weil wir ein
Interesse an ihnen nehmen, aber eigentlich nicht an ihrer
Schönheit, sondern vielmehr an ihrer Existenz, an dem
Gedanken, dass es «schön» oder sollte man nicht besser sagen:

dass es «angenehm» wäre, sie zu besitzen. Der Grund für
unser positives Urteil liegt also weniger in der besonderen
Gestalt oder Beschaffenheit des Wahrgenommenen selbst,
als vielmehr darin, dass diese Gegenstände in unser
persönliches «Bedürfnisprofil» passen. Kant schliesst mit
diesem ersten Moment das Interesse als Grund des Urteilens
aus, um die Vereinnahmung des Schönen und der Kunst
durch unseren privaten Willen, durch unser persönliches
Gefühl oder – auf der Theorieebene gesprochen – durch
eine «Ästhetik des Gefälligen» abzuschlagen. Urteile über
das Schöne sollen also nicht mit Urteilen über das
Angenehme verwechselt werden. Kann man daraus auch einen
Anspruch an die Gegenstände des Schönen entwickeln?
Nun: zumindest soweit als alle Wahrnehmung und auch
alle «Kunst» zu kritisieren wäre, die nur und unmittelbar
auf den Affekt und den Effekt setzt, die also keinen Raum
für eine Reflexion lässt. Sie dürfte nicht mit dem Prädikat
«schön» belegt werden und wäre auch keine Kunst im
Kantischen Sinne, sondern Unterhaltung. Das ist das Ergebnis
des ersten Moments.

Nicht alle «Heiligen Georgs» sind schön
Das zweite fordert: «Schön ist, was ohne Begriff allgemein
gefällt.» Begriffe sind gerade bei der Betrachtung von
Kunstwerken schnell zur Hand. Im allgemeinen sorgen sie dafür,
dass wir uns verständigen können und dass wir trotz
unterschiedlichen Sinneseindrücken dasselbe meinen können.
Entsprechend umfasst ein und derselbe Begriff die verschiedensten

Wahrnehmungen. Doch daraus, so die Kantische
Überlegung, können wir nicht schliessen, dass diese alle
auch gleichermassen schön seien. Nehmen wir als Beispiel
etwa das Sujet «Heiliger Georg» Es wurde von Altdorfer,
von Mantegna und von Raffael ins Bild gesetzt. Aber wenn
wir die jeweils bestimmte Darstellung danach beurteilen, ob
sie «schön» oder «ästhetisch gelungen» ist, dann lässt sich
das nicht aus den allgemeinen Merkmalen der Darstellung
ableiten, also aus denen, die sie erkennbar zu einer Darstellung

der Legende des Heiligen Georg machen, sondern nur
aus der jeweils besonderen Gestaltung der Darstellung bzw.
aus der in Raum und Zeit «gegebenen Form» wie Kant es

formuliert. Deshalb ist das ästhetische Urteil auch immer
nur ein « einzelnes Urteil» denn daraus, dass man eine
bestimmte Darstellung – zum Beispiel des Heiligen Georg von
Altdorfer – als schön beurteilt, kann man nicht schliessen,
dass grundsätzlich alle Darstellungen des Heiligen Georg

Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte 39



Fokus Kant V: Ästhetik im 21. Jahrhundert

«schön» seien oder es sein würden. Betrachtet man die Dinge

so, sind für die Expressivität künstlerischer Darstellung
und damit auch für ein entsprechendes ästhetisches Urteil
konstitutiv: die Darstellungselemente in ihrer jeweiligen
Anordnung, die Komposition, der «Bau» eines Werkes,
nicht aber der damit vermittelte Begriff. Diese Überlegung
lässt sich natürlich auch kritisch gegen manche Werke der
Kunst selbst wenden.

Ganz in diesem Sinne hat etwa Nietzsche das
Selbstverständnis der – aus seiner Sicht – allzusehr dem Begriff
verhafteten Künstler seiner Zeit beklagt: «Keiner ist einfach

Maler; alle sind Archäologen, Psychologen, In-Scene-Setzer

irgendwelcher Erinnerungen oder Theorie. Sie gefallen sich

an unsrer Erudition, an unserer Philosophie. Sie sind, wie wir,
voll und übervoll von allgemeinen Ideen. Sie lieben eine Form
nicht um das, was sie ist, sondern um das, was sie ausdrückt.
Sie sind die Söhne einer gelehrten, gequälten und reflektirten
Generation Tausend Meilen weit von den alten Meistern, welche

nicht lasen, und nur dran dachten, ihren Augen ein Fest

zu geben.» 1 Was aber bedeutet es, «den Augen ein Fest zu
geben» und eine Form zu schaffen, die wir ohne Interesse

und ohne Begriff dennoch alle gleichermassen als ästhetisch
wertvoll beurteilen können?
Z ur Klärung dieser Fragen tragen die beiden anderen

Momente des ästhetischen Urteils etwas bei. Das dritte
Moment des ästhetischen Urteils bezeichnet die Schönheit als

eine Form der Zweckmässigkeit eines Gegenstandes, sofern
sie ohne Vorstellung eines Zwecks an ihm wahrgenommen

wird. Schönheit ist also eine Zweckmässigkeit ohne
Zweck.

Der Massstab liegt im Werk
Das ist eine der rätselhaftesten Bestimmungen, um deren

Aufhellung sich viele Interpretationen bemüht haben
und noch bemühen. Denn wenn etwas als zweckmässig
erscheint, dann ja wohl hinsichtlich eines bestimmten,
angebbaren Zwecks. Doch diesen könnte man zum einen
problemlos in Begriffe fassen und zum anderen würde ein
Zweck der Darstellung eine Funktion zumessen. Sie fände
dann ihr Mass an etwas, das mit ihr selbst gar nichts zu
tun hat, sondern das wir gleichsam von aussen an sie

herantragen. Der Bildungsauftrag der Kunst wäre ein solcher
Zweck, die Entlastung von den Härten des Lebens, die
Vermittlung moralischer Werte oder auch nur die Funktion,
eine leere Wand zu füllen und zum Sofa zu passen. Was

an einer Darstellung kann uns aber den Eindruck einer
Zweckmässigkeit verschaffen, wenn ihr Zweck dabei keine
Rolle spielen soll?

I m Zusammenhang mit der Zweckmässigkeitsforderung
erwähnt Kant eine nicht minder rätselhafte Theoriefigur:
das sogenannte «Spiel der Vermögen» Eine Darstellung,
so Kant, soll zweckmässig dafür sein, dass sich bei ihrer
Kontemplation ein harmonisches, spielerisches Verhältnis
zwischen «Einbildungskraft» und «Verstand» herstellen lässt

und sich daraus – also nicht aus der unmittelbaren Wirkung
des Wahrnehmungseindrucks und auch nicht aus unserem
Wissen oder der intellektuellen Dimension des Werkes – ein
Lustgefühl aufbaut. Eine Harmonie soll sich ergeben aus

sinnlichen dafür steht die Einbildungskraft) und geistigen
Strukturen hierfür steht der Verstand). Was kann man sich
darunter vorstellen? Nicht nach einem bestimmten Zweck
zu suchen, sondern nur nach der Zweckmässigkeit kann
bedeuten, die jeweilige Darstellung, die individuell gegebene

Form also, nicht auf allgemeine kognitive Strukturen hin,
sondern auf ihre ästhetischen Effekte hin zu betrachten. An
einer Darstellung kann man Farben und Formen in Bezug
setzen und sinnliche Verhältnisse zwischen den raum-zeitlich

geordneten Farbeindrücken bilden. Man muss diese

nicht auf einen bestimmten Begriff hin beziehen, sondern
kann die Vorlage in dieser relationalen Verhältnisbildung
in ein System solcher Verhältnisse übersetzen: solche
qualitativen Werte, die ästhetischen Effekte, werden an einer
Vorlage nicht unmittelbar wahrgenommen, sie drängen
sich dem Betrachter nicht auf, sondern setzen den Vollzug
aktiver Betrachtung voraus. Was Kant als «freie Tätigkeit
der Einbildungskraft» beschreibt, meint möglicherweise
eben solche relationale Bildung sinnlicher, d.h. ästhetischer
Effekte. Was also zunächst eine Vorlage zweckmässig
erscheinen lässt, ist der Umstand, dass man an ihr ein solches

ästhetisches Wertesystem herstellen kann.
Ob eine Vorlage, an der so eine «schöpferische Tat»2 möglich

ist, auch «schön» ist – ob sie es verdient, eine «ästhetisch
gelungene» Darstellung genannt zu werden – ist damit noch
nicht entschieden. Denn eigentlich kann man so ja mit allen
Gegenständen und Vorstellungen verfahren. Die meisten

Kritiker der Kantischen Ästhetik haben gerade in diesen
Überlegungen die Vollendung des Kantischen Unternehmens

erkannt und sie daher möglicherweise zu Unrecht als

eine Ästhetik des geistlosen «Fleckensehens» des blossen
«Anglotzens» und sogar der «Entmündigung der Kunst»3

kritisiert. Aber die Kantische Analyse des ästhetischen Urteils
endet hier nicht.

Sinnlichkeit allein ist zu wenig
Sie betont nicht allein die sinnliche Seite, sondern integriert
auch eine Beteiligung des Geistes. Schliesslich soll sich ja
ästhetische Valenz herstellen in einer Harmonie aus

Einbildungskraft und Verstand, aus sinnlichen und geistigen
Elementen. Dies zu berücksichtigen fordert das vierte und
letzte Moment des ästhetischen Urteils; denn es lautet:

«Schön ist, was ohne Begriff als Gegenstand eines notwendigen
Wohlgefallens erkannt wird.»

T rotz der objektiven Gesetzlosigkeit, die der
ästhetischen Betrachtung zugrunde liegt, meinen wir nach
allgemeinen Gesichtspunkten verfahren zu sein. Aber welche

Strukturen sorgen dafür, dass wir in der Betrachtung
schöner Gegenstände doch wenigstens hoffen können, eine

Gemeinsamkeit herzustellen? Kant macht eine Andeu-

40 Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte



tung: Formen, die wir als ästhetisch gelungen beurteilen,
müssten, obschon von jeglicher Bestimmung durch ein
Begehren und einen Zweck befreit, doch «Mitteilbarkeit»
besitzen. Sie müssten Formen der Mitteilbarkeit sein. Die
Gemeinsamkeit des Wohlgefallens müsste sich aus den
individuellen Strukturen einer Darstellung ergeben und
somit aus der Möglichkeit, dass wir eine Darstellung, wenn

wir sie in der oben beschriebenen Weise bewusst wahrnehmen,

mit allgemeinen Sinnstrukturen verbinden können.
Der Sinn, von dem hier die Rede ist, bezöge sich dann
auf unser Sehen der Darstellung, und die oben so paradox
anmutende Formulierung einer «Zweckmässigkeit ohne
Zweck» könnte bedeuten: Die jeweils individuelle Komposition

ist geeignet, um daran in bewusster Wahrnehmung
gesetzmässige Zusammenhänge zu erkennen, um in der
Reflexion auf unser Wahrnehmen eine ästhetische Bedeutung

herzustellen. Das klingt nun etwas abstrakt, und die
Kantische Ästhetik selbst hat auf die Fragen des konkreten
Vollzugs ästhetischer Bedeutungskonstitution auch wenig
Hinweise gegeben.

Klee nimmt Kant beim Wort
Für die Bildende Kunst haben aber insbesondere
formalästhetische Ansätze Kantische Überlegungen konkretisiert.
Beispielhaft bestimmten etwa Paul Klee, Wassily Kandinsky

und Max Raphael die Wirkungen einfacher Form- und
Farbstrukturen. Zu berücksichtigen ist dabei, dass es sich bei

ihren Feststellungen nicht etwa um Gesetze a priori, gültig
unabhängig von den Wahrnehmungen der Welt, sondern

um Abstraktionen aus der künstlerischen Praxis handelt. Sie

bilden daher auch kein allgemeinverbindliches Formenalphabet,

das im voraus festzulegen vermöchte, aus welchen
Formen welche ästhetischen Effekte und Sinnzusammenhänge

hervorgehen würden. Hier geht es vielmehr darum
herauszufinden, welche Strukturen einer Form welchen
ästhetischen Effekt hervorrufen und welche geistigen Inhalte
sich wiederum mit ihnen verbinden lassen. Die Ergebnisse

solcher ästhetischen Reflexionen sind aber als begriffliche
Formulierungen ästhetischer Werte immer nur Anleitungen
zum Sehen, die allein dadurch Überzeugungskraft gewinnen,

dass ein Betrachter ihnen folgend in der Rezeption des

Kunstwerkes die beschriebenen ästhetischen Effekte und
geistigen Verbindungen tatsächlich herstellen kann.

Der Reiz einer Ästhetik auf Kantischer Grundlage liegt
vor allem darin, dass sie den Betrachter mit einem kritischen
Instrumentarium versorgt und ihn zu selbständigem Urteil
auffordert. Und an die Kunst richtet sie den Anspruch,
dass ihre Werke nicht nur Gedanken illustrieren und
Begriffe bebildern, sondern eine «innere Bedeutsamkeit rein
aus ihren eigenen Mitteln der Darstellung» 4 schaffen sollen.
Dieser kann nur dort als eingelöst gelten, wo etwas als eine
«freie Form» zu beurteilen ist, als eine Form von einer
Bedeutungsfülle, für die «kein Ausdruck, der einen bestimmten

Begriff bezeichnet, gefunden werden kann».5

Fokus Kant V: Ästhetik im 21. Jahrhundert

1) Friedrich Nietzsche, «Nachgelassene Schriften, Kritische Studienausgabe »

2) Arnold Gehlen, «Zeit Bilder» Frankfurt a. M.: Athenaeum, 1960, S. 62ff.

3) Arthur Danto, «Die philosophische Entmündigung der Kunst»
München: Fink Verlag, 1993, S. 23.

4) Ernst Cassirer, «Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs»

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969, S. 191.

5) Immanuel Kant, «Kritik der Urteilskraft» Hamburg: Meiner Verlag,
1974, S. 171.

Andrea marlen Esser, geboren 1963, promovierte in München
im Fach Philosophie mit dem Thema «Kunst als Symbol. Die Struktur
ästhetischer Reflexion in Kants Theorie des Schönen» Fink Verlag,
1997). Ihre Habilitationsschrift «Eine Ethik für Endliche. Kants
Tugendlehre in der Gegenwart» ist dieses Jahr im Frommann- Holzboog
Verlag erschienen. Zur Zeit ist sie Professorin für Kunst- und Designtheorie,

Semiotik und Philosophie an der Hochschule für Gestaltung
Pforzheim.

Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte 41


	Kant und die freie Form

