
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 9-10

Artikel: Die andere Rechnung

Autor: Hoffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossier Zahlenwahn

Statt den Ursachen, Erscheinungsformen und
Aus­wüchsen der gegenwärtigen Fixierung auf das in Zahlen
Darstellbare nachzugehen, kann auch die Frage gestellt
werden, welchen Preis wir für diese Verengung der
Perspektive bezahlen. Die Antwort lässt sich nicht
quantifizieren; mit Sicherheit geben wir «viel» auf.

1) Die andere Rechnung

Mehr und mehr werden die Hochschulen auf
politische Vorgaben verpflichtet, die überdies
merkantil durchsetzt sind. Universitäre
Ausbildung und Forschung gelten nur dann als

zukunftsfähig, wenn sie mit Marktfähigkeit winken;

das akademische Prestige misst sich mehr
und mehr an der Höhe der Drittmittel, weshalb

kreative Selbst-Forscher zu blossen Ideengebern
und zu Geldmanagern mutieren. Selbst die
Grundlagenforschung soll sich «rechnen» Statt
vom wichtigsten Kapital eines Landes zu
sprechen, vom Bildungsniveau der Jugend und deren
sozialen und kulturellen Fähigkeiten, stellt man
kurzatmige Nutzen-Kostenrechnungen auf, die
all jene Disziplinen unter Rechtfertigungsdruck
setzen, die die englischsprachige Welt liberal
studies oder auch arts and sciences nennt: von
den naturwissenschaftlichen Grundlagenfächern
über die Kultur- und Sozialwissenschaften bis

hin zur Philosophie, die sich der Alternative
Natur- oder Geisteswissenschaften nicht beugt.
Nüchtern, selbst merkantil betrachtet, sind sie

aber alle diese Disziplinen für unsere globale
Welt unentbehrlich.
I n seiner nachgelassenen Autobiographie «Le
premier homme» schreibt Albert Camus von
seiner Volksschule: Sie «bot ihnen nicht nur eine

Flucht aus dem ‹armen, kargen› Familienleben.
In Monsieur Bernards Klasse jedenfalls nährte
sie ihnen einen Hunger, der für das Kind noch
wesentlicher war als für den Mann, den Hunger
nach Entdeckung» Was Camus als persönliches
Erlebnis beschreibt, bringt der Philosoph auf den
anthropologischen Begriff. Camus’ Hunger nach

Entdeckung heisst bei Aristoteles «Alle Menschen

verlangen nach Wissen von Natur aus» und dieses

Verlangen ist nicht an einen Nutzen gebunden.
Dass sich der neuzeitliche Schriftsteller und der

antike Philosoph einig sind, enthält eine «

Botschaft» für die globale Welt: Ob es Individuen,
Gruppen, Kulturen oder Epochen sind – über
den zweifellos wichtigen Unterschieden darf
man nicht die wesentlichen Gemeinsamkeiten
übersehen, eine dem Menschen angeborene,
sowohl in Natur- als auch Geisteswissenschaften
praktizierte, nutzenfreie Wissbegier.

Die von den Wissenschaften gepflegte
Wissbegier und Entdeckerfreude fängt mit einer
Sensibilisierung im wörtlichen Sinn an. Beispielsweise
lehren die Kunstwissenschaften, Farben, Formen,
auch Materialien zu sehen und die Musikwissenschaften,

Melodien, Rhythmen und deren
Komposition zu hören. Das Wahrnehmen wird zu
einer genauen Beobachtung gesteigert, mit einer
Kultur der Einbildungskraft verbunden und zu
jener Kunst des Entschlüsselns entfaltet, die den
Gegenstand – Texte, Musikstücke, Kunstwerke,
Stadtanlagen, auch Institutionen – zum Sprechen
bringt. Und « im Vorübergehen» verbindet man
die Fähigkeiten des Analysierens, Herstellens von
Bezügen und Beurteilens mit der Aufgabe, sich
klar und prägnant auszudrücken.

Die Geisteswissenschaften sind humanities
noch in einer zweiten Bedeutung. Indem sie den
Reichtum der Menschheit zu erschliessen und zu
vergegenwärtigen helfen, sorgen sie – und dies ist
ihre dritte Leistung – für eine Erinnerungskultur.
Zugleich tragen sie zur Aufklärung bei, nicht
immer zu Kants anspruchsvoller Bestimmung, zum
vollen «Ausgang des Menschen aus seiner

selbstverschuldeten Unmündigkeit» zu dessen kleiner
Schwester aber doch: statt sich auf fremde
Meinungen zu verlassen, lese man beispielsweise die
Texte selber und bilde sich eine eigene Meinung.
E ine weitere, für die globale Welt unerlässliche
Leistung hat ebenfalls den Charakter von Aufklärung,

kann aber auch Bildung oder Emanzipation
heissen. Die Geisteswissenschaften helfen, frei zu
werden von der Kirchturmperspektive, in der
man aufwächst. Diese Aufklärung verspricht
erfreuliche politische Nebenwirkungen. Kommen
sowohl in den westlichen als auch den muslimischen,

hinduistischen und konfuzianischen, aber

auch den «per Dekret» atheistischen Ländern die
Geisteswissenschaften grossen Teilen der
Bevölkerung zugute, so tritt der Erfolg ein, den wir
vom Humanismus als Epoche kennen: man wird
von der engstirnigen Fixierung auf die eigene

Otfried Höffe

14 Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte



dossier Zahlenwahn

Kultur frei, und aus der Kenntnis des Fremden
entsteht Offenheit und Toleranz.

Dieser Lernprozess freilich – lehren die Geistes­wissenschaften

der so ungeduldigen, zunehmend
von einer BWL-Mentalität geprägten Politik
– braucht seine Zeit. Da der Bildungsprozess
schon eines einzelnen sich über viele Jahre
erstreckt, muss man für Gesellschaften und
Kulturen mit Jahrzehnten, sogar mit Generationen
rechnen. Selbst ein bloss merkantiles Denken
investiert deshalb besser in Bildung als in Waffen,
da das Preis-Leistungsverhältnis hier meist weit
günstiger ausfällt.

Die Geistesgeschichte erinnert zum Beispiel
die Muslime daran, dass ihr Prophet Mohammed
sich nicht in erster Linie gegen Judentum oder
Christentum, sondern gegen den arabischen
Polytheismus richtete. Weiterhin hilft sie
einzusehen, dass Mohammed die christliche Trinitätslehre

zu Unrecht für anti-monotheistisch hielt.
Sie klärt historische Hintergründe der vielerorts
vorherrschenden Verquickung von Religion,
Staat und Gesellschaft auf: dass sie teils
orientalisches Gemeingut war, teils vom damaligen
Byzanz gelernt wurde. Auch ruft sie jene
innermuslimische Aufklärung ins Gedächtnis, die von
den Mu’taxiliten und al-Kindi bis zu Averroës,
also stolze drei Jahrhunderte und mancherorts
noch länger währte. Schliesslich schafft sie eine

Öffnung zu jener kritischen Hermeneutik selbst
gegenüber einem heiligen Text, dem Koran, die
das Christentum für das Alte und Neue Testament

seit langem kennt und die etwa die genuin
religiösen Teile von sozialen und kulturellen
Anlagerungen zu trennen vermag.

Jedenfalls helfen die Geisteswissenschaften,
eine kulturelle Egozentrik zu überwinden und
ein dreifaches Verstehen zu lernen. Man lernt,
sowohl 1) die anderen in ihrer Andersartigkeit
als auch 2) sich und die anderen in ihrer
Gemeinsamkeit, schliesslich 3) durch den Kontrast
sich selber besser zu verstehen. Und in der
Gesamtheit bringen die Geisteswissenschaften eine
so umfassende Erinnerung anderer Kulturen
und Epochen zustande, dass sie zu einer
Unparteilichkeit in der Erinnerung, zu anamnetischer
Gerechtigkeit beitragen. Dazu gehört auch die
Fähigkeit, nicht jede Neuerung von heute zu

einer revolutionären Veränderung hochzustilisieren,

kurz: eine «Verblüffungsresistenz» Im Zeitalter

der Globalisierung beispielsweise erinnern
sie so an ältere Globalisierungen; daran, dass sich

Philosophie und Wissenschaften, auch Medizin
und Technik seit der Antike über die gesamte

Welt verbreiten; dass dasselbe für viele Religionen
zutrifft, die deshalb Weltreligionen heissen; dass

schon in hellenistischer Zeit – in Annäherung
– ein Welthandelsgebiet mit Weltmarktpreisen
und sogar Welthandelszentren wie Alexandria
entstanden und dass in der Zeit der klassischen

Goldwährung der globale Handel zwischen den

entwickelten Ländern sich fast auf dem heutigen
Niveau bewegte. Auch erinnern sie daran, dass

ein Völkerbund schon bei den Irokesen und
dass Modelle für eine inter- und supranationale
Koexistenz schon in der griechischen Antike zu
finden sind.
A uf unterschiedslos alle Kulturzeugnisse
kommt es bei der Erinnerung freilich nicht an.
Zu Recht hebt man vor allem die herausragenden
Beispiele hervor, so dass sich die geisteswissenschaftliche

Urteilsfähigkeit um ein
Qualitätsbewusstsein erweitert. In den grossen Werken
bewundern wir aber nicht distanzlos lediglich
die überragende Qualität. Zum interesselosen
Wohlgefallen, das Schönheit auslöst, kommt in
vielen Fällen hinzu, dass der Gehalt der Werke
die Menschen existentiell bewegt und sie teils
zu eigenem Denken anregt, sie teils begeistert

Die Geisteswissenschaften helfen, frei zu werden von
der Kirchturmperspektive, in der man aufwächst.

oder beunruhigt. Grosse Literatur und Musik
bieten keine fast- food-Unterhaltung; sie führen
beispielsweise menschliche Leidenschaften vor,
lassen solche aufeinanderprallen und den
Zusammenprall vielleicht in einer Katastrophe enden
oder aber in eine konstruktive Lösung münden.

Mit dieser existentiellen Dimension betreten
wir eine fünfte Stufe, jene der Orientierungs- und
Sinndebatten. Die griechischen Tragödien zum
Beispiel oder das Nibelungenlied zeigen, dass

Leidenschaften wie Neid und Eifersucht, dass

Ehrsucht, Herrschsucht, auch Habsucht nicht für
gewisse Kulturen und Epochen spezifisch sind.
Diese Botschaft zeigt der globalen Welt dreierlei:
dass ein weitergefasster Kern des Menschlichen
kultur- und epochenindifferent gültig ist, dass

seinetwegen nach einer kultur- und epochenunabhängig

gültigen Antwort, beispielsweise nach
Recht und Gerichtsbarkeit, zu suchen ist und
dass die Antwort, um nicht bloss intellektuell,
sondern auch emotional anerkannt zu werden,
entsprechender Erfahrungen und Lernprozesse
bedarf. Mit Aischylos’ Formel pathei mathos
– durch Leiden lernen – korrigieren wir das

intellektualistische Missverständnis, das für die

Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte 15



dossier Zahlenwahn

Menschen entscheidende Lernen sei vornehmlich
ein intellektueller Vorgang.

Leider scheint selbst die Menschheit als ganze

vornehmlich durch Leiden zu lernen. Und da zur
Klugheit die Fähigkeit gehört, um des eigenen
Wohlergehens willen dazuzulernen, kann man die
Menschheit nur mässig klug nennen. Denn nach
Kants grosser Friedensschrift liess sie eineinhalb
Jahrhunderte mit zahllosen Kriegen – sogar
Weltkriegen – vergehen, bis sie mit dem Völkerbund
ein erstes und später mit den Vereinten Nationen
ein zweites Mal gewisse Ansätze verwirklicht hat.
Und weil sie im Anschluss an die Nürnberger und
Tokioter Prozesse die Institution des Weltstrafgerichts

wieder einschlafen liess, musste man diese

etwa für Ruanda und Ex-Jugoslawien wieder neu
einrichten und kann sich die damalige «Gerichtsmacht

» USA der Einrichtung eines Weltstrafgerichts

verweigern.

Grosse literarische Werke versperren sich einer
simplen Deutung. So gehört zu Aischylos’ Orestie
die Konkurrenz zweier grundverschiedener Ge­se­tze.

Nach dem älteren Gesetz der Blutsver¬

wandtschaft

Da zur Klugheit die Fähigkeit gehört, um des

eigenen Wohlergehens willen dazuzulernen, kann
man die Menschheit nur mässig klug nennen.

ist Muttermord ein absolutes Tabu.
Nach dem neuen Gesetz der Gleichheit verdient
auch eine Mutter für ihr Verbrechen schwere
Strafe. In dieser Situation konkurrierender
Grund-Gesetze lässt Aischylos im neu errichteten
Strafgericht zunächst gleich viele Richter für wie
gegen Orest stimmen. Erst danach tritt Athene
mit dem bis heute gültigen rechtsmoralischen
Grundsatz auf: «in dubio pro reo» Da Orest nicht
klar schuldig ist, spricht Athene ihn frei.
E rneut kann die durch Geisteswissenschaften
erschlossene Literatur der globalen Welt zeigen:

einmal, dass Grundkonflikte weder einfache
Diagnosen noch einfache Therapien kennen
– Orest ist schuldig, folglich zu bestrafen; ferner,
dass Grundkonflikte trotz Huntington nicht
bloss zwischen Kulturen, sondern auch innerhalb

dieser auftreten; weiterhin, dass derartige
Konflikte von einem unparteiischen Dritten zu
entscheiden sind und dass diesem Dritten,
einem Welt-)Strafgerichtshof, jeder, auch eine
Weltmacht, sich unterwerfen muss; nicht zuletzt,
dass es Konflikte gibt, die die Rechthaberei zur
Bescheidenheit auffordern, weil sich die Situation

nicht in das moralisierende Schema «Gut kontra
Böse» pressen lässt. Für diese Einsicht muss man
freilich eine tiefe emotionale Verspanntheit, eine
selbstgerechte Verblendung, auflösen, muss sich
für komplexere Konfliktlagen öffnen und sich zur
Verständigung bereit finden.

Lernen kann man von griechischen Tragödien
noch weit mehr, beispielsweise einen Einspruch
gegen die Verkürzung des menschlichen Logos
auf das die Welt erschliessende Argument. Die
Tragödie macht auf jene andere Sprache
aufmerksam, die heute, angesichts der zahllosen
Unterdrückungen, Vertreibungen, Kriege und
Bürgerkriege leider hochaktuell ist: eine Sprache,

die grausame Fährnisse beklagt und den
entsprechenden Weltlauf nicht versteht, besteht
aus Schmerz- und Wehrufen, aus Jammern und
Erschrecken, aus Hilferufen an Götter, die aber

keine Hilfe bringen. In besonders grausamen
Fällen besteht sie sogar aus einer Sprache, der die
Sprache verloren gegangen ist, aus der «Sprache
des Schweigens» einem oft endgültigen
Verstummen.

E ine andere Leistung besteht in der Bereicherung

der Urteilsfähigkeit um die Fähigkeit, kulturellen

und epochalen Vorurteilen entgegenzutreten,

etwa dem Vorurteil vom finsteren Mittelalter.
In Wahrheit entstehen in jener Zeit die Ritterromane

und Minnelieder, überlegen Christen­tum,

Islam und Judentum gemeinsam, wie sich ihre
göttliche Offenbarung mit der natürlichen
Vernunft vertrage, blühen die christliche, islamische
und jüdische Buchmalerei, entsteht der
Gregorianische Gesang, werden die romanischen und
gothischen Kirchen gebaut und kommt das bis
heute weltweit gültige Muster der Einheit von
Forschung und Lehre, die Universität, auf.
Ausserdem setzt die Strenge der philologischen und
historischen Methode Immunisierungskräfte
gegen ideologische Grossprogramme, etwa die
des Neo-Marxismus, frei. Und wer Menanders
Komödie «Das Schiedsgericht» liest, hält die
eheliche Liebe und Treue nicht für eine «Erfindung»

des Christentums und wird skeptisch gegen einen
Relativismus, der die genannten Tugenden für
bloss kulturrelativ gültig hält.
Z usätzlich lernt man das Spiel von Schlauheit,
Berechnung, Täuschung und Verstellung, die In­trige.

In der Tragödie leidet der Mensch unter
seinen Leidenschaften, in der Komödie sucht er
seine Interessen zu berechnen. Sieht man von op­timistischen

Ausnahmen wie Mozarts «Figaros
Hochzeit» ab, so pflegt er aber damit zu scheitern
– man denke an Mephisto in Goethes «Faust» oder

16 Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte



dossier Zahlenwahn

an General Piccolomini in Schillers «Wallenstein»

Selbst gegen den Vorwurf mangelnder Merkantilität

und mangelnder Zukunftsfähigkeit können
die Geisteswissenschaften gute Argumente ins
Feld führen. Diese beginnen mit den weit geringeren

Kosten; jeder Finanzminister kann sichüber
die niedrigen Pro-Kopf-Kosten sowohl der
Studenten als auch ihrer Professoren nur freuen. Als
nächstes widersprechen sie einem kurzsichtigen
Verständnis von Zukunftsfähigkeit. Bauwerke
wie die ägyptischen Pyramiden und griechischen
Tempel, wie die europäischen und aussereuropäischen

Paläste, Gotteshäuser und Kultstätten,
ferner die grossen Garten- und Parkanlagen der
Welt wurden weder auf kurzfristigen Nutzen
noch aufs blosse Überleben angelegt, haben aber
gerade deshalb die Jahrhunderte überdauert und
werfen selbst in merkantilen Begriffen, nämlich
über den Tourismus, Generation für Generation
grosse Gewinne ab. Die genannten Werke müssen

aber erschlossen werden, teils im physischen
Sinn, indem man sie ausgräbt oder restauriert,
teils im intellektuellen Sinn von Kunstführern
und Katalogen. Andernorts, beispielsweise in
politischen und kirchlichen Akademien, im Feuilleton

der Zeitungen und in Ausstellungskatalogen
der Museen, braucht man die Geisteswissenschaften

ebenfalls, und zwar in allen fünf Kompetenzstufen:

zum Sehen-, Hören- und Lesen-Lernen;
zur forschungsgeleiteten Vergegenwärtigung
vergangener Epochen; zur Analyse-, Urteils- und
Sprechkultur; zur anamnetischen Gerechtigkeit;
schliesslich zum Beitrag für die Sinn- und
Orientierungsdebatten.

Noch drei weitere Argumente begegnen dem

ökonomischen Rechtfertigungsdruck. Wegen
ihres vielfältigen Beitrags zur friedlichen Koex­istenz

ist die entsprechende Bildung nicht bloss

ein Bürgerrecht, sondern ebenso eine Bürgerpflicht,

die jedes Gemeinwesen ihren Bürgern
und allen Gemeinwesen, Kulturen und
Religionen zuzu­muten hat. Mehr noch: von den
Individuen über Gruppen bis zu Grosskollektiva
müssen sich alle bereitfinden, Neigungen zur
imperialen Selbstüberschätzung aufzugeben und
sich in das Zusammenleben einer zumindest
rechtlichen Anerkennung der Anderen und des

Anderen zu fügen.
E ine zweite erfreuliche Nebenwirkung: Wegen

der gesunkenen Wochenarbeitszeit und der
gestiegenen Rentenzeit ist der Anteil der
nichtlohnorientierten Lebensgestaltung erheblich
gewachsen. Daraus ergibt sich zusammen mit dem
hohen Bildungsstand der Bevölkerung ein gros¬

ser Bedarf an geisteswissenschaftlich vermittelten
Angeboten. Diese halten mit den sogenannten
Freizeitparks nicht bloss qualitativ, sondern auch

quantitativ leicht mit. Museen und Ausstellungen

sind oft überfüllt, Kulturreisen begehrt, und
der Ruf nach Seniorenuniversitäten ertönt immer
stärker. Auch darf man die Rolle der kulturellen
Infrastruktur im globalen Wettkampf der
Wirtschaftsstandorte nicht unterschätzen.

Die bisherigen Argumente sind zweifellos
stark, sie «instrumentalisieren» aber die
Geisteswissenschaften. «Liberal» studies heissen diese aus

anderen Gründen: erstens, weil sie sich von ihrer
Methode her gegen dogmatisches Denken und
von ihren Gegenständen her gegen die Fixierung
auf die eigene Kultur wenden; zweitens – und
sachlich primär – heissen sie und ebenso die
naturwissenschaftlichen Grundlagenfächer aber
deshalb «liberal» weil sie sich gegen die Verkürzung

des Menschen auf Marktfähigkeit sperren.
Dies ist ein weiterer Beitrag zur Humanisierung.
Schon durch ihren Dienst an der natürlichen
Wissbegier erheben sie Einspruch gegen ein im
wörtlichen Sinn dehumanisiertes Leben, nämlich
gegen eines, das sich in der Jagd nach Macht, Ehre

und Reichtum verrennt und erschöpft.
Stattdessen tragen sie zur Einsicht bei, dass der

Mensch stets Zweck in sich selbst ist. Zugleich
öffnen sie den Menschen für Dinge, um derentwillen

es erst lohnt, geboren zu sein – für so

wesentliche Dinge wie Philosophie und Literatur,
wie Musik, bildende Kunst und Architektur.

Otfried Höffe
leitet die Forschungsstelle

Politische
Philosophie an der
Universität Tübingen.
Sein jüngstes Werk
«Wirtschaftsbürger –
Staatsbürger –
Weltbürger. Politische
Ethik im Zeitalter der
Globalisierung» ist
soeben beim C. H.
Beck Verlag in München

erschienen.

Nr. 9/10, 2004 Schweizer Monatshefte 17


	Die andere Rechnung

