
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 7-8

Artikel: Kants Ethik, verwerfen oder retten? : Ein pragmatischer Vorschlag

Autor: Leist, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fokus
Kants Ethik, verwerfen oder retten?
Ein pragmatischer Vorschlag

Unter Kants vielfältigen Hinterlassenschaften an die

Gegenwart ist seine Ethik, neben seiner Friedenspolitik,

die heute vielleicht lebendigste. Die sich abzeichnenden
Möglichkeiten von Humangentechnik und Gentech­no-logie

motivieren auch zur Suche nach Grenzen des

Verfügbaren im Menschen. In striktem Gegensatz zu
allem Nutzendenken verspricht Kants Vernunftethik
Auswege aus dieser zwiespältigen Situation.

Anton Leist

Wir können Kant nicht aufgeben, weil er wie kein
anderer unsere heutige Menschenrechtskultur artikuliert.
Wir müssen Kant aufgeben, weil wir seinem Rationalismus

nicht folgen und seine Moral nicht teilen können.

Wir können Kant nicht aufgeben, weil er wie kaum ein

anderer die Gefahren der modernen Kultur gesehen

und im Begriff der Vernunft ein unerlässliches Heilmittel

offeriert hat. Wir müssen Kant aufgeben, weil wir
seinen Transzendentalismus, die Idee der Begründung

der Vernunft aus sich selbst heraus, nicht akzeptieren

können. Das klingt nach einer schwierigen Situation,

in die uns Kant gebracht hat. Versuchen wir zunächst
zu verstehen, wie das geschehen ist.

Kant wurde nicht als Autor der «Kritik der reinen
Vernunft» KrV) von 1781 geboren. Sein Weg hin zu

diesem epochalen Werk ist lang und windungsvoll.
Wie jedes Buch ist auch dieses eine Antwort auf davor­liegende

Fragen – Fragen, die erst formuliert werden
mussten, ohne dass das Buch bereits zur Verfügung
gestanden hätte. Welche Bedeutung können die
Erkenntnisziele der traditionellen Metaphysik angesichts

der modernen Wissenschaft, insbesondere der Physik

Newtons, noch besitzen? In welchem Ausmass können

Philosophen, die Alternativen für metaphysische
Grundlagen suchen, sich auf die menschliche Natur
berufen? Wenn die Metaphysik nicht mehr trägt, wie
vertrauenswürdig ist die menschliche Natur? Mit
diesen Fragen sehen wir Kant 1765 in einer rundum
skeptischen Haltung – gegenüber der in Deutschland
dominanten Metaphysik, die in den Gestalten von Leib¬

niz,

FOKUS kant iV : Kan T, Pragmatisc h

Wolff und Baumgarten den Anspruch vertritt,
Einsichten in die rationale Ordnung der Welt gewinnen
zu können, und ebenso gegenüber den schottischen

Wissenschaftern der Menschennatur, Hutcheson, Hume

und Smith, die alle metaphysischen Absichten aufgegeben

haben und dennoch für Mensch und Gesellschaft

vorteilhafte psychologische Kräfte freilegen zu können
glauben. Kant ist beiden Schulen gegenüber kritisch,
und das Ausmass seiner Kritik bestimmt das Niveau

und die Dramatik seines eigenen Entwurfs.
Diese kritische Haltung gegenüber der Metaphysik

erschliesst sich bereits einem oberflächlichen
Verständnis von Kants berühmtem Buch, anhand von
dessen Absicht, die «dialektischen» sprich
selbstwidersprüchlichen Verwirrungen zu klären, in die sich die

Vernunft anhand der «absoluten Ideen» von Gott, Freiheit

und Unsterblichkeit verwickelt. Kants konstruktive

Analyse des menschlichen Erkennens führt zu dem
Fazit, dass die Gegenstände solcher Ideen nicht
erkannt werden können, weil jede Erkenntnis auch den

Sinnen entspringen muss. Es bei diesem negativen
Ergebnis zu belassen, bedeutete allerdings nicht nur eine
Kritik, sondern eine Selbstaufgabe der Vernunft. Wenn
wir unser sinnvolles Fragen auf die engeren Themen
der Wissenschaft beschränken müssten, würden wir
jede umfassendere Lebensorientierung verlieren und
gerieten gar in Gefahr, zum Opfer eines seinerseits
undurchschauten Wissensprozesses zu werden. In einem
Programm der Vernunft, das diesen Namen verdient,
müssen die metaphysischen Ideen deshalb auch nach
der Metaphysik einen positiven Sinn gewinnen und
können nicht einfach gestrichen werden.

Rousseaus Kulturkritik

Warum kann hierfür nicht dennoch die menschliche
Natur eine Handhabe bieten, wie die optimistischen
Schotten dachten? Mit «menschlicher Natur» ist bei
ihnen das menschliche Begehren und Fühlen gemeint,
auf das sie sich mit Begriffen wie «moralischer Sinn»

«Sympathie» oder «Selbstinteresse» beziehen. Hume und



FOKUS kant iV : Kan T, Pragmatisc h

Smith entwerfen auf diesen Grundlagen ein hoffnungsvoll

ausbalanciertes Reich einer ökonomisch prosper­ierenden

Gesellschaft. Ihre Hoffnungen sind freilich
einseitig. Rousseau setzt diesen Selbstverständigungsschriften

des Frühkapitalismus in seinen zwei «

Preisschriften» und im «Emile» die sozialkonstruktive
Einsicht entgegen, dass alle menschlichen Wünsche und
Gefühle sozial formbar und Ausdruck der jeweiligen
Gesellschaft sind. Hobbes’ berühmter «Naturzustand»

ist ihm zufolge gerade kein Naturzustand, sondern
die Eigennutzplattform der ökonomisch dominierten
Gesellschaft. Einzig die Vernunft, allerdings verwickelt
in die Leidenschaften, kann für eine – notgedrungen
immer begrenzte – Distanz zu den Formierungskräften

der Gesellschaft sorgen. Rousseaus Kulturkritik hat
auf Kant eine tiefere Wirkung als der häufig genannte
Skeptizismus Humes. Die zunächst mit Hutcheson
geteilte Gefühlsethik wird aufgegeben, die Formbarkeit
der menschlichen Natur als Herausforderung an die
gesamte Vernunft begriffen und als deren wichtigste
Aufgabe die Orientierungshilfe für die Gesellschaft und
ihre Institutionen, Moral, Recht und Politik, gesehen.

Der Geschichte trotz allem eine rationale Botschaft zu

entlocken, wird als Möglichkeit nicht verworfen.
Solche weitreichenden Pläne werden durch

Rousseaus Hinweise auf die Selbstzerstörungskraft
der instrumentellen Vernunft, die künstliche Expansion

der unersättlichen Begierden und die
Manipulierbarkeit der Wünsche allererst angestachelt. Kant
übernimmt Rousseaus sozialen Konstruktivismus, die
These der Selbsterzeugung der Kultur und insbesondere

Rousseaus Fokus auf die Triebkräfte «Vernunft»
und «Freiheit» in diesem kulturellen Prozess. Mit der
für Kants gesamtes Spätwerk zentralen Verbindung
von Vernunft und Freiheit, koppelt sich die moderne
Philosophie dezidiert ab von der Antike, die Kant
phasenweise intensiv studiert hat, insbesondere die ihm
nahestehende Stoa, die er aber letztlich als ungenügend

empfindet. Die moderne Gefahr der instrumentellen

Selbstversklavung ist zu drastisch geworden, die
stoische Besänftigung der Natur unglaubhaft und
impraktikabel. In Kants Kritik der spätantiken Schulen als

«unpraktisch» kündigt sich ein eigener, radikalisierter

Lösungsversuch an, der sich bewusst und entschieden
dem Massstab unterstellt, praktisch zu sein.

Kant hält an Rousseaus Kulturkritik zeitlebens fest,

sucht aber gleichwohl eine Möglichkeit, ihr Vernunft
und Freiheit zu entziehen. Sein Lösungsversuch stützt
sich auf den Gegensatz von Passivität und Aktivität,
Rezeption und Konstitution. Die Menschen sind sich
selbst teilweise zwar gegeben, sie müssen sich aber

auch erst zu Menschen bilden. Gegeben sind sie sich
in ihren Sinnen, einschliesslich ihrer begehrenden

sinnlichen Natur, bilden können sie sich mit Hilfe ihrer
Vernunft. Eine Einheit der beiden Teile ergibt sich nur
anhand der Vernunft. Die wichtigsten Elemente von
Kants kritischer Philosophie erschliessen sich aus diesen

Thesen. Die Vernunft ist selbständig und nicht auf
die Sinne rückführbar. Die Vernunft ist aktiv und
praktisch, und letztlich gibt es nur eine Vernunft, eben die
praktische. Das Ziel des Erkennens, des Lebens, der
Kultur, der Gesellschaft, der Geschichte, ist eine
anzustrebende Einheit von Sinnlichem und Vernünftigem
unter Leitung des letzteren. Kants Antwort lautet, dass

Erkenntnis, Moral, Recht, Religion als menschliche,
genauer vernünftige «Erzeugnisse» aufgefasst werden
müssen, und nicht als Gegebenheiten. Diese «

kopernikanische Wende» ist jedoch doppeldeutig; Kant hat
sie sowohl theoretisch wie praktisch verstanden,
während es doch einzig die praktische Wende sein kann,
die aus der erkannten Problematik herausführt.

Doppeldeutige Freiheit

In der «Kritik der reinen Vernunft» ist es die Unterscheidung

zwischen den «Kategorien» und den «Ideen» in
der sich diese Ambivalenz lokalisieren lässt. Die Ideen,

wie die von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, gelten
als nicht erkennbar, aber dennoch nicht als sinnlos,
vielmehr als Aufgaben. Die mit ihnen verbundene
Absolutheit wird unter dem Stichwort der « regulativen
Ideen» praktisch uminterpretiert: sie sind nicht etwas,
das erkennbar, sondern etwas, das herstellbar ist.
Herstellbar freilich auch nur annäherungsweise; sie sind
Handlungsziele, die nicht real erreicht werden können,
die aber für die Möglichkeit des Handelns notwendig
sind. Unter diesen Ideen ist Freiheit die für Kant
wichtigste, weil er sie auch in ihrer alltäglichen Manifestation

für «a priori» gegeben hält und sie deshalb glaubt

mit seinem apriorisch-theoretischen Begriff verbinden
zu können. Was mit «praktischer Interpretation » von
Ideen gemeint sein kann, lässt sich deshalb anhand von
Freiheit als der vorrangigen Idee am besten erklären.

Freiheit ist einerseits theoretische Freiheit und
damit etwas, das nur gedacht werden kann. Wie bei den

anderen Ideen, fehlt die Verankerung in den Sinnen,
die für Erkenntnis nötig ist. Obwohl nicht erkennbar,
ist Kant dennoch der Meinung, dass Freiheit für
Naturwesen wie uns nicht unmöglich ist. Diese nicht
unmögliche Freiheit ist die praktische Freiheit des

Handelns. Kants Grundidee einer Versöhnung zweier
Anforderungen ist die: wir Menschen gehören zwar
der Natur an und sind insofern kausal bestimmt und

28 Nr. 7/ 8, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



nicht frei; weil wir aber auch denken können, haben

wir teil an einer Sphäre, die der Kausalität entzogen

ist. Inwieweit wir durch Einbezug in diese Sphäre frei
sind, können wir nicht wissen, aber da wir es denken

können, ist es nicht unmöglich, dass wir frei sind. Und
sogar noch stärker: es kann nie bewiesen werden, dass

wir nicht frei sind. So weit, so gut. Selbst wenn dem
so ist: inwiefern ist die Idee der Freiheit nicht nur eine,

deren Möglichkeit nicht widerlegt werden, sondern
die konkrete Gestalt annehmen kann – so konkret,
dass sie informative Aufschlüsse über Moral, Gott und
Unsterblichkeit erlaubt?

Kant findet seine Antwort in drei Schritten. Erstens

erweitert er den Begriff Freiheit so, dass er praktische

Vernunft und diese wiederum so, dass sie Moral
einbezieht. Freiheit, praktische Vernunft und Moral sind

damit als extensional gleichbedeutend zu verstehen.
Zweitens entdeckt er an der Alltagsmoral Züge, die
berechtigen, ihr tatsächlich einen Freiheitscharakter
zuzusprechen. Gemeint ist insbesondere die
voraussetzungslos geltende moralische Pflicht als Kern der
Moral, die im Geist Rousseaus) verhindern soll, dass

Menschen ihren Gefühlen ausgeliefert sind. Drittens
beantwortet er die anhaltende Skepsis gegenüber der
in seiner Antinomiendiskussion eindringlich demonstrierten

Unzugänglichkeit der Freiheit mit praktisch
nivellierten Wissensansprüchen. Ob wir vielleicht doch
unfrei sind, «das geht uns im Praktischen (…) nichts
an, sondern ist eine bloss spekulative Frage, die wir, so

lange als unsere Absicht aufs Tun oder Lassen gerichtet
ist, bei Seite setzen können.» KrV A803). Freiheit und

Moral als alltägliche Phänomene so wieder eingesetzt,

stützt er auch noch die Ideen von Gott und Unsterblichkeit

durch den Nachweisversuch, die Forderungen

der Moral müssten eine berechtigte Hoffnung auf ein

Gelingen unterstellen, das seinerseits nur durch eine
«höchste Vernunft» garantiert werden kann. Aus der
alltäglichen Moral ergibt sich ein Glaube an Gott.

Sich selbst Gesetze geben

Kant scheint damit das Unmögliche ermöglicht zu
haben: einerseits die Metaphysik, ähnlich wie Hume, zu

kritisieren, anderseits nicht in einen bodenlosen
Skeptizismus zu verfallen, sondern ihre Inhalte praktisch
zu rehabilitieren. Der Grundstein dieser Wendung, die

Moral, beruft sich nicht auf einen transzendenten Gott,
nicht auf ein theoretisch einsehbares Gut, aber auch

nicht auf die wankelmütigen menschlichen Begierden.

Die Ethik beruft sich einzig auf die in der Alltagsmoral

in Erscheinung tretende Fähigkeit der «Selbstgesetzgebung

» auf die praktische menschliche Fähigkeit, das

FOKUS kant iV : Kan T, Pragmatisc h

eigene Handeln nach einem selbstauferlegten Gesetz

zu leiten und zu entwerfen. Die so verstandene Moral

erweist sich damit sogar als der einzige «objektiv
reale» Stützpunkt der «Möglichkeit der Erfahrung» KrV
A808), insofern als die Einheit der Erfahrung einzig
durch freiheitliches Handeln hergestellt werden kann.

Was man Kants halben Pragmatismus nennen könnte,

hat Folgen für alle Aussagen seines Systems. Ein
halber ist sein Pragmatismus deshalb, weil er erst an der
Grenze des Erkennbaren einsetzt und auch gegenüber

der Moral den Absolutheitsanspruch nicht völlig
aufgibt. Beim Erkennen: Warum nur die Ideen und nicht
auch die Verstandeskategorien unter ihrem «nützlichen

Gebrauch » KrV A799) betrachten? Warum nicht
auch die Religion direkt befragen, wieweit sie nützlich
sein kann? Und warum nicht die Moral, wieweit sie

im Rahmen unserer heutigen Ansichten nützlich sein

kann, unter Einbezug von Rousseaus Misstrauen? So

weit will Kant nicht gehen. Er versucht, die Motive
der Metaphysik zwar praktisch zu retten, stützt sich

dabei aber selbst auf eine metaphysische Konzeption
der Moral. Sehen wir genauer zu, wie das geschieht.

Kant entdeckt die praktische Vernunft in unserer
Alltagsmoral. Eine solche Entdeckung wäre nicht ernst
zu nehmen, wenn damit nur das kategorische Gebieten

der durchschnittlichen moralischen Normen gemeint
wäre. Dass diese Normen scheinbar voraussetzungslos

gebieten, belegt noch nicht einmal irgendeine
Vernünftigkeit, geschweige denn die von Kant gesuchte,
jeder flüchtigen Natur gegenüber unabhängige und
selbst voraussetzungslose Art «der» Vernunft. Der zweite

Schritt, Vernunft, Freiheit und Moral gleichzusetzen,

bedarf also einer theoretischen Rekonstruktion aller
beteiligten Phänomene. Kants Schlüssel dafür liegt in
einer neuen Fassung des Begriffs «Wille» Die übliche
Auffassung von einem vernünftigen Wollen liegt darin,
dass zwischen Ziel und Mittel, Wünschen und Handlung,

ein angemessenes Verhältnis bestehen muss. Zu

unterstellen ist dabei, dass mindestens die Ziele selbst,

eben Wünsche oder Interessen, nicht unvernünftig
sind und dass man zwischen guten und schlechten
unterscheiden kann. Für Kants radikalisierte Skepsis ist
das immer noch instrumentelle Vernunft. Eine

intrinsische, sich selbst erzeugende und darin völlig makellose

Vernunft ergibt sich nur dann, wenn das Wollen
sich gleichsam an sich selbst läutert. In diesem Fall
gebietet es sich selbst, oder – den berühmtesten
Gedanken von Kants Ethik vorwegnehmend – es gebietet

sich «kategorisch» und nicht nur «hypothetisch» oder
voraussetzungsvoll). Doch wie soll dieser Münchhausenaufstieg

aus der befleckten Natur möglich sein?

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 7/8, 2004 29



GALERIE Giorgio von arb

30 Nr. 7/ 8, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE

Bad Allenmoos



SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 7/8, 2004 31



FOKUS kant iV : Kan T, Pragmatisc h

Kants Texte, vorrangig die «Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten» GMS) von 1785, legen vor allem

zwei Argumentationen nahe. Einmal das Argument,
dass jedes Wollen auf ein Ideal in Gestalt eines
Vernunftgesetzes rückbezogen sein muss, um ein
sinnvolles Wollen sein zu können. Wie in der Erkenntnis
die «Kategorien» vorausgesetzt sind, so im Handeln
das « Gesetz» Und weil das Gesetz ein praktisches
Gesetz ist, gebietet es universal. Dass es universal
gebietet, heisst, dass sich das ihm sich unterstellende
Wollen immer daraufhin kontrollieren und korrigieren
muss, dass sein Wollen mit dem gleichen Wollen aller
anderen Wollenden verträglich ist. Das eben ist die
Forderung des «Kategorischen Imperativs» in seiner

ersten und wichtigsten Version GMS 421), wonach
die eigene Maxime zum «allgemeinen Gesetz» muss

werden können. In diesem Gedanken sind eine Reihe

schwindelerregender Übergänge enthalten, und er
lebt von der rationalistischen Suggestion, so etwas

wie ein praktisches Gesetz müsse es ausserhalb der
Handelnden bereits in der Welt irgendwo geben.
Wünschenswert wäre deshalb eine Lektüre von Kants

Argument, die von solchen Annahmen frei wäre und
alle Voraussetzungen allein aus einer nicht-metaphysischen

Beschreibung des Handelns gewänne.

Angestossen vor allem durch Arbeiten der
amerikanischen Rawls-Schülerin C.Korsgaard, haben in den

letzten Jahren einige Autoren versucht, einen solchen
Nachweis allein unter Berücksichtigung der
Mikrostruktur des Handelns zu erbringen.1 Eine vielversprechendere

Lektüre umgeht die Rede vom «Gesetz» und

versucht statt dessen zu zeigen, dass das überlegende
Wollen zur Stabilisierung seines Wollens die
Unterstellung eines Werts des Überlegens benötigt, sowie
indirekt die Unterstellung der Werthaftigkeit der
überlegenden Person und gleichfalls aller anderen, die zum
Überlegen fähig sind. Dieser Vernunftwert, den Kant

ebenfalls anzusprechen scheint in seiner Forderung,
dass «vernünftige Wesen» als «Zweck an sich selbst,

nicht bloss als Mittel» betrachtet werden sollen GMS

429), könnte dann die Grundlage für die moralischen
Pflichten im einzelnen sein, sowie insgesamt für eine

kantianische Moral, deren Merkmal ja auch ist, dass

Menschen einen «innern Wert » oder «Würde» besitzen,
und nicht bloss einen «Preis» oder instrumentellen
Wert GMS 434). Die neueren Debatten über
Embryonenforschung scheinen solcher Versicherungen
dringend zu bedürfen.2

Obwohl auf den ersten Blick erfreulich schlicht,
verwickelt sich auch diese Lektüre von Kants zentralem

Begründungsversuch in eine Reihe von Schwie¬

rigkeiten, an denen sie letztlich scheitert. So verstärkt
diese Lesart sogar noch die bereits bei Kant zu findende

Tendenz, die Funktion der Moral darin zu sehen,

weniger die konkreten Menschen, als vielmehr ihre
Vernunftfähigkeit zu schützen; so bei einem
Selbstmordversuch den möglichen Selbstmörder vor sich
im Namen der «Menschheit» Anstatt vor Instrumentalisierung

bewahrt zu werden, werden die konkreten
Menschen zugunsten der in ihnen kostbar aufgehobenen

Vernunft instrumentalisiert. Ausserdem folgt die
noch eigenartigere Konsequenz, dass die Moral und
nur die Moral zum Handlungs- und Lebensinhalt wird,
während Kant eigentlich im «höchsten Gut» Moral und
Glückseligkeit zu versöhnen hoffte. Wenn nämlich das

Handeln sich nur anhand der vernünftigen Werthaftigkeit

stabilisieren kann und das Ideal in dieser Vernünftigkeit

liegt, dann sind die durchgängig vernunftlosen
Wünsche nur noch störend, und sie im Namen des

Glücks zu erfüllen, kann, ja muss am Ende ausgeklammert

bleiben. Alle moralischen Pflichten sollten in diese

eine Zielsetzung hineingesogen werden: die eigene

Vernünftigkeit um ihrer selbst willen zu verfolgen, das

ganze Leben der Vernunft zu widmen.
Inwiefern, so könnte man einwenden, sind diese

Kant noch einmal überzeichnenden Folgen
unausweichlich? Notgedrungen dann, wenn nicht eine
Mischung von Vernunft und Wünschen, oder Wünsche
einer bestimmten Art, sondern nur die Überlegenskraft
in ihrer Abstraktheit wertspendend und damit zielführend

sein soll. Schwächt man die von Kant so energisch

betonten Gegensätze zwischen Vernunft und Neigung,

Pflicht und Neigung, Moral und Glückseligkeit nur ein

wenig ab, so bricht der ganze « transzendentale»

Begründungsversuch zusammen, und Kant müsste sich
mit den bei Rousseau bereits gesehenen «unreinen»

Verbindungen von Gefühlen und Selbstkontrolle
zufrieden geben. Die Heroik des Kantischen Entwurfs
wäre dahin.

Ist Kants Moral stückweise zu haben?

Da die wenigsten der heutigen Leser Kants an einem
minutiösen Grundlagenargument im Kantischen Stil

interessiert sind, sondern vielmehr an bestimmten
Kernaussagen der Kantischen Ethik, ist die zweitwichtigste

Frage, wie viele dieser Bruchstücke gesondert
bezogen werden können. So unterstützt Kant vor
allem drei Überzeugungen, die wir heute in westlichen
Gesellschaften öffentlich nicht in Frage stellen wollen
und können: dass mindestens erwachsene Menschen

eine eigene Würde besitzen, dass hinsichtlich dieser
Würde alle Menschen gleich sind, und dass Moral ei-

32 Nr. 7/ 8, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



genständig ist, ein Tun des Richtigen um des Richtigen
willen. Daneben haben wir Schwierigkeit, die Pflicht
nur um der Pflicht willen zu befolgen, nicht etwa aus

Mitgefühl. Wir sind nicht bereit, mit Kant Verbote des

Lügens oder Stehlens ausnahmslos einzuhalten, also

auch dann, wenn durch Nichtbefolgen grosses Unheil
zu verhindern wäre. So etwas wie Kants «selbstbezogene

Pflichten» beispielsweise die eigenen Talente zu

fördern, sind nichts, was uns im durchschnittlichen Alltag

Kopfzerbrechen machen kann. Wir haben zu uns

kein moralisches, sondern nur ein Klugheitsverhältnis.
Die zuletzt abgelehnten Züge der Kantischen Moral

sind nicht Altersverirrungen Kants, sondern gültiger
Ausdruck des transzendentalen Vernunftbegriffs. In
der Pflicht handeln eigentlich wir, die wir Vernunftwesen

sind, und demgegenüber sind die Unterschiede in
den Gefühlen, ob angenehmen oder unangenehmen,
belanglos. In der Vernunft verankert, ist jeder
Pflichtverstoss gleichsam eine Selbstzerstörung und damit
der «grösste anzunehmende Unfall» Unser Selbstverhältnis

ist im optimalen Fall ein moralisches, denn im
Selbstinteresse sind wir willkürliche Existenzen, uns
selbst ein Zufall und eigentlich sinnlos. Aufgrund der
sich so erweisenden hohen Kohärenz von Kantischer
Moral und Theorie, können wir nicht umhin, auch die

in der Theorie zweigeteilte Person abzulehnen. Alle
meist mit «Kants Rigorismus» assoziierten Züge
seiner Moral entspringen konsequent der banalisierten
menschlichen Natur, der nur noch zu kontrollierenden

«Sinnlichkeit» Wenn wir aber diese Seiten von
Kants Moral nicht teilen können und wir überdies,

soweit wir fundamentalistische Philosophen sind, seine

Begründungsidee für widersprüchlich halten, müssen

wir wohl auch die Theorie verwerfen.
Dass wir unser sicher genug sind, bestimmte Pflichten

nicht ausnahmslos einzuhalten, obwohl sie aus

Kants Theorie folgen, mag auf den ersten Blick irritierend

erscheinen. Welchen Anspruch trägt eine solche

Ethik noch, wenn man sie durch Intuitionen einfach
entkräften kann? Hat man jedoch die erste Verblüffung
überwunden, sollte man akzeptieren, dass philosophische

Theorien Kürzel von Ansichten sind, die auch
ohne sie gelten und die, hinreichend geklärt, einer
Stütze gar nicht bedürfen. Theorien helfen bestenfalls,
die Ansichten zu klären, manchmal erreichen sie aber
auch das Gegenteil. Mit dieser gemässigten Erwartung
gegenüber einer philosophischen Theorie kann man
nun auch gelassener dem Problem entgegentreten, das

dadurch zu entstehen scheint, dass Würde, Gleichheit
und intrinsisch Gutes, drei kaum entbehrliche Elemente

der westlichen Moral, mit Kants Theorie ebenfalls

FOKUS kant iV : Kan T, Pragmatisc h

dahin zu schwinden drohen. Wiederum ist der
Zusammenhang stimmig. Die Würde käme, wenn
moralischer Wert aus dem Wert der Vernunft entspränge,
allen vernunftfähigen Menschen ungeachtet ihrer
übrigen psychischen und physischen Erscheinungsweisen

zu – eine säkulare Annäherung an die christliche

Seele, wie sie optimaler wohl nicht konstruierbar
ist. Entsprechend gibt es Skeptiker, die Würde für ein

christliches Ideologem halten. Nicht selten sind sie

auch politische Liberale, die in Würdeappellen nur
Unterdrückungsmethoden sehen, sich selbst aber mit
der Illusion behelfen, mit Interessen und instrumenteller

Vernunft sei eine lebenswerte Gesellschaft schon

hinzukriegen.3 Was lässt sich diesen leider allzu realen

Skeptikern noch entgegenhalten, wenn die Berufung
auf Kant nicht mehr zieht?

Kant, pragmatisch

Am besten die Berufung auf Kant, aber mit einem
Augenzwinkern. Die Berufung auf einen Kant, der sich

nicht durch einen impraktikablen Skeptizismus dazu

hat verführen lassen, eine logische Theorie der Moral
entwickeln zu wollen. Auf einen Kant, der eine völlig
praktische Wende vollzogen hat und sich nicht genötigt

sieht, eine transzendentale Voraussetzung allen

Handelns zu finden. Der unsere Würde hinreichend
darin belegt sieht, dass wir einander und uns selbst

in unseren Lebensversuchen beachten; der unsere
darin manifestierten menschlichen Eigenschaften als

ausreichend ansieht, um sie moralisch zu schützen
und der eine Gesellschaft für ärmer hält, in der die
Menschen einander nicht achten, in der ihnen der Sinn

für Würde fehlt. Dieser pragmatistische Kant hätte
dem realen Würdeskeptiker die Augen über den Wert
seines Tuns zu öffnen versucht, mit Vergleichen wie
dem Farbsehen und dem Schwarzweiss-Sehen. Er hätte
ihm vorgeschlagen, Würde letztlich als Konvention zu

betrachten, die man nicht beweisen kann, aber die zu

haben das Leben erträglicher macht. Vielleicht hätte er
den Skeptiker damit überzeugt, vielleicht auch nicht.

Kants Position ist heute nicht mehr zu ändern. Wir
können sie allerdings ehren, indem wir sie zum Anlass

nehmen, seine halbe Wendung ganz zu vollziehen.

1 So auch derSchreibende: «DieguteHandlung» TeilIV.Akademie Verlag,Berlin 2000.

2 S.C. Geyer Hg.), «Biopolitik. DiePositionen» Suhrkamp, Frankfurt 2001. M.Kettner

Hg.), «Biomedizin und Menschenwürde» Suhrkamp, Frankfurt2004.

3 S.N. Hoerster. «Ethik des Embryonenschutzes» Reclam, Stuttgart 2002; ders.,
«Ethikund Interesse» Reclam, Stuttgart2003.

Anton Leist ist Professor für Philosophie am Ethik-Zentrum derUniversität Zürich.

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 7/8, 2004 33


	Kants Ethik, verwerfen oder retten? : Ein pragmatischer Vorschlag

