
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 5-6

Artikel: Kants "Kritik der reinen Vernunft" : die Möglichkeit der Metaphysik im
21. Jahrhundert

Autor: Glock, Hans-Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FOKUS kant III: Metaph ysik im 21. jahrhundert

Kants «Kritik der reinen Vernunft»
Die Möglichkeit der Metaphysik im 21. Jahrhundert

Der dritte Beitrag der Reihe zur aktuellen Bedeutung Kants beschäftigt sich mit seiner

Erkenntnistheorie und rollt die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte der «Kritik der
reinen Vernunft» bis in die Gegenwart auf.

Hans-Johann Glock

Die «Kritik der reinen Vernunft» ist das bedeutendste
philosophische Werk deutscher Sprache. Sie hat das

Selbstverständnis und die institutionelle Verfassung

der Philosophie geprägt wie keine andere Schrift.
Dass Philosophie heutzutage als eine Wissenschaft
betrieben wird, die sich sowohl von den Einzelwissenschaften

als auch von den belles lettres unterscheidet,
haben wir Kant zu verdanken. Vor Kant umfasste sie

ganz selbstverständlich die Naturwissenschaften und
im englischsprachigen Raum heissen einige
Physiklehrstühle noch immer «chair of natural philosophy»

Nach Kant wird die Philosophie zu einem Fach, das

entweder über oder unter den Einzelwissenschaften
steht, aber weder sie umfasst noch in ihnen aufgeht.
Lange galt sie als die Richterin, vor der sich alle anderen

Fächer und Kulturbereiche zu verantworten
hatten. In jüngster Zeit betrachten sie viele eher als eine
Magd der Natur- oder Geisteswissenschaften, die deren
begriffliche und methodologische Grundsatzprobleme
behandelt. Beide Bilder gehen auf Kant zurück, und
die von ihm initiierte Eigenständigkeit und
Professionalisierung bestimmt die Philosophie noch immer.

Das 18. Jahrhundert wurde durch den Versuch der
Aufklärung bestimmt, alle menschlichen Angelegenheiten

nach den Gesichtspunkten der Vernunft neu zu
beurteilen und einzurichten, statt sich religiösen Dogmen

und weltlichen Autoritäten anzuvertrauen. Kants
«Kritik der reinen Vernunft» widmet sich der Aufgabe,

die Vernunft selbst auf ihre Tauglichkeit für dieses
heroische Unterfangen zu überprüfen. Sie ist eine Kritik
nicht im Sinne einer Ablehnung, sondern im Sinne der
Überprüfung eines menschlichen Erkenntnisvermögens,

die dessen Reichweite und Grenzen auslotet.
Die Vernunft ist dabei sowohl Gegenstand als auch
Subjekt der Prüfung, da es keine ihr übergeordnete
Erkenntnisinstanz geben kann.

Dabei handelt es sich um die reine Vernunft, weil
es Kant in erster Linie um die Möglichkeit einer von
der Erfahrung unabhängigen Erkenntnis geht. Im
Gegensatz zu Locke und aufgrund der triumphalen Erfol¬

ge der Newtonschen Mechanik hält er die Möglichkeit
empirischer Erkenntnis für unproblematisch. Kants
Gegner ist weder der Cartesianische Wahnwitzige,
der an der Existenz materieller Gegenstände zweifelt,
noch der Humesche Neurotiker, der sich nicht darauf
verlassen will, dass auch morgen wieder die Sonne
aufgehen wird. Es handelt sich vielmehr um den viel
einsichtigeren Skeptiker, der an der Metaphysik zweifelt.

Diese galt zwar seit Aristoteles als die Königin der
Wissenschaften, auf die sich auch die Aufklärung letztlich

berufen muss. Aber anstatt wie Mathematik und
Naturwissenschaften auf allgemein anerkannte Erfolge
verweisen zu können, ist sie nur ein « Kampfplatz»

fruchtloser Streitigkeiten. Kant versucht der Metaphysik

«den sicheren Gang einer Wissenschaft» zu weisen,
indem er ihre Möglichkeit zunächst einmal «kritisch»

überprüft.

Rechtfertigen ohne die Erfahrung

Metaphysische Erkenntnisse müssten, so zeigt Kant,

sowohl a priori sein, d.h. von der Erfahrung unabhängig,

als auch «synthetisch» d.h. Einsichten in die
Wirklichkeit liefern und nicht, wie die analytischen Sätze

nach der Art «Alle Junggesellen sind unverheiratet»

nur die Verhältnisse zwischen Begriffen explizieren.
Bereits Kants Unterscheidung zwischen apriorischen

und empirischen a posteriori) Erkenntnissen stellt
einen Durchbruch dar. Er vermeidet damit nämlich
Debatten wie die zwischen seinen empiristischen
und rationalistischen Vorgängern, die sich heutzutage

in der Auseinandersetzung nature versus nurture
fortsetzen. Welche Rolle angeborene Strukturen beim
Erwerb von Wissen spielen ist eine Frage für die
empirische Psychologie. Für die Philosophie kommt es

darauf an, dass wir bestimmte Urteile ohne Bezug auf
Erfahrung rechtfertigen können. Obwohl ich mir ohne
Unterweisung den Satz des Pythagoras nie angeeignet

hätte, lässt sich dieser doch ohne Rückgriff auf
Beobachtungen und Experimente «aus reiner Vernunft»
beweisen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 5/6, 2004 33



FOKUS kant III: Metaph ysik im 21. jahrhundert

Noch bahnbrechender ist Kants Einsicht, dass das von
der Metaphysik beanspruchte synthetische Wissen a
priori ein Rätsel aufgibt. Wenn die Erfahrung unser
einziger Zugang zur Wirklichkeit ist – und jede andere

Annahme scheint auf Spiritismus hinauszulaufen – wie
kann ein Urteil dann sowohl inhaltlich etwas über die
Welt aussagen als auch von der Erfahrung unabhängig
sein? Der Versuch, die Metaphysik zu rehabilitieren,
führt daher zur Leitfrage der «Kritik der reinen
Vernunft»: «Wie sind synthetische Urteile a priori möglich?

» Kants Antwort läuft auf eine «Revolution der
Denkart» hinaus, die er mit der Wende des Kopernikus

vergleicht. Wenn sich die Erkenntnis nach dem
Gegenstand richtet, lässt sich synthetisches Wissen a

priori nicht erklären. Wir können «nämlich von den
Dingen nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie

legen» Unsere Erkenntnis hat laut Kant neben ihrem
empirischen Inhalt auch eine vom Subjekt vorgegebene

Form oder Struktur. Jeder Gegenstand, sofern
er Objekt unserer Erfahrungserkenntnis werden soll,
muss den «notwendigen Bedingungen der Möglichkeit

von Erfahrung» entsprechen.
Diese von Kant als «transzendental» bezeichneten

Bedingungen der Erkenntnis sind daher zugleich
auch Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände

der Erkenntnis. In unserer Erfahrung sind materielle
Gegenstände in Raum und Zeit lokalisiert und
unterliegen kausalen Veränderungen. Laut Kant handelt es

sich dabei nicht um kontingente psychologische
Tatsachen, sondern um notwendige Strukturen der Erfahrung,

nach denen sich alle Gegenstände der Erfahrung

richten müssen. Kant unterteilt diese transzendentalen
Bedingungen in die «Formen der Anschauung» – Raum

und Zeit – und die Formen des Verstandes –
fundamentale Begriffe wie Substanz und Kausalität, die er
als « Kategorien » bezeichnet. Dies entspricht seiner
Unterscheidung zwischen zwei irreduziblen Quellen

der Erkenntnis: der Sinnlichkeit als der Fähigkeit zur
passiven Wahrnehmung und dem Verstand als der
Fähigkeit zum aktiven begrifflichen Urteilen.

Kant widmet den schwierigsten Teil des Buches,

die «transzendentale Deduktion» dem Nachweis, dass

die Kategorien nicht nur subjektive Strukturen unseres

Denkens sind, sondern zugleich «objektive Gültigkeit»

haben, d.h. dass alle Gegenstände möglicher Erfahrung
ihnen unterliegen. Dabei greift er auf das zurück, was

ihm als der «höchste Punkt» der Transzendentalphilosophie

gilt: «Das: Ich denke, muss alle meine Vorstellungen

begleiten können.» Beim Menschen impliziert
Bewusstsein die Möglichkeit von Selbstbewusstsein.
Ich kann mir all meine Erfahrungen als die meinigen

zuschreiben. Dies ist jedoch nur dann möglich, wenn
diese Erfahrungen nicht ein chaotisches Sammelsurium

einzelner Sinnesdaten sind, wie es von den
Empiristen in Anschlag gebracht wird, sondern eine gewisse

«Einheit» oder Ordnung aufweisen. Jede Erfahrung,
die ich mir selbst zuschreiben kann, bezieht sich auf

einen Gegenstand. «Ich denke: rot, rund, schmackhaft»

ist keine Zuschreibung einer Erfahrung, wohl aber «Ich
denke: dieser Apfel ist rot, rund und schmackhaft» Ohne

die Kategorien, so Kant, könnten wir keine geordneten

Gedanken von Gegenständen haben. Wenn alle

selbstbewussten Erfahrungen sich auf Gegenstände
beziehen müssen, unterliegen sie daher auch alle den

Kategorien.

Verlust der «Dinge an sich»

Laut Kant bedarf die menschliche Erkenntnis des

Zusammenspiels beider «Erkenntnisvermögen»: Sinnliche
Anschauungen ohne Verstandesbegriffe sind blind,
begriffliche Gedanken ohne Anschauungen sind leer.
Damit beansprucht Kant, die Kontroverse zwischen
Empirismus und Rationalismus zu überwinden. Die
empiristische Skepsis wird dadurch ausgehebelt, dass

die Erfahrung selbst auf nicht-empirischen Voraussetzungen

beruht. Diese sind in synthetischen Urteilen a
priori ausgedrückt, wie etwa in dem von Hume
angezweifelten Kausalitätsprinzip, wonach jedes Ereignis
eine Ursache habe.

Rehabilitiert wird dadurch aber nur eine «

transzendentale» Metaphysik der Erfahrung. Die traditionelle

Metaphysik beansprucht, von der Erfahrung
unabhängig zu sein, weil sie von Entitäten handelt
– platonistische Ideen, aristotelianische Wesenheiten
oder Leibnizsche Monaden –, die keinen zeitlichen
Veränderungen unterworfen sind. Für Kant dagegen

ist die Metaphysik a priori nicht deswegen, weil sie es

mit Gegenständen jenseits aller Erfahrung zu tun hat,

sondern weil sie eine Disziplin zweiter Ordnung ist.
Sie beschreibt nicht selbst die Wirklichkeit, sondern
reflektiert auf die Anschauungs- und Begriffsstrukturen,

die sowohl in der alltäglichen als auch der
wissenschaftlichen Erfahrung vorausgesetzt werden.

Die rationalistische Metaphysik mit ihren Aussagen

über «transzendente» Gegenstände jenseits aller
möglichen Erfahrung – die Seele, der Kosmos in seiner
Gesamtheit, der freie Wille, Gott – wird dagegen als

dogmatisches Scheinwissen entlarvt. Aussagen über
solche Gegenstände lassen sich weder beweisen
noch widerlegen. Denn ohne Anbindung an Erfahrung

verstrickt sich die Vernunft in « dialektische»

Widersprüche.

34 Nr. 5/6, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



Die Kritik liefert also zugleich eine einfallsreiche Erklärung

des synthetischen a priori und damit der Möglichkeit

einer von den Einzelwissenschaften verschiedenen
Philosophie, eine faszinierende Analyse der Erfahrung
und des Selbstbewusstseins und eine schonungslose
Abrechnung mit dem überkommenen theologischen
und metaphysischen Weltbild. Die Kontroverse um alle

drei Projekte bestimmt die theoretische Philosophie

bis heute. Der Preis für diesen Geniestreich besteht
jedoch in einem Idealismus. Gegenstände menschlicher
Erkenntnis sind nicht «Dinge an sich» die Dinge, wie
sie unabhängig von uns sind, sondern blosse «Erscheinungen

» die Dinge, wie sie sich uns aufgrund unseres

Erkenntnisvermögens darbieten. Als Strukturen dieses

Vermögens kommen Raum, Zeit und Kausalität den
Dingen nicht selbst zu: wir projizieren sie vielmehr
auf die empirischen Daten.

Kants «transzendentaler» Idealismus unterscheidet
sich von demjenigen Berkeleys, für den die Dinge nur
dadurch existieren, dass sie wahrgenommen werden.
Laut Kant besteht ein Unterschied zwischen unseren
Erkenntnissen und deren Gegenständen, und der
Inhalt unserer Erkenntnis ist kontingent. Aber die formalen

bzw. strukturellen Eigenschaften der Erfahrung
bestimmen die von der traditionellen Metaphysik in der
Aussenwelt verorteten notwendigen bzw. essentiellen
Eigenschaften der Gegenstände. Der menschliche
Geist erschafft nicht die Natur, aber er schreibt ihr die
Gesetze vor.

Aus dieser subjektivistischen Hypothek ergeben
sich die wichtigsten Einwände gegen Kant. Einerseits

soll Kausalität nur auf Erscheinungen zutreffen,
andererseits kann es diese aber nur geben, wenn Dinge an
sich kausal auf den menschlichen Erkenntnisapparat
einwirken. Die deutschen Idealisten «überwinden»

diese Spannung dadurch, dass sie Kants Idealismus
auf die Spitze treiben. Das Subjekt liefert nicht nur die
Form der Erkenntnisse, sondern auch deren Inhalt. Die
Trennung von Sinnlichkeit und Verstand wird
aufgegeben, und die gesamte Wirklichkeit wird einer «

intellektuellen Anschauung» zugänglich, wie sie laut Kant
nur Gott haben könnte. Die Philosophie wird wieder,
wie im Rationalismus, zur Überwissenschaft, die alle
anderen umfasst. Jedes echte Wissen ist a priori, weil
sich sogar anscheinend kontingente Tatsachen durch
die wiederum gegen Kant rehabilitierte) «Dialektik»

ableiten lassen.

Diese Ansprüche liessen sich jedoch nie einlösen
und waren mit den Erfolgen der Natur- und
Kulturwissenschaften im 19. Jahrhundert unverträglich. Sollte
die Philosophie als autonome Disziplin erhalten blei¬

ben,

FOKUS kant III: Metaph ysik im 21. jahrhundert

musste sie die aussichtslose Konkurrenz zu den
Einzeldisziplinen schnurstracks aufgeben. Mit dem
Schlachtruf «Zurück zu Kant!» beschränkten die
Neukantianer die theoretische Philosophie auf Erkenntnis-und

Wissenschaftstheorie, eine Disziplin zweiter
Ordnung. Aber wie die deutschen Idealisten, liebäugelten
die Neukantianer mit einem Idealismus, der über Kant
noch hinausgeht.

Kants Erbe im 20. Jahrhundert

Auch Husserls «transzendentale Phänomenologie»

unterschreibt diesen Idealismus, ersetzt die Kantische
Reflexion auf Erfahrung aber durch eine allgemeinere
Reflexion auf das Bewusstsein. Die Art ihrer
Gegebenheitsweise im Bewusstsein bestimmt die ontologische
Kategorie der Gegenstände, ganz im Sinne der
Kopernikanischen Wende. Heidegger wiederum
überschreitet die Beschränkung auf das Subjekt-Objekt-
Modell, indem er anstatt von dem Bewusstsein von
Gegenständen von «Erschlossenheit von Welt» spricht.
Letztere ist die Gesamtheit nicht der Gegenstände,
sondern der kulturellen Sinnzusammenhänge, durch
die sich Menschen verstehen. Heidegger hat in seiner
Interpretation Kants auch gegen die Neukantianische
Verkürzung der transzendentalen Metaphysik auf

Erkenntnistheorie protestiert und an Kants Überlegungen

zur Zeit angeknüpft. Was das kantische Erbe bei
Heidegger und seinen französischen Jüngern anlangt,
ergibt sich jedoch ein Vermittlungsproblem. Obwohl
auch die deutschen Idealisten Gegner der Aufklärung
waren und sich oft auf Scheinargumente stützten,
erhoben sie doch wenigstens noch Anspruch auf

Vernünftigkeit. Dagegen stehen die Heideggerianer der
rationalen Ausweisung philosophischer Behauptungen
bestenfalls gleichgültig gegenüber. Nietzsche, der bei
diesem «postmodernen» Kreuzzug gegen die Vernunft
ebenfalls Pate steht, hat Kant übrigens mit Polemiken

bedacht, die zum Amüsantesten gehören, was die
Philosophie zu bieten hat. Auf Text- oder Sachkenntnisse

lassen sie leider weniger schliessen.

Die bedeutendste zeitgenössische Auseinandersetzung

mit Kants theoretischer Philosophie findet
daher in der analytischen Philosophie statt. Hier wird
auch endlich der idealistische Rahmen der
Transzendentalphilosophie gesprengt und ersetzt. Frege, der
Begründer der modernen Logik, akzeptiert Kants
Einsicht in die Möglichkeit apriorischer Erkenntnis
und teilt auch die damit einhergehende Ablehnung
des sogenannten « Naturalismus»: Logik, Mathematik
und Philosophie lassen sich nicht auf eine empirische
Naturwissenschaft reduzieren. Allerdings sieht Frege

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 5/6, 2004 35



GALERIE ADOLfo siurana

36 Nr. 5/6, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 5/6, 2004 «Inercia/ Trägheit» Wachsreste, 2004, lebensgro3s7s



FOKUS kant III: Metaph ysik im 21. jahrhundert

genau diese Autonomie gefährdet durch Idealismus
und «Psychologismus» den Versuch, logische Gesetze

auf bloss subjektive mentale Vorstellungen und Akte
zu gründen, selbst dann, wenn diese den Titel «

transzendental» tragen. Er akzeptiert Kants Behauptung, die
Geometrie sei synthetisch a priori, lehnt dies aber für
die Arithmetik ab und unterwirft Kants diesbezügliche
Überlegungen einer durchschlagenden Kritik. Laut

Frege ist die Arithmetik analytisch, weil sie sich aus

rein logischen Begriffe und Gesetzen ableiten lässt.
Dieser «Logizismus» ist allerdings in der Zwischenzeit
arg ins Stolpern geraten. Wegen der Russelschen
Paradoxien muss man bei der Ableitung der Arithmetik auf
Axiome und Beweisschritte zurückgreifen, die nicht
unmittelbar einsichtig sind. Und laut Gödels
Unvollständigkeitstheorem kann das zu einer solchen Ableitung

notwendige logische System noch nicht einmal
seine eigene Konsistenz beweisen. Es lässt sich daher
durchaus wieder vertreten, dass Teile der Mathematik

weder empirisch noch analytisch sind.

Russell selbst hat zusammen mit Moore um die
Wende des 19. Jahrhunderts gegen die von Hegel
beeinflussten Britischen Idealisten rebelliert. Beide
bestehen uneingeschränkt auf der Existenz einer vom
Geist unabhängigen Realität. Gegen Kants Behauptung,

die Erkenntnis sei durch transzendentale
Bedingungen vermittelt, bestehen sie auf einem direkten
Bezug auf die Gegenstände. Wie Frege unterscheiden
sie ausserdem zwischen dem subjektiven Akt des

Urteilens und dessen Inhalt, einem unabhängig vom
Subjekt existierenden Gedanken. Was ich denke, z.B.

dass Beckham intelligenter sei als Bush, können auch
andere denken. Dagegen ist mein Denken dieses
Gedankens nicht auf andere übertragbar. Philosophie ist
nicht mehr Reflexion auf «transzendentale» psychische
Strukturen, sondern die logische bzw. begriffliche Analyse

solcher Gedanken bzw. Propositionen. Aber auch

für das Programm der logischen Analyse ergibt sich
ein Problem, das in der transzendentalen Deduktion
eine zentrale Rolle spielt: wie erklärt man die Einheit,
welche die durch die Analyse isolierten Komponenten
«Beckham» «ist intelligenter als» und «Bush» erst zu

einer Proposition macht, die das Subjekt für wahr oder

falsch halten kann?

Der frühe Wittgenstein stellt die Philosophie
einerseits in den Dienst eines Kantianischen Projektes,
verleiht ihr andererseits aber eine sprachliche Wende.
Legitime Philosophie ist mit logischer Analyse
identisch. Sie erforscht nicht die Wirklichkeit, sondern hat

die Aufgabe, dem Denken eine Grenze zu ziehen. Dazu
müssten sich jedoch beide Seiten der Grenze denken

lassen, also auch das, was nicht gedacht werden kann.
Wittgensteins Auflösung dieser Antinomie besteht
darin, sich auf den sprachlichen Ausdruck der Gedanken
zu beziehen. Die Philosophie setzt nicht dem menschlichen

Wissen eine Grenze, wie bei Kant, sondern
dem, was sich sinnvollerweise sagen lässt. Jenseits dieser

Grenze liegen nicht unerkennbare Dinge an sich,
sondern ganz einfach sinnlose Zeichenkombinationen.

Die Philosophie wird daher zur «Sprachkritik»

Den logischen Positivisten des Wiener Kreises
lieferte Wittgenstein unfreiwillig) die Waffen für
eine Metaphysikkritik, die auch Kants transzendentale
Version aufs Korn nimmt. Sie lehnen die Idee synthetischen

Wissens a priori ab. «Insofern sich die Lehrsätze

der Mathematik auf die Wirklichkeit beziehen, sind
sie nicht sicher, und insofern sie sicher sind, beziehen
sie sich nicht auf die Wirklichkeit» Einstein). Zugleich
radikalisieren sie Kants Kritik an der transzendenten
Metaphysik. Behauptungen, die sich nicht prinzipiell
überprüfen lassen, sind nicht nur unbegründet,
sondern unsinnig. Kants Vorbehalte gegen Aussagen, die
unser Erkenntnisvermögen grundsätzlich überschreiten,

setzen sich bis in die Gegenwart fort, notabene
in Dummetts «Antirealismus» und Putnams «internem
Realismus»

Der letzte Nagel im Sarg

Dagegen greift Quine den von den Positivisten
akzeptierten Ausgangspunkt der Kantischen Philosophie an,
nämlich die Unterscheidung zwischen analytischen
und synthetischen bzw. apriorischen und empirischen

Sätzen. Ihm zufolge besteht kein qualitativer
Unterschied zwischen Sätzen wie «Es gibt nur eine
gerade Primzahl» auf der einen und Beobachtungssätzen

auf der anderen Seite. Alle beruhen sie mehr oder
weniger direkt auf Erfahrung. Quines Naturalismus
gilt vielen als der letzte Nagel im Sarg des Kantischen

Apriorismus. Dies liegt aber wohl hauptsächlich daran,
dass seine Angleichung der Philosophie an die
Naturwissenschaften als zeitgemäss und unumgänglich
empfunden wird – ein philosophisches Pendant der
Globalisierung. Quines eigentliche Argumente sind
nämlich durchweg kontrovers. Das erste richtet sich

gegen die Erklärung analytischer begrifflicher)
Wahrheiten als solche, die wahr sind allein aufgrund der
Bedeutung ihrer Komponenten. Laut Quine gibt es aber
so etwas wie Begriffe oder sprachliche Bedeutung im
herkömmlichen Sinne gar nicht. Laut seiner
berühmtberüchtigten These von der « Unbestimmtheit der
Übersetzung» bietet das sprachliche Verhalten nämlich
gar keine objektive Grundlage für die Entscheidung,

38 Nr. 5/6, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



ob zwei Ausdrücke die selbe Bedeutung haben. Dabei
stützt Quine sich allerdings auf einen behavioristische

Auffassung von Sprache, die wenig plausibel ist. Quines

zweites Argument besagt, dass im Rahmen
wissenschaftlicher Revolutionen auch angeblich analytische
Sätze bzw. Definitionen aufgegeben werden können.
Dies legt allerdings nahe, dass auch so fundamentale
Begriffe wie Raum, Zeit und Kraft nicht unwandelbar

sind, wie Kant angenommen hatte. Es zeigt aber nicht,
dass es sich innerhalb einer gegebenen wissenschaftlichen

Theorie nicht zwischen analytischen und
synthetischen Sätzen – z.B. Definitionen und Prognosen
– unterscheiden liesse.

Unter Philosophen ebenso poplulär ist eine diametral

entgegengesetzte Unterwanderung der Kantischen
Problemstellung. Gemäss Krikpe hat Kant zu Unrecht
unterstellt, nur apriorische Sätze könnten die von der
Metaphysik beanspruchte Notwendigkeit aufweisen.
Aber Sätze wie « Der Abendstern ist der Morgenstern»

sind einerseits notwendig – in jeder «möglichen Welt»

ist ein Ding mit sich selbst identisch – andererseits
drücken sie jedoch eine empirische Entdeckung aus.

Diese Strömung verweist zurück auf die rationalistische

Metaphysik, sowohl durch die Leibnizsche
Begrifflichkeit möglicher Welten als auch, indem sie

Notwendigkeit wieder im Wesen der Dinge verankert,
anstatt in der Struktur unserer Erkenntnis. Allerdings
zollt auch diese Strömung Kant noch Tribut, da die
beeinspruchte Einsicht in das Wesen der Dinge sich
nicht aus einer intellektuellen Anschauung ergibt,
sondern aus einer Kombination begrifflicher Analysen

mit naturwissenschaftlichen Entdeckungen. Dass die
Aussage « Der Abendstern ist der Morgenstern» wahr
ist, ergibt sich aus einer astronomischen Entdeckung,
dass sie notwendig ist, aus einer bestimmten Konzeption

von Eigennamen und Identitätsaussagen.

Strawson und die Anhänger des späten Wittgenstein

schliesslich suchen weiterhin einen Kurs
zwischen der Skylla des Naturalismus und der Charybdis
der traditionellen Metaphysik. Dabei halten sie fest
sowohl an einer Unterscheidung zwischen Philosophie
und Naturwissenschaft, als auch an einer sprachlich
modifizierten kopernikanischen Wende. Im Gegensatz

zu den kontingenten Eigenschaften der Dinge sind die
notwendigen Eigenschaften ein Resultat der Art und
Weise, wie wir die Welt begrifflich erfassen. Deswegen

legen sowohl Wittgenstein als auch Strawson die
Philosophie auf die Beschreibung unseres Begriffsystems

fest, wobei Strawson sich explizit an Kant
anlehnt, indem er solche Beschreibungen als «deskriptive

Metaphysik» bezeichnet.

FOKUS kant III: Metaph ysik im 21. jahrhundert

Dabei entfallen sowohl Kants Idealismus als auch sein
Psychologismus. Die Gegenstände der Erkenntnis sind
real; nicht mentale Repräsentationen, deren Inhalt von
unerkennbaren Dingen an sich, und deren Struktur
von unserem Geist geliefert wird. Letzterer beeinflusst
nicht diese Gegenstände, sondern nur die Art und Weise,

wie wir über sie nachdenken und reden. Wir erkennen

von den Dingen a priori nicht das, «was wir selbst

in sie legen» sondern das, was wir in unsere Begriffe
von ihnen legen. Dass Junggesellen unverheiratet sein
müssen, ergibt sich einfach daraus, dass unser Begriff
des Junggesellen die Anwendung auf einen verheirateten

Mann ausschliesst. Aber bei den von Kant als

synthetisch a priori klassifizierten Sätzen geht es so

einfach nicht. Dass jedes Ereignis eine Ursache hat, folgt
nicht bereits aus unserem Ereignisbegriff. Erschienen
plötzlich Saurierfussspuren an der Decke, würden wir
dies auch dann als ein Ereignis bezeichnen, wenn wir
die Suche nach einer Ursache aufgeben müssten. Ereignisse

müssen vielmehr deshalb in Kausalbeziehungen

stehen, weil wir von völlig chaotischen Ereignissen
keine selbstbewusste Erfahrung haben könnten. Die
Beziehung zwischen dem Begriff des Ereignisses und
dem der Verursachung verläuft hier über den der
selbstbewussten Erfahrung.

Auf Kants Erfahrungskonzeption greifen auch
Sellars, Brandom und McDowell zurück. Wir teilen
mit den Tieren die Fähigkeit zur sinnlichen Wahrnehmung,

zeichnen uns aber durch die Fähigkeit zum
begrifflichen Urteilen aus. Diese geht mit der Fähigkeit

einher, uns Gedanken selbst zuzuschreiben, die
ihrerseits wiederum an Sprache geknüpft ist. Selbst
Kants Idee, das Selbstbewusstsein beruhe auf einer
besonderen Spontaneität, kann analytisch rekonstruiert
werden. Eine Aussage wie «Es regnet, aber ich glaube
es nicht» ist paradox. Das wäre sie aber nicht, wenn
«Ich glaube, dass es regnet» die Beschreibung eines

inneren Prozesses wäre, die mit einer Beschreibung des

Wetters nicht in Widerspruch geraten kann. Ein
solcher Gedanke ist nichts, das ich nur passiv durchlebe,
sondern etwas, wofür ich sowohl durch «Es regnet» als

auch durch «Ich glaube, dass es regnet» aktiv geradestehe.

Daraus lässt sich vielleicht sogar der naturalistischen

Auffassung des menschlichen Geistes als eines
mechanischen, neurophysiologischen Phänomens ein
Strick drehen. Jedenfalls können wir diese Auffassung

weder uns selbst noch anderen gegenüber konsistent
einnehmen.

Hans-Johann Glock, Jahrgang 1960, ist Professor für Philosophie an der
Universität Reading in Grossbritannien.

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 5/6, 2004 39


	Kants "Kritik der reinen Vernunft" : die Möglichkeit der Metaphysik im 21. Jahrhundert

