
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 4

Artikel: Ist Krieg im Menschen angelegt? : Über Aggression und ihre Kontrolle

Autor: Schiefenhövel, Wulf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER «TUTTI FRATELLI »

Ist Krieg im Menschen angelegt?
Über Aggression und ihre Kontrolle

Die Eipo, ein Volksstamm aus dem Bergland Neuguineas, gehören weltweit

zu den aggressivsten Kulturen, betrachtet man die hohe Wahrscheinlichkeit, mit
der Männer und Frauen in gewaltvollen Auseinandersetzungen sterben.

Jäger- und Sammlergesellschaften wie
etwa jene der vormals als Inbegriff der
Friedlichkeit geltenden Kalahari San, der
«Buschleute» – Belege für eine tiefe
Verankerung aggressiven Verhaltens im Repertoire

menschlicher Handlungen. Ein Blick
auf die heutige Welt zeigt, dass wie in der
Frühzeit menschlicher Existenz ethnische
und religiöse Abgrenzung und vor allem
das in vielen Kulturen beschworene Prinzip

der Rache nach wie vor Triebfedern
für Krieg, Besetzung und Völkermord sind

– selbst bei Nationen, die sich der vom
Christentum geformten Zivilisation
verschrieben haben.

Angesichts all der unvorstellbaren
Grausamkeiten, deren Bilder uns heute direkter
denn je über die Medien erreichen, fällt es

schwer zu glauben, dass kriegerische
Gewalt in vielen Kulturen und zu vielen Zeiten

von bestimmten, zugegebenermassen

oft mehr schlecht als recht funktionierenden

Regeln soweit beeinflusst werden könne,

dass sich noch schlimmere Brutalität
verhindern lasse. Die Bemühungen Henry
Dunants sind der vorerst letzte grosse und

grossartige Versuch, derartige Verhaltensformen

zu bündeln und zu einem international

geltenden Kanon zu machen.

Kampf ist nicht Krieg

Ein Beispiel für aggressives Verhalten, aber

auch für Aggressionskontrolle und Versöhnung

ist die Kultur der Eipo, einer
Bergpapuagruppe östlich der von K.F. Koch
beschriebenen Yali. Mit dieser Eipogruppe
habe ich zwischen 1974 und 1980 insgesamt

22 Monate als Feldforscher gelebt.
Die Eipo unterscheiden verschiedene

Formen der aggressiven Auseinanderset-

Wulf Schiefenhövel

Vor 30 Jahren schockte ein Foto die Welt.
Ein Yali-Krieger, im Tod hingestreckt über
Felsen, durchbohrt von Pfeilen, von denen

einige den Körper durchdrungen haben.
Der Ethnologe Klaus Friedrich Koch hatte
die aggressiven Auseinandersetzungen dieser

Bergpapua um die damals neugegründete

Missionsstation Angguruk im Westteil
Neuguineas dokumentiert. In Deutschland

wurde das Foto im «STERN» publiziert.
Einige Jahre zuvor hatte eine Gruppe um
den Ethnolgen Karl Heider und den
Filmemacher Robert Gardner im Zuge einer
Expedition des Peabody-Museums der
Harvard-Universität, an der auch der später
an der Südküste verschollene Michael
Rockefeller teilnahm, auf Zelluloid den Krieg
der Dugum Dani gegen ihre Nachbarn
festgehalten; ihr Film «Dead Birds » und
das begleitende Buch «Gardens of War»

sind ungemein eindrucksvolle Zeugnisse

der aggressiven Auseinandersetzungen
unter indigenen Papuagruppen, die bis zu

diesem Zeitpunkt kaum Kontakt mit der
Aussenwelt hatten.

Diese Dokumente belebten die uralte
Diskussion um die essentielle Frage: Sind

wir Menschen von Natur aus gut, und hat
erst die neolithische Revolution, der Zaun

um die Haustiere und das als Territorium
verteidigte Getreidefeld, unsere Spezies zu

bösen kapitalistischen Kriegern gemacht?

Oder steckt in uns wie in jedem Tier die
Tendenz, auf Bedrohung vitaler Ressourcen

mit aggressiver Verteidigung zu reagieren

und auch über aggressive Akte in den
Besitz solcher Ressourcen zu gelangen?

In der Tat sind die in der ethnographischen

Literatur vorhandenen Dokumente
– einschliesslich solcher über traditionale

Wulf Schiefenhövel, geboren

1943, ist Professor für
Ethnomedizin undMedizinische
Psychologie an der Ludwig-

Maximilians-Universität
München. Ausserdem leitet er
die Gruppe Humanethologie

der Max-Planck-Gesellschaft
in Andechs. Seit 1965 hält er
sich regelmäßig und über lange

Zeiträume zur Feldforschung in
Melanesien, Indonesien und

anderen Ländern auf. Er hat
zahlreiche Publikationen und

wissenschaftliche Filmezu
humanethologischen,
ethnomedizinischen, evolutionsmedizinischen

undanthropologischen
Themen veröffentlicht.

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER30 MONATSHEFTE



DOSSIER « TUTTI FRATELLI»

zung. Die erste Form, die Innergruppenaggression,

wird abala genannt, die zweite,

die Zwischengruppenaggression, heisst
male fey bin auf Kriegspfad sein) auch ise

mal Geisterpfeil), was man am zutreffendsten

mit Krieg übersetzen kann. Eine dritte
Form ist das Töten von Hexen oder Hexern.
Auf den ersten Blick sehen die Aktionen in
abala bzw. male fey bin ähnlich aus. In
beiden Fällen kämpften die Männer mit
unvergifteten, aber meist durch Widerhaken an

den oberen Enden gefährlicher gemachten
Pfeilen und den recht durchschlagsstarken
ca. 150 cm langen und damit für die Eipo

mannshohen Bögen. Falls vorhanden,
trugen sie dabei zu ihrem Schutz einen aus

Rotanmaterial hergestellten Brustpanzer. In
beiden Kampfarten wurde unter Einsatz
aller Fähigkeiten gefochten, und es gab nicht
selten Tote. Der Anteil aller Getöteten lag

im Beobachtungszeitraum von 1974 bis
1980 bei drei Personen pro Jahr und pro
1’000 Bewohner und war damit geringer
als der in einigen anderen Hochlandgesellschaften.

Die damalige Wahrscheinlichkeit,

durch Gewalt zu sterben, lag für Männer bei
etwa 25 Prozent, für Frauen bei 13 Prozent.

Damit rangierten die Eipo in der Gruppe
der weltweit aggressivsten Kulturen.

Ein im abala Getöteter wurde von allen,

auch vom Gegner, bedauert. Damit er der

Tradition gemäss auf einem Baum bestattet

werden konnte, galt für diese Zeit eine
Waffenruhe. Ein Opfer von male fey bin
dagegen hatte keinen Respekt von seinem

Gegner zu erwarten. Im Gegenteil, wurde
jemand fernab seines Dorfes getötet und

waren keine Krieger aus seiner Gruppe
in der Nähe, die eine Verfolgung hätten
aufnehmen können, brachte man den
Leichnam ins eigene Dorf, um ihn dort,
unter Beteiligung aller Bewohner, in einer
kannibalischen Zeremonie zu verzehren. So

geschah es mit Mute, einem unserer Nachbarn

in Munggona, wo ich wohnte.
Die bisher aufgezeigten Befunde lassen

den Eindruck entstehen, dass in der
Gesellschaft der Eipo den aggressiven

Handlungstendenzen keinerlei Zügel angelegt

werden. Das ist aber nicht der Fall, denn
für fast alle Stufen der Gewalt existierten

Möglichkeiten, die bereits entstandene
Bereitschaft zur Aggression zu verringern.
Einige dieser Mechanismen sollen hier
aufgezeigt werden.

Bei Streitigkeiten zwischen
Dorfbewohnern versuchten fast immer einige
Umstehende das Eskalieren der Gewalt zu

verhindern. Diese Personen stellten sich

zwischen die Streitenden und bemühten
sich auch auf andere Weise, den Streit zu

schlichten oder zumindest Verletzungen
zu verhindern. Interessanterweise waren
es die Frauen, die sich dann einmischten,
wenn Männer desselben Dorfes ihre
Streitigkeiten mit Pfeil und Bogen, also auf die
gefährlichste Weise austrugen. Sie näherten
sich mit ruhigen Bewegungen von hinten
oder von der Seite bis auf etwa Armlänge
einem erregten Kämpfer, redeten in
besänftigendem Ton zu ihm und streckten den

Arm und die Hand mit nach oben gekehrter
Handfläche in einer Intentionsbewegung
des Berührens aus, allerdings ohne ihn
tatsächlich zu berühren. Die Frauen sprachen

in diesen Momenten darüber, wie sehr sie

doch alle Männer im Dorf benötigten, um
den Schutz gegen die Feinde im Krieg
sicherzustellen, und wie schrecklich es sei,

wenn einer von ihnen getötet würde. Für
die Kämpfe innerhalb der Gruppe war
typisch, dass die Männer der beiden Parteien

sich im offenen Gelände beschossen, dies

aber sofort einstellten, wenn einige Frauen,

wie üblich mit Gartenprodukten beladen,
zwischen den feindlichen Linien hindurchgingen.

Aug um Auge

In einem Fall beobachtete ich, wie zwei
Männer mit halbgezogenen Bögen aufeinander

zugingen, durch das zwischen ihnen
stehende grosse Männerhaus füreinander
nicht sichtbar. Als sie dann einander
ansichtig wurden, liessen sie die Waffen
sinken. Möglicherweise war hier die direkte
Begegnung mit Blickkontakt ein Element
der Aggressionsabblockung, wie es ja
auch aus modernen Kriegen bekannt ist;

denken wir an die Fraternisierung in den
Stellungskämpfen zwischen Franzosen und
Deutschen im 1. Weltkrieg. Man hatte den

Für beinah alle Stufen

der Gewalt existierten

Möglichkeiten, die

bereits entstandene

Bereitschaft zur

Aggression zu verringern.

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE 31



DOSSIER «TUTTI FRATELLI »

Eindruck, dass die einheimischen Männer
diese abala-Kämpfe wie auch den Krieg)
im Adrenalinrausch und als eine Art
Turnier genossen, dessen bisweilen fatale
Folgen eigentlich jedoch bedauerten. Es

fehlte ihnen die dritte Instanz, ein Gericht,
an das man einen Streitfall hätte delegieren
können. So war das Gesetz des Handelns

das alttestamentarische «Aug um Auge...»

Einmal in brachiale Gewalt eskalierte
Aggression kam daher meist nur zur Ruhe,
wenn auf beiden Seiten der Leidensdruck
durch eigene Verluste genügend gross war,
um die Motivation zum Weiterkämpfen zu

überlagern.
Die Aktionen im male fey bin-Krieg

zwischen den Gruppen waren wesentlich
entschiedener als jene im abala-Kampf
innerhalb der Gruppe. Man versuchte,
den Gegner zu überraschen und legte
vorzugsweise Hinterhalte. In eine solche Falle

gerieten einige Männer aus Dingerkon,
die bis auf einen fliehen konnten. Diesen

jedoch spickten die Feinde aus dem
Famek-Tal mit Pfeilen, zwei in jede Seite

des Brustkorbs und weitere vier in andere

Körperteile. Trotz schweren Verletzungen
überlebte der in traditioneller psychosomatischer

Weise und von mir mit modernen
Medikamenten behandelte Mann.

Mehrmals brachen die Krieger des Eipo-mek-

Tals zu nächtlichen Angriffen gegen
das Hauptdorf der Gegner auf. Mir ging
durch den pazifistischen Sinn, dass sie die
Wirksamkeit ihres Angriffs leicht erhöhen
könnten, wenn sie die hellen, auch nachts

auffälligen Pfeile mit Russ schwärzten
und ihren schimmernden Schmuck aus

Meeresschnecken ablegten. Geschmückt
wie zum Tanz in den Krieg zu ziehen, ist
jedoch Tradition. Hierin darf man auch ein

Element der Aggressionskontrolle sehen.

Die Informanten berichteten mir, dass man

kurz vor dem Angriff auf ein Männerhaus
gemeinsam einen lauten Schrei ausstosse.

So wurde möglicherweise die eigene
Kampfmotivation erhöht, doch auch der
Feind gewarnt, der die sorgfältig in der
Pfeilhalterung des Männerhauses
abgestellten Waffen sofort griffbereit hatte. Der
Friedensschluss war nach den male fey

bin-Kriegen ein formaler, zeremonieller
Akt. Man traf sich am Eipomek-Fluss, der

Grenze zwischen den beiden Territorien,
und versicherte, fortan friedlich miteinander

leben zu wollen. Dies hielt solange,
bis ein neuer Anlass die alte Erbfeindschaft
wieder aufflammen liess. Zusätzlich gab es

eine bedeutende sakrale Zeremonie zur
Sicherung der Fruchtbarkeit, an der auch
die Bewohner bisweilen verfeindeter Täler
teilnahmen. Damit existierte auch ein so-zio-

religiöses Instrument der Aggressionskontrolle.

Ich bin davon überzeugt, dass neben
der Einschaltung friedenerhaltender
internationaler Institutionen eine Möglichkeit
zum Zügeln kriegerischer Auseinandersetzungen

in der Empathie liegt, also der uns
Menschen universal gegebenen Fähigkeit,
uns an die Stelle jener anderen Menschen

zu setzen, über die Gewalt und Leid
hereinbrechen. Das Problem aller Kriege ist
allerdings seit je, dass über leider äusserst wirksame

Mechanismen der ethnozentrischen
Propaganda diesen Anderen eben gerade

der Status des Mensch-Seins abgesprochen

wird.
R.Gardner und K.G. Heider 1968) «Gardens of War.Life and
Death in the New Guinea Stone Age» Random House, New York

1968.

K.G. Heider,«The Dugum Dani. A PapuanCulture in the
Highlands of West New Guinea» AldinePublishing Company,
Chicago 1970.

K.F. Koch, «Warand Peace in Jalémo» Harvard UniversityPress,

Cambridge, Mass. 1974.

Geschmückt wie zum

Tanz in den Krieg zu

ziehen, ist Tradition.

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER32 MONATSHEFTE


	Ist Krieg im Menschen angelegt? : Über Aggression und ihre Kontrolle

