
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 4

Artikel: Was kümmert und das Leid anderer? : Überlegungen eines Ethikers zur
globalen Katastrophenhilfe

Autor: Kesselring, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER «TUTTI FRATELLI »

Was kümmert uns das Leid anderer?
Überlegungen eines Ethikers zur globalen Katastrophenhilfe

Das IKRK ist die erste humanitäre Organisation, die mit dem Bestreben auftritt,
die von ihr beschlossenen Regeln nicht nur auf die Unterzeichnerstaaten anzuwenden,
sondern weltweit. Es stellt sich die Frage, inwieweit Ethik globalisierbar ist.

Thomas Kesselring

Historisch gesehen, ist die organisierte
Katastrophenhilfe über Landesgrenzen
hinweg eine noch recht junge Errungenschaft,

die auf die Gründung des Roten Kreuzes
durch Henry Dunant 1859 zurückgeht. Die
Erweiterung durch den Roten Halbmond
unterstreicht die internationale und
interreligiöse Dimension dieser Initiative. – Ist
die Praxis systematischer humanitärer Hilfe

über Landesgrenzen hinweg aber eigentlich

selbstverständlich?
Dass Menschen sich um andere

kümmern, die sich in Not befinden, entspricht
einem im Christentum tief verankerten
Gebot. Eine Hilfsorganisation, deren
Wirkungsradius, wie im Falle des IKRK, den
ganzen Globus umfasst, sollte ihren Auftrag

aber nicht allein auf religiöse Motive
stützen. Zum einen, weil sich die Vielfalt
der religiösen Überzeugungen in einer so

wichtigen Frage kaum auf einen einheitlichen

Nenner bringen lässt, und zum anderen,

weil der Konsens über die Notwendigkeit

grenzüberschreitender Nothilfe kaum

ohne säkulare Motive zu erreichen sein
dürfte.

Es sind vor allem zwei Fragen – oder
besser: Fragenkomplexe –, die sich in
diesem Zusammenhang stellen. Erstens:
Wie gross ist der Kreis jener Menschen, für
deren Wohlergehen wir mitverantwortlich
sind? Beschränkt er sich auf die Familie, auf

die Gruppe unserer Freunde, auf unsere
Landsleute, die Mitglieder unserer Sprachoder

unserer Glaubensgemeinschaft? Oder
haben wir gegenüber allen notleidenden
Menschen insgesamt eine solche
Verpflichtung – gleichgültig, wer sie sind, wo
sie leben, und unabhängig davon, ob wir
ihnen je schon einmal begegnet sind?

Zweitens: Wie verbindlich ist das Gebot
zur Nothilfe? Handelt es sich um eine
Rechtspflicht, deren Nichtbefolgung
sanktioniert werden sollte? Oder handelt es

sich um eine Pflicht ohne klaren
Verbindlichkeitscharakter, so dass, wer Nothilfe
leistet, zwar Dankbarkeit und Lob erntet,
wer aber keine solche Hilfe leistet, deswegen

keinerlei Sanktionen zu befürchten
braucht?

Beide Fragen hängen zusammen. In
einem kleineren und überschaubaren
Personenkreis mit festen Verwandtschafts- oder
Kooperationsbanden hat das Hilfsgebot
naheliegenderweise einen zwingenderen
Charakter als in weitläufigeren, von einer
Atmosphäre der Anonymität geprägten
Gesellschaften.

Grösstes Wohl der grössten Zahl

Wo enge Kooperation zwischen den
Mitgliedern einer sozialen Gruppe für das

kollektive Überleben notwendig ist, strahlt
das Wohl des Einzelnen unmittelbar auf die

Gruppe aus. Gesellschaften, die über keine
funktionierenden staatlichen Strukturen
verfügen, sind noch heute auf Praktiken
gegenseitiger Hilfe angewiesen, wie auf
die Solidarität im Clan, im Dorf, im Quartier,

in der Nachbarschaft.

Von diesem Ethos der Primärgruppe
unterscheiden sich die Verhaltensgewohnheiten

gegenüber Personen, die nicht zur eigenen

Gruppe gehören. Aus der Perspektive
der Primärgruppe besteht fremden Personen

gegenüber kein Hilfsgebot. In historischen

Zeiten, als die Erde vergleichsweise

dünn besiedelt war im 20. Jahrhundert hat
sich die Weltbevölkerung immerhin fast

vervierfacht), waren die Bindungen zwi-

Thomas Kesselring, geboren

1948, ist Dozent für Ethik

am Institut für Lehrerbildung der
Universität Bern. Zuvor war
er unter anderemGastprofessor

in Porto Alegre,Brasilien, wo
er auchein Alphabetisierungsprojekt

begleitete, und Seminardirektor

am Lehrerseminar

Langenthal, Schweiz. Ausser-dem

widmet er sich der
Speläologie und entdeckte die
«Berliner Schlucht» im Hölloch

Muotatal).
Zu seinen jüngsten Publika-tionen

gehörtdas Buch «Ethik

der Entwicklungspolitik»

C.H.Beck, 2003).

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER22 MONATSHEFTE



DOSSIER «TUTTI FRATELLI »

entscheidet, eine notleidende Person in
seinem engeren Bekanntenkreis zu

unterstützen, so verdient dieser Entscheid
sicher Applaus – auch dann, wenn die
gleiche Unterstützung anderen, noch
stärker notleidenden Personen gegenüber

mehr auszurichten vermöchte. Nach
Singer, für den die allgemeinste Form der
Hilfeleistung im Spenden besteht, sollten
wir mit unserer Spende eher ein afrikanisches

Kind vor dem Hungertod retten als

einem bedürftigen Jugendlichen in unserer

Nachbarschaft das Studium finanzieren.
Man wird sich hier vielleicht fragen: Ist es

denn überhaupt an uns, bzw. an mir,
persönlich zu helfen? Gibt es nicht Millionen
relativ wohlhabender Menschen, die sich
ebenso nützlich machen könnten? Singers

Antwort: Die Zahl der Menschen, die ihr
Dasein unter schwierigsten Lebensbedingungen

fristen und ohne fremde Hilfe ihr
Los kaum zu verbessern in der Lage sind,
ist noch viel grösser. Daher ist niemand
berechtigt, sich mit dem Hinweis, er habe

schon vielen geholfen, aus der weiteren
Verantwortung zu stehlen. Wer wohlhabend

und gesund ist, sieht sich durch den
Anspruch des Utilitarismus zu einem fast

schon heroischen Einsatz herausgefordert.

Aus utilitaristischer Sicht stösst die
Pflicht zur Nothilfe erst dort an Grenzen,

wo eine Fortsetzung der Hilfe dazu führen
würde, dass der Helfende selbst in eine
Notsituation geriete oder wo eine weitere

Steigerung der Hilfe sein Potential
für künftige Hilfeleistungen untergrübe.
Wenn ich mein Auto verkaufe und auf

elegante Kleidung verzichte, um mein
Spendenbudget zu erhöhen, so kann dies
zur Folge haben, dass ich meine berufliche
Stellung verliere und mit einem schlechter
bezahlten Job vorlieb nehmen muss.
Damit geht aber auch mein Spendenpotential

zurück. Ein solcher Verzicht wäre also

kontraproduktiv.
Zwischen den dargestellten Extremen

– einer auf den Kreis der Familie
eingeschränkten Pflicht zur Nothilfe und einer
ausschliesslich nach Effizienzkriterien
differenzierten Verpflichtung zur Hilfe nach
allen Seiten – gibt es als drittes Konzept

schen den Angehörigen unterschiedlicher
kultureller, sprachlicher und religiöser
Gemeinschaften, so weit sie überhaupt
existierten, in der Regel relativ schwach. Das

Verhalten des Samariters, der als Mitglied
einer ethnisch fremden Gruppe einen unter

die Räuber gefallenen Judäer verarztete
Lukas 10, 29-37), wird im Gleichnis des

Evangeliums wohl nicht zufällig als
vorbildlich und bewundernswert dargestellt:
Es übertraf die Verhaltenserwartungen der

damaligen Zeit offenbar bei weitem.
Ganz anders als die traditionale, auf

die Primärgruppe bezogene Ethik, lautet
das Ethos des Utilitarismus. Ethisch gut ist
für den Utilitaristen eine Handlung dann,
wenn sie «das grösste Wohl der grössten

Zahl» fördert oder wenn sie umgekehrt
die Gesamtsumme allen menschlichen
Leidens minimieren hilft. Der australische

Philosoph Peter Singer folgert daraus eine
Verpflichtung aller Reichen und Wohlhabenden,

aktiv zur Linderung von Not und
Elend beizutragen. Dieses Postulat klingt
intuitiv überzeugend. Doch hat es den

Schönheitsfehler, dass es keine Abstufung
der Verpflichtung nach Nähe und Ferne,

nach Verwandtschaftsgrad, nach Nationalität

oder nach der Dichte bestehender
Kooperationsnetze vorsieht, sondern einzig

eine Abstufung nach Effizienzgesichtspunkten.

Wenn etwa im medizinischen
Katastropheneinsatz nicht alle Verwundeten

gleichzeitig behandelt werden können,
gilt es, die begrenzten Kräfte möglichst
optimal einzusetzen. Am dringlichsten ist die

Hilfe gegenüber Personen, die eine
Überlebenschance haben, ohne sofortige
ärztliche Intervention jedoch nicht oder nur
mit gravierenden Dauerschäden überleben
würden. Chirurgische Interventionen und
schmerzlindernde Massnahmen gegenüber

Menschen, die nicht in unmittelbarer
Lebensgefahr sind, sind von zweiter Priorität.

Die tiefste Priorität schliesslich kommt
der Gruppe derjenigen zu, die keine
Überlebenschance haben.

In manchen Situationen wäre die
ausschliessliche Berücksichtigung von
Effizienzgesichtspunkten aber kontraintuitiv.
Wenn sich beispielsweise jemand dazu

Ethisch gut sind

Handlungen, die die

Gesamtsumme allen

menschlichen Leidens

minimieren.

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE 23



DOSSIER «TUTTI FRATELLI »

das unter anderem von der katholischen
Soziallehre vertretene Subsidiaritätsprinzip.

Hier wird die Verpflichtung zur Hilfe
abgestuft. Wenn jemand in eine Notsituation

gerät, fällt die Pflicht zur Unterstützung
zunächst auf die Familienmitglieder. Sind

diese überfordert, so wird die Zuständigkeit

auf die nächsthöhere Ebene oder auf

den nächstgrösseren Kreis, die Gemeinde
beispielsweise, ausgeweitet. Je nach
Ausmass des zu lösenden Problems erstreckt
sich die Verantwortung immer weiter nach

oben bzw. nach aussen. Das Subsidiaritätsprinzip

weist einen doppelten Vorteil auf.

Wegen der Abstufung der Verpflichtungen
ist es wesentlich leichter zu handhaben als

das undifferenziertere utilitaristische
Postulat, und es sprengt zugleich die engen
Schranken eines auf die eigene Familie
oder Sippe begrenzten Ethos. Doch auch

dem Subsidiaritätsprinzip sind Grenzen
gesetzt, und zwar einmal im Hinblick auf
das globale Wohlstandsgefälle und zum
anderen im Hinblick auf den Krieg.

Globales Wohlstandsgefälle und Notlinderung

Das Subsidiaritätsprinzip hat dort seine
Stärke, wo sich soziale Ungleichheiten auf

lokale oder regionale Ursachen zurückführen

lassen wie in Ländern mit besonders
krasser interner Ungleichverteilung. Das

materielle Elend, in dem namhafte Teile
der Bevölkerung etwa in Brasilien oder
Südafrika leben, ist dort weitgehend
hausgemacht. Nach dem Subsidiaritätsprinzip
tragen hier die Eliten eine erhebliche
Verantwortung. Nun gibt es aber nicht nur
lokale Wohlstandsunterschiede, sondern
auch ein eklatantes globales Wohlstandsgefälle.

Der Anteil des meistprivilegierten
Fünftels der Weltbevölkerung am Zugang
zu den globalen Ressourcen ist vier Mal so

hoch wie derjenige der übrigen vier Fünftel

zusammen. Vergleicht man den
meistprivilegierten mit dem ärmsten Fünftel,
so vervielfacht sich dieser Faktor. Massive

Ungleichheiten bestehen auch punkto
soziale und wirtschaftliche Entwicklung.
Beispielsweise sind viele Länder ökonomisch
schwach, weil es ihnen nicht gelungen ist,
ihre Wirtschaft vom Rohstoffexport auf

eine verarbeitende Industrie umzustellen
oder weil ihnen diese Umstellung
angesichts eines gesättigten Weltmarkts nichts
gebracht hat.

Die Rahmenbedingungen des globalen

wirtschaftlichen Austauschs sind also

weit davon entfernt, unseren Intuitionen
von Gerechtigkeit zu genügen. Doch was

heisst «gerecht» Gerechtigkeit ist keineswegs

gleichbedeutend mit einer Gleichverteilung.

Eines von John Rawls’ berühmten
Kriterien lautet: Eine Gesellschaft ist um so

gerechter, je bessere Lebensbedingungen
sie der Gruppe der am meisten Benachteiligten

ermöglicht.
Angesichts von Benachteiligungen,

deren Ursachen eher bei ungünstigen
weltwirtschaftlichen Rahmenbedingungen als

in lokalen Missständen zu suchen sind,
greift das Subsidiaritätsprinzip zu kurz.
Der Rawls-Schüler Thomas Pogge appelliert

deswegen an die Verantwortung der
privilegierten Minderheit, die aus dem
globalen Wohlstandsgefälle besonderen Nutzen

zieht. Bleiben die weltwirtschaftlichen
Machtkonstellationen unverändert, so

verpflichtet diese Verantwortung zu besonderen

Hilfs- und Unterstützungsmassnahmen.
Es liegt also nahe, die Beiträge dieser
privilegierten Minderheit an Organisationen
überdurchschnittlich hoch anzusetzen,

die wie das IKRK oder das Flüchtlings- und
das Kinderhilfswerk der Uno UNHCR und
Unicef) in unterschiedlicher Weise der
Unterstützung besonders stark benachteiligter

Gruppen der Weltgesellschaft dienen.
Auch kriegerische Auseinandersetzungen

durchkreuzen die Logik des
Subsidiaritätsprinzips. Krieg ist ein Negativsummenspiel,

die Verluste überwiegen in der Regel

und aufs Ganze gesehen die Gewinne bei

weitem. Menschen werden verwundet,
geplündert, entwurzelt, traumatisiert,
gedemütigt oder getötet. Verzehren sich unter
der negativen Dynamik des Krieges die
Kräfte der Kriegsparteien, so bedarf es der
humanitären Hilfe von dritter Seite.

Kriege zwischen Nationen sind im
Verlaufe der letzten hundert Jahre zwar
seltener geworden, Kriege innerhalb
einzelner Länder dafür häufiger. Als das IKRK

Eine Gesellschaft ist

um so gerechter, je

besser die

Lebensbedingungen der am

meisten Benachteiligten

sind.

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER24 MONATSHEFTE



DOSSIER «TUTTI FRATELLI»

gegründet wurde, waren die Opfer in
Kriegen jeweils in erster Linie Truppenangehörige.

Neue technische Möglichkeiten
veränderten die Kriegführung: Mit der
Bombardierung aus der Luft, dem Einsatz
von Raketen und der Verlegung von
Personenminen wurde die Zivilbevölkerung
immer stärker ins Kriegsgeschehen
hineingezogen. Die Kriege der Gegenwart
fordern in der Regel weit mehr zivile als

militärische Opfer. Somit ist die humanitäre

Hilfe heute notwendiger denn je.

Das Neutralitätsgebot der Katastrophenhilfe

Humanitäre Einsätze in Kriegsgebieten
müssen unter neutraler Flagge erfolgen.
Der Verzicht auf ein aktives Engagement
zugunsten der einen oder anderen Partei
ist als Schutzmassnahme für die Helfer
unerlässlich. Würden diese sich ins
Kriegsgeschehen einmischen, so gefährten sie
damit ihre Mission und ihr Leben. Die
Einnahme einer neutralen Haltung gegenüber
einem Konflikt schliesst aber nicht den
Verzicht auf eine wertende Beurteilung
der Kriegsereignisse und ihrer Hintergründe

mit ein.
Im Krieg werden elementare ethische

Verbote ausser Kraft gesetzt, die
normalerweise als selbstverständlich gelten, wie
weder zu plündern noch zu stehlen noch
andere physisch anzugreifen oder gar zu
töten. Auch das utilitaristische Prinzip, die
Schädigung der anderen Partei, wenn sie

denn schon erfolgt, so gering wie möglich
zu halten, bleibt unbeachtet. In vielen
Kriegen kommt es zu sinnlosen Orgien der
Vernichtung.

Personen, die in Kriegsgebieten Nothilfe

leisten, geraten leicht in Gewissenskonflikte.

Sie sollen kriegsverwundete
Kombattante wie Opfer behandeln, obwohl
diese vielleicht auch Täter sind. Kann
man gegenüber den Angehörigen einer
Armee, von der bekannt wird, dass sie
Massaker an der Zivilbevölkerung
angerichtet hat, überhaupt neutral sein, ohne
sich dem Verdacht passiver Duldung von
Kriegsverbrechen auszusetzen? Neutralität
bedeutet lediglich den Verzicht auf einen
Eingriff ins Kriegsgeschehen und formelle

Gleichbehandlung der Angehörigen beider
Parteien. Es widerspricht dem Prinzip der

Neutralität aber keineswegs, die humanitäre

Hilfe jeweils dorthin zu verlagern, wo
die Opferzahl am grössten ist.

Das Neutralitätsprinzip ist und bleibt in
hohem Masse verletzlich. Kriegsparteien,
die die Neutralität einer Nothilfe-Organisation

missachten oder sie am Zugang zu den

Opfern der Gegenseite hindern, fordern
den Neutralitätsgedanken selber heraus.
Es entsteht dann eine paradoxe Situation,
denn einerseits kann es sich keine neutrale
Organisation leisten, eine neutrale Haltung

gegenüber Verletzungen ihres Neutralitätsstatus

einzunehmen. Solch eine Haltung
trüge dazu bei, das Prinzip der Neutralität
selbst zu unterminieren. Auf der anderen
Seite würde eine Hilfsorganisation, die
sich den Zugang zu ihrem Einsatzgebiet

mit Waffengewalt erzwänge, dem
Neutralitätsgebot zuwiderhandeln.

Die Paradoxie der Neutralität hat noch
eine tiefere Dimension. Je zuverlässiger
und effizienter humanitäre Hilfe weltweit
funktioniert, desto grössere Erwartungen
wird sie wecken – mit positiven wie mit
negativen Effekten. Es ist nie auszuschliessen,

dass Kriegstreiber und Terrorgruppen

die konstruktiven Bemühungen von
Hilfsorganisationen wie des IKRK zynisch

in ihr Kalkül einbeziehen und um so brutaler

zuschlagen.

Es widerspricht nicht

dem Prinzip der

Neutralität, die humanitäre

Hilfe dorthin zu verlagern,

wo die Opferzahl

am grössten ist.

Nr. 4, 2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE 25


	Was kümmert und das Leid anderer? : Überlegungen eines Ethikers zur globalen Katastrophenhilfe

