
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 2-3

Artikel: Macht und Ohnmacht der Ideen : die "Tragödie der Mittel" in Schillers
"Don Karlos"

Autor: Alt, Peter-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR SCHILLER UND DIE IDEE DER FREIHEIT, II

Macht und Ohnmacht der Ideen
Die «Tragödie der Mittel» in Schillers «Don Karlos»

Noch ehe die Französische Revolution zur blutigen Schreckensherrschaft wurde, hat

Schiller – jenseits und vor der geschichtlichen Erfahrung – im «Don Karlos» illustriert,
dass die Macht die Ideen frisst, wenn diese Autorität gewinnen wollen.

Peter-AndréAlt

In der zehnten Szene des dritten Akts zeigt Schillers
«Don Karlos» 1787) ein Kabinettstück des politischen
Theaters: Ein zum Hochverrat Entschlossener wird von
dem Mächtigen, den er zu stürzen plant, zu einer
Privataudienz geladen, an deren Ende er, obgleich er den
Souverän mit hochverräterischen Ideen überrascht hat,

zum neuen Vertrauten der Krone avanciert. Künftig
findet er unangemeldet bei seinem König Gehör. Das

Madrid des ausgehenden 16. Jahrhunderts verwandelt
Schiller in einen Schauplatz, auf dem die politischen
Ideen des 18. Jahrhunderts um Vormacht streiten. Der
Gedankenhimmel, den Marquis Posa vor den Augen
des Königs Philipp beleuchtet, in dessen Weltreich die
Sonne nie untergeht, hat zwei Fixsterne: sie tragen die
Namen Montesquieu und Rousseau.

Freiheit, nicht Maschinenglück

Von Montesquieu leiht Posa das Instrumentarium
zur Analyse der politischen Systeme: Monarchien, so

erläutert der Malteserritter, den Schiller mit dem
Gedankengut der Aufklärung ausgerüstet hat, leben von
der Ehrsucht der Höflinge, die aus der Hand ihres
Herrschers nur «Maschinenglück» nicht aber Freiheit
empfangen; für ihn selbst besitze jedoch die Tugend einen
«eignen Werth» den der feudale Dienst niemals aufwiegen

könne. In Montesquieus Abhandlung «De l'esprit
des lois» die er gemeinsam mit seinen Freunden Huber
und Körner 1785 in Loschwitz genauer studierte, hatte

Schiller das Muster für diese Zuordnung gefunden:
Während in Monarchien allein die Ehre zähle, so führte
Montesquieu aus, lebe die Republik – im 18. Jahrhundert

zugleich ein Synonym für den «Staat» – von der
Tugend ihrer Bürger. Posas Ideal der «Gedankenfreiheit

» – eine Formel, die sich ihrerseits aus Voltaires «

liberté de penser» «Dictionnaire philosophique» 1764)
herleitet –, stützt sich auf die feste Überzeugung, dass

der Staat dem Menschen, nicht aber dieser der Institution

zu dienen habe. Insofern verteidigt Posa in seiner
couragierten Rede vor dem König keineswegs das

Modell der verfassungsgestützten Monarchie, sondern

– prinzipieller – die Autonomie des Individuums, die
zunächst im Raum seiner intellektuellen Selbstentfaltung

und erst in zweiter Hinsicht auf der juristisch-
politischen Ebene der Staatsordnung sichergestellt werden
könne.

Freiheit, keine Kirchhofsruhe

Der Posa der Audienzszene proklamiert eine intellektuelle

Freiheit des Menschen, die der wahre Souverän,

wie Gott die von ihm geschaffene Natur, zu schützen
habe. Gegen diese Argumentation setzt der König ein
Denkmodell, das aus Hobbes› «Leviathan» stammt: In
seinem Staat, erklärt er, blühe «des Bürgers Glück in
nie bewölktem Frieden » Es ist das graue Programm

der inneren Sicherheit, das hier zu Gesicht kommt:
Glück entsteht durch Frieden als Zustand der Sekurität

jenseits innerer und äusserer Kriege. Posa nennt
dieses Stadium, in dem sich die Ordnungsutopie des

absolutistischen Zeitalters enthüllt, die «Ruhe eines

Kirchhofs» Seine Kritik am Stabilitätsdenken des

Monarchen Philipp verweist auf den zweiten Fixstern, der
über Schillers grosser Szene leuchtet, auf Rousseau.

In dessen Schrift über den Gesellschaftsvertrag «Du
contrat social» 1762) konnte Schiller auf Sätze stossen,

die sich seinem Gedächtnis einbrannten, weil sie ins
Herz des Absolutismus zielten: «Man wird sagen, dass

der Despot seinen Untertanen die bürgerliche Ruhe

sichert. Mag sein; aber was gewinnen sie dabei, wenn
die Kriege, die sein Ehrgeiz ihnen zuzieht, wenn seine

unersättliche Gier, wenn die Misshandlungen unter
seiner Regierung sie elender machen als gegebenenfalls

ihre eigenen Zerwürfnisse? Was gewinnen sie,

wenn diese Ruhe gerade eines ihrer Leiden ist? Auch
in den Verliesen lebt man in Ruhe; genügt das, um
sich dort wohl zu fühlen?»

«Maschinenglück » « Ruhe eines Kirchhofs » – das

sind Metaphern, die aus dem Arsenal von Rousseaus

Anklagerhetorik stammen. Schiller bestückt seinen
Malteserritter, einen spanischen Granden des 16.
Jahrhunderts, mit den Argumenten der spätaufkläreri-

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 45



KULTUR SCHILLER UND DIE IDEE DER FREIHEIT, II

schen Absolutismuskritik. Posa allerdings, der Anwalt
der Menschenrechte, verwickelt sich am Ende in den

Schlingen seiner politischen Ambitionen. Was ihn
antreibt, ist wieder ein verdecktes Streben nach Macht,
das sich durch die moralische Überlegenheit seines

Idealdenkens sanktioniert fühlt, letzlich aber in den
Sog der Intrige gerät. Schiller spricht 1788 vorsichtiger

von Posas «Eigendünkel» und «Stolz» betont aber

zugleich, dass gerade der Tugendrigorist geneigt sei,
«ebenso willkürlich mit den Individuen zu schalten,
als nur immer der selbstsüchtigste Despot» Wenn der
Marquis mit denselben Strategien der Unoffenheit und
Verstellung operiert, die er an der höfischen Welt
verwirft, reproduziert er zudem die Ordnung der Macht,
die er vermeintlich attackiert «denn nichts führt zum
Guten, was nicht natürlich ist» diagnostiziert Schiller
1788). In den komplizierten Windungen der von ihm
gesponnenen Intrige verfängt sich Posa selbst, weil
er das unterschätzt, was Max Kommerell, bezogen
auf den Raum der politischen Handlungsethik, als die
«Tragödie der Mittel» bezeichnet hat. In dem Moment,
da das Ideal der Menschenrechte auf den Weg der
praktischen Umsetzung gebracht wird, gerät es in den
Mahlstrom eines Systems, das den Autonomiegedanken

funktionalisiert, Freiheit zum Werkzeug des

Nutzens degradiert und den handelnden Menschen
korrumpiert. Schiller hat, indem er den Marquis Posa als

Anwalt einer neuen Monarchie der Freiheit versagen
lässt, die Dialektik der Aufklärung und das Dilemma
der Politik gleichermassen vor Augen geführt.

Verführung der Macht

Dialektisch scheitert der Aufklärer Posa, da bei ihm die
Idee der Freiheit im Gedanken moralischer Überlegenheit

selbst zum Instrument der Unterdrückung gerät.
Als Politiker geht Posa unter, weil er ignoriert, dass

Systeme eine Beharrungskraft besitzen, die strukturell
gebunden, mithin nicht durch Rebellion zu überwinden

ist – mit dieser Konstellation werden sich wenige
Jahre später die Jakobiner in Paris konfrontiert sehen,

wenn sie von der Logik der Destruktion verschlungen
werden, die ihre eigene Revolution freisetzte. Politik
beschränkt sich nicht auf das Bereithalten von Kapazitäten

für Entscheidungsprozesse, wie das Niklas
Luhmann formuliert hat, sondern operiert stets mit
Dispositiven einer strukturellen Gewalt, die auch der Idealist,
wenn er sich in die Fänge ihres Handlungssystems
begibt, anerkennen muss. Posa unterschätzt die Macht

der Politik, in deren Wirkungsbereich alle Aktivitäten
zwangsläufig zur Politik der Macht geraten. Modern ist
Schillers Drama nicht nur, weil es am Vorabend der

Französischen Revolution bereits deren Umschlag in
die Terreur-Phase antizipiert und die Logik der Politik
als Einschliessung des Handelnden in einem Raum der
Entscheidungszwänge kenntlich macht. Modern ist es

auch, weil es in seiner atemraubenden Schlussszene

demonstriert, dass nicht das Individuum, sondern die
Institution aus dem Wettstreit von Menschenrechten
und Staatssicherheit als Sieger hervorgeht.

Längst schon, so erfährt man, hatte die Inquisition
den Malteserritter Posa, der nun unter den Kugeln der
königlichen Garde zu Tode gekommen ist, im Visier
ihrer Beobachtungs- und Überwachungskartelle. König
Philipp, der den Marquis aus Enttäuschung und Verbitterung

über dessen Verrat töten lässt, habe, so hält ihm
der Kardinal Grossinquisitor in der Schlussszene vor,
gegen die Interessen der kirchlichen Gerichtsbarkeit
verstossen: «Der Mensch |war unser – Was berechtigt
Sie | des Ordens heil›ge Güter anzutasten? | Durch
uns zu sterben war er da.» Hier triumphiert die
Autorität des Apparates über die des Königs, der seinen

Fehler nur korrigieren kann, indem er seinen eigenen
Sohn der Inquisition ausliefert: «Kardinal! Ich habe
das Meinige gethan. Thun Sie das Ihre.»

Aus dem Versagen der Personen geht die anonyme
Ordnung der Macht, die in der Inquisition exemplarisch

repräsentiert wird, gestärkt hervor. Weder der
Idealist noch der Monarch, weder der auf Umsturz
sinnende Hochverräter Posa noch der Herrscher Philipp
haben ihr Ziel erreicht. Die Stabilisierung des status

quo bedeutet zugleich, dass das Gewicht der Institution,

als Repräsentantin einer strukturellen Macht
jenseits individueller Verantwortung, zugenommen hat.
Die Diagnose, dass dem modernen Mensch im Zeichen
von Arbeitsteilung und Entfremdung nur noch durch
ein «Formular» vorgeschrieben werde, was er zu tun
habe, stammt nicht, wie man vermuten könnte, von
Marx, sondern von Schiller; sie findet sich in den Briefen

«Über die ästhetische Erziehung» von 1795 explizit
formuliert, am Schluss des «Don Karlos » jedoch bereits
vorgezeichnet.

Ein pessimistisches Ende, das kaum das Zeug dazu

hat, das alte Vorurteil vom «Idealisten» Schiller zu
bekräftigen. Stattdessen öffnet es den Blick auf politische
Kräftefelder, die den Traum von der Freiheit des
Individuums als Illusion erscheinen lassen.

Peter-André Alt, geboren 1960 inBerlin, istseit 1995Professor fürNeuere
deutsche Literaturwissenschaft ander Ruhr-Universität Bochum.

Sein zentrales Arbeitsgebiet ist die deutsche Literatur- und Kulturgeschichte des

17. und18. Jahrhunderts, zu der er diverse Buchveröffentlichungen vorgelegt hat,
u.a.: «Schiller, Leben – Werk – Zeit» Bd. I und II, Beck, München 2000.

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER46 MONATSHEFTE


	Macht und Ohnmacht der Ideen : die "Tragödie der Mittel" in Schillers "Don Karlos"

