
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 2-3

Artikel: Politik als "republikanisches Trauerspiel" : "Fiesco", ein Drama im
Spannungsfeld zwischen Machiavell und Kant

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR Schiller und die Idee der Freiheit I

Politik als «republikanisches Trauerspiel»
«Fiesco» – ein Drama im Spannungsfeld zwischen Machiavell und Kant

In Schillers drittem Jugenddrama, in der «Verschwörung des Fiesco zu Genua»

steht die Frage nach der richtigen politischen Ordnung im Mittelpunkt. Letztlich

handeln aber alle seine Theaterstücke vom Drama der Politik.

Georg Kohler

Wenn Schiller als Kantianer kein offener Freund des

Machiavell ist, so ist er als Dramatiker doch kein Anti-
Machiavell. Im Gegenteil. All seine Stücke und auch

der «Tell» lassen sich auf Kategorien beziehen, wie sie

im «Principe» oder in den «Discorsi» exemplifiziert
werden. Schon die «Räuber» dann das «bürgerliche
Trauerspiel» «Kabale und Liebe» und das «republikanische
Trauerspiel» «Fiesco» behandeln ja auf je andere Weise

– in der unglückseligen Gestalt des alten Moor, in den
Darstellungen eines korrupten Fürstenhofes und der
Möglichkeit republikanischer Ordnung – das Thema
der legitimen Ordnung und der Folgen ihres Verlusts.

«Die Gesetze der Welt sind Würfelspiel worden,
das Band der Natur ist entzwei, die alte Zwietracht
ist los, der Sohn hat seinen Vater erschlagen» schreit
der entsetzte Räuber Karl Moor, nachdem er die
Herrschaft seines zu jeder Untat entschlossenen Bruders
Franz durchschaut hat. Und im narzisstischen Taumel,
begeistert von sich selber, beschwört Fiesco,
hinabblickend auf die Stadt und im Vorgriff auf die künftige

eigene Rolle, die Vereinigung von persönlichem
Allmachtswahn und politischer Funktion – und zeigt
damit, bevor es überhaupt real geworden ist, weshalb
sein Fürstsein nur das falsche sein kann: «Zu stehen in
jener schrecklich erhabenen Höhe – niederzuschmollen

in der Menschlichkeit reissenden Strudel, wo das
Rad der blinden Betrügerin Schicksale schelmisch
wälzt Ha! welche Vorstellung, die den staunenden
Geist über seine Linien wirbelt! – Ein Augenblick Fürst
hat das Mark des ganzen Daseins verschlungen.»

Das Zitat erinnert an das, was das scheinbar so

begriffsstaubige Thema der rechten Ordnung bei Schiller

auflädt und zum Glühen bringt: sein ständiger Kontakt
mit den Impulsen der Individualität und der Wirklichkeit

des Einzelnen, seiner Freiheit, seiner Kräfte und
Wünsche. Und weil bei Schiller, dem Dramatiker, das

Subjekt, das da ins Spiel gerät, natürlich ein übermässiges,

ungeheures, grenzensprengendes Ich ist, ist die
Dialektik zwischen Egozentrik und objektiver
Rechtlichkeit, von raison und Selbstmacht, aber auch von

Treue und Verrat, die seine Stücke inszenieren, ins
Höchstmögliche gesteigert, bis zu dem Punkt nämlich,
wo zwischen den Gegensätzen eine Synthese
ausgeschlossen und das Entweder-Oder unausweichlich ist.
Der Tod des Fiesco, die Selbstopfer Karl Moors, des

Marquis Posa und Max Piccolominis, der
Verzweiflungsmord in «Kabale und Liebe» sogar Johannas
Transformation in den sterblichen Engel der Geschichte

– um nur ein paar Finalszenen ins Gedächtnis zu
rufen – all diese Schlüsse machen klar, dass Schillers
Bühne der Wahrheitsort des Ausnahmezustandes ist
und sein will, kurz: ein Schauplatz des Politischen par
excellence.

Vergegenwärtigen wir uns die Hauptlinie der
Vorgänge in «Fiesco»: Gianettino Doria, der arrogante und
gewalttätige Neffe des noch regierenden, aber
altgewordenen Genueser Dogen Andreas Doria will das

patrizisch-republikanische System stürzen und sich
zum Alleinherrscher erheben. Aber er hat gefährliche
Gegner: einerseits die Verteidiger der republikanischen

Konstitution, an ihrer Spitze Verrina, anderseits
den ebenso brillanten wie schwer durchschaubaren
Fiesco, Graf von Lavagna; ein Mann von charismatischer

Statur und ein planvoller Intrigant dazu. Fiesco

ist ein politischer Unternehmer, der dem rohen Machtwillen

Gianettinos gewachsen oder sogar überlegen

ist. Das sieht der alte Verrina; allerdings durchschaut
der überzeugte Republikaner ebenso die eigentliche
Absicht des Fiesco, nämlich selbst als Monarch zu
herrschen. Schiller entfaltet ein Netz von Verräterei,
List, Gesinnungshandeln und Gefühlen aufrichtiger
Zuneigung und Liebe. Der Umsturz, von vielen gefördert,

von niemandem noch zu lenken, bricht los. Gianettino
wird erschlagen, und im Furor der Wirren tötet Fiesco

seine geliebte Frau, weil er sie wegen ihrer Verkleidung

für den jüngeren Doria hält. Nachdem er seinen

Irrtum entdeckt hat, rast Fiesco vor Schmerz, weint
und fasst sich einigermassen rasch, um seiner Sendung

zu folgen: «Ich will Genua einen Fürsten schenken, wie

ihn noch kein Europäer sah.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 43



KULTUR Schiller und die Idee der Freiheit I

Der alte Doria, der am Leben geblieben ist, will
resignieren. Fiesco ist der Held der Strasse. Proklamiert zum
«Herzog von Genua» trifft er im Purpur auf Verrina, der
ihn beschwört, auf den Ornat – und das heisst: zugunsten

der Republik auf seine Ambitionen – zu verzichten.
Fiesco lehnt ab, Verrina akzeptiert scheinbar und
verführt den Fiesco zu seiner ersten Gnadentat, vor allem
aber zu deren öffentlicher Repräsentation. Nämlich
zur demonstrativen Befreiung der Galeerensklaven,
was durch Fiesco auf dem Schiff selbst verkündigt
werden soll. Dann stürzt er ihn ins Meer. So bleibt zum
Schluss der alte Doge Andreas Doria Herr der Lage,

und Verrina gibt sich in seine Hand.
Das Drama der Politik – und ganz besonders der

Politik im Ausnahmefall – ist, dass Politik die Sache

von Menschen bleibt, die von den Folgen ihres Tuns

betroffen sein können, als wären sie von Anfang an
die erwählten Opfer ihrer eigenen Handlungen gewesen.

Je klüger einer überlegt, je raffinierter er seine

Komplotte anlegt, umso grösser wird die Chance,
dass irgendein Zufall, irgendein Querkopf, irgendeine
andere Strategie das ganze Spiel verdirbt. Das weiss
Machiavelli, das weiss Schiller, das weiss auch Verrina.
Machiavelli ist Realist, kein Zyniker; auf seine Weise
ist er ein skeptischer Idealist der sogar eine Utopie
– das geeinte Italien – hat). Nicht, was ihre tiefsten
Wertideen betrifft, aber im Hinblick auf die realistische

Machtskepsis sind Schiller und Machiavelli den
gleichen Gründen verpflichtet: «Die Weltgeschichte ist
das Weltgericht. » Es gibt keinen transzendenten Gott,
dessen Vorsehung alles zum Guten lenkt; Fortuna
– Fiescos «blinde Betrügerin» –, die Göttin des Zufalls,
ist, metaphysisch-metaphorisch gesprochen, die letzte
Regentin, sie macht, dass jede politische und sonstige

menschliche Ordnung Legitimität aus keiner aprio-risch-

überhistorischen Wirklichkeit, sondern einzig
aus ihrem überzeugenden Funktionieren zu ziehen
vermag.

Der frühneuzeitliche Machiavelli und der durch
die Geniezeit des «Sturm und Drang» gegangene
Aufklärer Schiller sind nicht weit voneinander entfernt.
Das Ich, und erst recht das «grosse» Ich, ist immer
wieder bedroht und befangen im Zwiespalt zwischen

Selbstillusion und Triebhaftigkeit. Deswegen braucht
es das Gefüge subjektivitätsentlastender Normen, die
überpersönliche Geltung – oder besser: die glaubhafte
Form überpersönlicher Geltung – besitzen. In der Sprache

Machiavells ist das eben die «Republik» Schiller
pflichtet dieser Einsicht mindestens insofern bei, als er

in fast all seinen Stücken die erstaunlichsten Ungeheuer

individuell-tyrannischer Handlungsgewalt auftreten

lässt. Und natürlich ist die Bühne als Ausnahmezustand

oder der politische Ausnahmezustand als Theater der

Unwahrscheinlichkeiten) der beste Ort für die Exposition

jener Möglichkeiten der menschlichen Seele, die

die Weltgeschichte nicht nur zum Platz des Gerichts,
sondern zugleich zur Schädelstätte machen.

Allerdings: Es braucht die überindividuelle
Ordnung des Rechts, die die abgründige Freiheit der
Einzelnen in Schach hält. Doch jede Ordnung ist so

hinfällig wie die Einzelnen, entspringt sie doch, direkt
oder indirekt, deren Werk. Fiesco wie Verrina sind
die Protagonisten dieser Erkenntnis. Jener, indem er

in kolossaler Selbstüberschätzung ein irdischer Gott
zu werden versucht, dieser, indem er das halbwegs

Erträgliche, die zerbrechliche Herrschaft des alten
Dogen, vor dem Zugriff falscher Erlöserherrlichkeit
bewahrt. Beide freilich sind darin prototypische
politische Täter, da durch ihre Entscheidungen etwas
geschieht; nicht das, was sie eigentlich wollten, aber

das, wodurch sich die Zeit bewegt.

Das Prekäre der menschlichen Ordnungen und der
Eingriff des freien Ich, das ist der Gegensatz, den Schiller

im «Fiesco» inszeniert. Und damit wäre man endlich
auch beim Gegensatz zwischen Schiller und Machiavell.

Schiller zielt als Dichter und Dramatiker auf
ästhetische Erfahrung, um seine Leser und Zuschauer
zu lehren und erziehen. Das Medium der Fiktionalität
unterscheidet ihn vom Autor des «Principe» eines
Texts, der liefert, was er zu liefern verspricht: das

Handbuch der Machttechnik in Zeiten unsicherer
Stabilität. «Principe» und «Fiesco» Handbuch und
Schauspiel, reden vom Gleichen, doch getrennt durch
die Differenz zwischen Kunst und Praxis. Diese zu

erläutern, wäre der nächste Schritt. Dann liesse sich
zeigen, weshalb Schiller ganz gut beides sein kann:
skeptischer Machiavellaner und Freund des realistischen

Fortschrittstheoretikers Kant.

Georg Kohler, geboren 1945, istOrdinarius für Philosophie ander
Universität Zürich.

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER44 MONATSHEFTE


	Politik als "republikanisches Trauerspiel" : "Fiesco", ein Drama im Spannungsfeld zwischen Machiavell und Kant

