Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 2-3

Artikel: Kants Botschaft : die Permanenz der Aufklarung
Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-167108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-167108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kants Botschaft

Die Permanenz der Aufkldarung

FOKUS | KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLARUNG

«Aufkldrung» ist nicht nur die Bezeichnung einer von Kant enischeidend gepréiglen Epocbe.
«Aufkldrung» ist auch der bis heute anbaltende Prozess des Ringens um eine postreligiose und
postmetaphysische Orientierung. Ein Experiment obne Gewissheit, jemals miindig zu werden.

Helmut Holzhey

Vor 200 Jabren starb Immanuel Kant — gegenwdirtig
Anlass fiir zablreiche Wiirdigungen und die Publika-
tion etner Reihe von neuen Biographien. Doch Kant ist
nicht nur bistorisch und im Riickblick von Interesse;
sein Werk bietet noch immer, und in der Gegenwart
eher zunehmend, eine Inspirationsquelle fiir die ak-
tuelle Philosophie. Aus diesem Grund erdffnen wir mit
dem Beitrag von Helmut Holzhey, der die Bedeutung
des Philosophen fiir das 18. Jabrbundert umreisst,
eine Folge, die nach der Relevanz der «Revolution der
Denkart» fiir das pbilosophische und politische Den-
ken in der Gegenwart fragt. Hans-fobann Glock (Uni-
versity of Reading), Anton Leist (Universitdt Ziirich),
Andrea Esser (Fachhochschule Pforzheim) und Tho-
mas Pogge (Columbia University, New York) werden
in den ndchsten Ausgaben der «Schweizer Monats-
befter Kants nachhaltige Wirkung fiir die gegenwdr-
tigen Diskussionen in der theoretischen Philosopbie,
der Ethik, der philosophischen Asthetik und der Philo-
sophie der internationalen Beziebungen einzuordnen
suchen. (Red.)

Gewiss sagt man etwas Richtiges, wenn man die Pe-
riode zwischen 1690 und 1790 als das Jahrhundert der
Vernunft beschreibt, das heisst als das Zeitalter, in dem
sich die Vernunft anschickte, Denken und Leben der
Menschen in Europa zu bestimmen. Doch bleibt diese
Kennzeichnung unzureichend. Schon im 17. Jahrhun-
dert findet sich ein ausgeprigter Rationalismus. Der
schirfere Blick auf den Geist des dixbuitieme lisst es
als ein Zeitalter des Menschen erscheinen. «Was ist
der Mensch? wird zur Leitfrage; die Anthropologie
tritt ins Zentrum der geistigen Interessen. Besonders
ausgeprigt zeigt sich das in Schottland, wo durch
Autoren wie David Hume, Adam Smith und Adam Fer-
guson eine «Wissenschaft vom Menschen» entwickelt
wird. Diesem Trend zollt auch der alte Kant nochmals
Respekt, wenn er in seiner 1800 veréffentlichten
«Logik» dussert, dass man «im Grunde» die philosophi-
schen Fragen - was ich wissen kann, was ich tun soll
und was ich hoffen darf - mitsamt ihrer Beantwortung

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004

in Metaphysik, Moral und Religion zur Anthropologie
rechnen konnte. Der Mensch wird nicht mehr nur
philosophisch in seinem Wesen, sondern ebenso
nach seiner physischen, psychischen, sozialen und
geschichtlichen Erscheinung zum Thema. Neuartig
ist dabei sowohl die Breite, in der das geschieht, wie
insbesondere die methodische Autonomie, in der
Wissenschaft und Philosophie das Menschsein zum
Gegenstand von Beobachtungen und Forschungen
machen: Die neue Anthropologie entwickelt sich un-
abhingig von der christlichen Lehre, die den Fokus auf
den Menschen als ebenbildliches Geschdpf Gottes und
erlosungsbediirftigen Siinder richtet. Das theologische
Bild vom Menschen verblasst. Auch wenn atheistische
Tendenzen, wie sie insbesondere in der radikalen
franzdsischen Aufklirung auftreten, eine Ausnahme
bleiben, gibt die religiése Tradition nicht mehr die
methodische Orientierung vor. Die anthropologische
Wissbegierde kann sich frei entfalten. Neben dem
Erkenntnis- und dem Begehrungsvermégen kommt
in der Analytik des Menschen ganz neu die Relevanz
seines Gefiihlslebens zur Geltung. Einschligige Zeug-
nisse dafiir liefert der Pietismus, aber auch die zeitge-
nossische Philosophie, und zwar zunichst in Grossbri-
tannien, wo Shaftesbury den Gefiihlszugang zur Natur
als Alternative zur wissenschaftlichen Naturerkenntnis
preist und Francis Hutcheson eine Ethik begriindet, in
der das moralische Gefiihl als Instanz der Beurteilung
von «gut» und «schlecht» fungiert.

Ich kann es auch so formulieren: Im 18. Jahrhun-
dert gewinnt der aus seiner vorgingigen Einbindung
in das System einer gottlich verbrieften Weltordnung
geloste Mensch erstrangiges Interesse. Dieses Interes-
se bezieht sich vor allem auf die empirischen Momen-
te des Menschseins, d.h. auf Erkenntnisse, die mittels
Erfahrung von der korperlichen Natur des Menschen,
seiner Psyche und seinem Verhalten, seinem Leben in
der Gesellschaft, seiner Geschichte usw. zu gewinnen
sind. Eine Anthropologie, die dieses Interesse verfolgt,
gerit dabei in Konkurrenz zu einer theologisch-meta-

37



FOKUS | KANTI: DIE PERMANENZ DER AUFKLARUNG

physisch fundierten Philosophie des Menschen. Und
genau hier setzt Aufkldrung ein; denn sie ist der - bis
heute unabgeschlossene - Prozess des Ringens um ei-
ne postreligiose und postmetaphysische Orientierung
aus dem Fundus des Menschseins. Welche Rolle spielt
die Vernunft in diesem Prozess?

Das 18. Jahrhundert gilt auch als Jahrhundert
der Kritik. Die Ablésung von der Metaphysik, zu der
- selbst fir aufgeklirte Geister - die allen Menschen
zugingliche «natiirliche» Gotteserkenntnis gehorte,
vollzieht sich nicht ohne Widerstinde seitens der alten
Ordnung der Dinge. Diese Widerstinde gehen ebenso
von der Kirche und dem absolutistischen Staat als den
institutionellen Reprisentanten dieser Ordnung wie
von verbreiteten individuellen Glaubensiiberzeugun-
gen aus. Die Auseinandersetzung des Neuen mit dem
Alten steht unter dem Leitwort «Kritik-. Was unter
diesem Namen in Philologie, Asthetik und Logik me-
thodisch bereits geliufig war, wird nun - zumindest
in Frankreich und Deutschland - zum Erkennungs-
zeichen des Philosophen tiberhaupt, der als Subjekt
der Kritik die Vernunft des Menschen etabliert. Alle
Meinungen und Interessen, fiir deren Rechtfertigung
man sich bloss auf Autorititen berufen kann und auf
undurchschaute Vorurteile abstitzen muss, werden
vor ein Tribunal der Wahrheit gezogen.

Kants Werk

Mit den Stichworten «Vernunft», <Mensch», «Kritik»
und «Aufklirungy sind auch die Eckpunkte im Denken
des Philosophen Immanuel Kant genannt. Sein Werde-
und Bildungsgang verlduft entlang den massgeblichen
Orientierungslinien des Jahrhunderts; die dreifache
Vernunftkritik seiner Hauptwerke bildet die Krisis der
Aufklirung in Deutschland, das heisst ihren Hohe- und
Wendepunkt. 1724 in Konigsberg geboren, wichst
Kant unter pietistischem Einfluss auf, atmet aber auch
wihrend seiner Schulzeit und dann an der 1740 be-
suchten Universitit seiner Heimatstadt den Geist der
von Christian Wolff geprigten akademischen Philo-
sophie. Neben Philosophie studiert er insbesondere
Mathematik und Naturwissenschaften.

Unter seinen frithen Publikationen ragt die «All-
gemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels»
heraus, in der er die Entstehung des Kosmos und des
Planetensystems nach den Grundsitzen Newtons er-
klirt. Die Newton’sche Physik bildet fortan die Basis
seiner Naturphilosophie. Johann Gottfried Herder, der
von 1762 bis 1764 in Konigsberg studierte, erinnert
sich an den jungen Privatdozenten Kant: «/ch habe
das Gliick genossen, einen Philosophen zu kennen,

38

der mein Lehrer war. ... Mit eben dem Geist, mit dem
er Leibniz, Wolff, Baumgarten, Crusius, Hume priifte
und die Naturgesetze Newtons, Keplers, der Physiker
verfolgte, nabhm er auch die damals erscheinenden
Schriften Rousseaus, seinen Emile und seine Héloise,
sowie jede ibm bekannt gewordene Naturentdecking
auf, wiirdigte sie und kam immer zuriick auf unbe-
Jangene Kenntnis der Natur und auf den moralischen
Wert des Menschen.»

Die Vorlesungen iiber physische Geographie und
iiber Anthropologie machen Kant bei einem weiteren
Publikum bekannt. Aber seine philosophische Liebe
gilt doch der Metaphysik und in dieser der Suche nach
den Prinzipien der wissenschaftlichen Naturerkenntnis
und den Prinzipien der Moral. Nach dem Durchgang
durch eine skeptische Phase, in der ihm Metaphysik
auf Gespensterglauben hinauszulaufen scheint, nimmt
sein philosophisches Projekt um 1770 sichtbar Gestalt
an. Seine Basis bildet die Unterscheidung zwischen
Sinnlichkeit und Verstand, genauer: zwischen Raum
und Zeit als den Formen der sinnlichen Anschauung ei-
nerseits und den Begriffen des erkennenden Denkens
andererseits. Nach mehr als zehn Jahren des Schwei-
gens erscheint 1781 die «Kritik der reinen Vernunft»,
ein epochales Werk, mit dem acht Jahre vor der Fran-
zosischen Revolution eine «Revolution der Denkart»
einsetzt.

Kant bestimmt in ihm positiv, was wir dank dem
Gebrauch unserer Vernunft wissen kénnen, und nega-
tiv, wo unserem Wissen prinzipielle Grenzen gezogen
sind. Da wir Zugang zu den Dingen nur durch sinnli-
che Anschauung in Raum und Zeit finden, konnen sie
uns nicht in ihrem An-sich-sein, sondern nur so, wie
sie uns erscheinen, prisent werden. Die empirische
Erkenntnis der Erscheinungen ist ihrer Form nach
nichtempirisch; sie hat zur Voraussetzung: Raum und
Zeit als die Formen, in denen unsere Sinne die Natur
erschliessen, und die Kategorien (wie Kausalitit) als
die begrifflichen Formen, mit denen wir die Natur in
ihrer basalen Gesetzmissigkeit erfassen. Kant weist
zugleich nach, dass sich unser Denken in haltlosen
Spekulationen verliert, wenn es sich nicht um den Be-
zug zur Erfahrung in den Grenzen von Raum und Zeit
schert. Die metaphysischen Fragen nach Gott, Freiheit
und Unsterblichkeit, mit denen sich unsere Vernunft
iiber die sinnlichen Bedingungen der Erkenntnis hin-
wegzusetzen versucht, finden keine positive Antwort
mehr, theoretische Vernunft besitzt, wird sie ohne
Riickhalt in sinnlicher Erfahrung, d.h. spekulativ,
praktiziert, keine Erkenntnismacht. Der Verfasser der
«Kritik der reinen [theoretischen] Vernunft» erscheint

Nr.2/3,2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



deshalb Moses Mendelssohn - der wie sein Freund Les-
sing ein Hauptvertreter der Aufklirung in Deutschland
war - als ein <Alleszermalmer».

Die «Kritik der praktischen Vernunft» (1788) setzt
die Idee der Freiheit wieder in ihr Recht ein. Wie
Freiheit méglich ist, bleibt theoretisch uneinsehbar,
aber das ethische Konzept eines sich selbst bestim-
menden Willens steht und fillt mit der Annahme,
dass der Mensch, der sich dem Gesetz der praktischen
Vernunft unterstellt, ein frei handelndes Wesen ist.
Auch Gott und Unsterblichkeit werden, wenngleich
nicht gleichermassen zwingend, als Postulate eines
praktischen Vernunftglaubens rehabilitiert. In der
«Kritik der Urteilskraft» (1790) widmet sich Kant dem
Problem der systematischen Verkniipfung von theore-
tischer und praktischer Vernunft, indem er einerseits
die idsthetische Erfahrung untersucht, andererseits ei-
ne Theorie des Lebendigen entwirft. In den Schriften
der 90er Jahre arbeitet er vor allem an der konkreten
Ausgestaltung seiner praktischen Philosophie («Meta-
physik der Sitten»), indem er nebst einer Tugendlehre
eine Rechts- und Staatslehre entwickelt, die in einer
Theorie des «ewigen Friedens» kulminiert; ausserdem
macht er in der - von der preussischen Zensur verbo-
tenen - Schrift «Die Religion innerhalb der Grenzen
der blossen Vernunft» (1793) die Konsequenzen nam-
haft, die die «Kritik» fiir den christlichen Glauben hat.
Umfangreiche handschriftliche Aufzeichnungen zeu-
gen von fortdauernden Studien zur Philosophie der
Naturwissenschaften. Als er 1796 seine Lehrtitigkeit
beendet, ist er lingst zum beriihmtesten Philosophen
in Deutschland avanciert. Er hat es selbst erleben
konnen, wie sein Werk einen einzigartigen geistigen
Umschwung herbeifiihrte, ist aber auch bereits damit
konfrontiert, dass mit dessen Rezeption die Tendenz
einhergeht, das von ihm gelegte Fundament in einer
Richtung zu revidieren, der er als «kritischer» Philo-
soph seine Zustimmung versagen muss. Man wiirde es
ihm gonnen, wenn er erfahren kdnnte, dass er heute
der einzige deutsche Philosoph ist, dessen Werk auf
der ganzen Welt studiert wird.

Aufklarung in der kantischen Kritik

Als Kant 1784 die Frage der Berlinischen Monatsschrift,
was Aufklirung sei, mit seinem berithmten Beitrag be-
antwortet, ist die Epoche der Aufklirung schon fast an
ihr Ende gekommen. Es gibt noch ihre Verfechter (wie
Friedrich Nicolai oder Johann Jakob Engel), die sogar
bis ins erste Jahrzehnt des neuen Jahrhunderts hinein
titig sind, aber sie werden zunehmend diffamiert oder
mindestens belichelt. Fiir Hegel driickt die Aufklirung

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004

FOKUS | KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLARUNG

schon 1802, zwei Jahre vor Kants Tod, nur noch «die
Gemeinbeit des Verstandes und seine eitle Erbebung
tiber die Vernunft aus», weil sie nicht «iber sich selbst
aufgekldrt- ist. Auch die Kirchen sind an der weiteren
Abwertung der Aufklirungsphilosophie im 19. Jahr-
hundert beteiligt. Der konservative Historiker Hein-
rich Leo priagt 1840 das Wort «Aufkldricht», um «dem
Satanswesen der Aufkldrlinge den ibm gebtibrenden
Namen zu geben»; ein Wort, das beispielsweise auch
Friedrich Engels wieder verwendet, wenn er Ludwig
Biichner als «Dogmatiker des plattesien Abspiilichts
des deutschen Aufklirichis» bezeichnet. Erst gegen
Ende des Jahrhunderts findet der Kampf um den Auf-
klirungsbegriff mit seiner neutralen Verwendung zur
Bezeichnung einer Epoche sein vorliufiges Ende.

Wie steht Kant zum Geist der Aufklirung? Er de-
finiert sie als den «Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmiindigkeit» insbesondere in
«Religionssachen» und versteht sie als einen unab-
geschlossenen Prozess, den er unter die Forderung
stellt: «Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu
bedienen!> Worauf soll man aber seinen eigenen Ver-
stand anwenden? Nun, in erster Linie - im Sinne einer
«Selbstkultur» - reflexiv auf sich selbst, zum Zwecke
der Prifung des eigenen Denkens auf unbegriindete
Meinungen und Vorurteile. Damit vertritt Kant zu-
nichst nur ein generelles Postulat der Aufklirung, mit
dem er an ihre erste, in Deutschland durch Christian
Thomasius (1655-1728) begriindete Phase anschliesst.
Es geht um die institutionelle Sicherung und indivi-
duelle Einiibung der Freiheit zu eigenstindigem, von
Schulautorititen und religiosen Bindungen unabhin-
gigem Vernunftgebrauch. Und beiden, Kant wie Tho-
masius, macht im Hinblick auf die Realisierung dieses
Programms die Einsicht in die notorische Schwiche
der menschlichen Vernunft zu schaffen.

Kant vertieft aber nun das Programm der Aufklirung
in entscheidender Weise, indem er es zu einer Kritik
der Vernunft, d.h. zu einer Priiffung des mit «letzten»
Fragen befassten menschlichen Denkens, umgestaltet.
Diese Priifung kann - man muss sagen: paradoxerwei-
se - nur von der Vernunft selbst geleistet werden. Es
gibt keine tibergeordnete, auch keine gottliche Instanz
mehr, vor der menschlicher Vernunftgebrauch zur
Verantwortung gezogen werden konnte. Das ist ein
Grundtheorem der Aufklirung und zugleich das bei
Kant sichtbar werdende Grundproblem des miindig
gewordenen Denkens.

«Aufklirung» entbindet nicht nur den Wissenstrieb,
sondern setzt flir Kant auch kritisch bei diesem gren-
zenlosen Trieb an. Die Kritik richtet sich nicht auf die

39



FOKUS | KANTI: DIE PERMANENZ DER AUFKLARUNG

empirische Erweiterung unseres Wissens, sondern
wie gezeigt auf metaphysische Hohenfliige, bei denen
der Bereich der Erfahrung spekulativ verlassen wird.
Aufklirung leistet diese Kritik, indem sie die Totali-
sierungen, Hypostasierungen und Syllogismen, deren
sich die metaphysikversessene Vernunft bedient, als
scheinerzeugende Verfahren entlarvt. So demonstriert
die «Kritik der reinen Vernunft»: Der Versuch, der
menschlichen Seele Unsterblichkeit zuzusprechen,
lebt vom erschlichenen Konzept einer substantiellen
Seele; die kosmologische Behauptung der Unendlich-
keit der Well kann ebenso bewiesen werden wie die
gegenteilige Behauptung ihrer Endlichkeit; der wich-
tigste Gottesbeweis basiert auf der falschen Auffassung,
dass man irgendeiner Sache und so auch dem hochsten
Wesen die Existenz genauso wie andere Eigenschaften
zuschreiben kann.

Illusion des Verstandes

Motiviert wird bei Kant solche Kritik durch Erfah-
rungen, die er selbst mit dem spekulativen Denken
gemacht hat. Das eindriicklichste Beispiel dafiir ist die
von ihm selbst erlebte und bezeugte Verfiihrbarkeit
seines eigenen Geistes zum Spiritualismus. Erzihlun-
gen iiber Geschehnisse im Leben des schwedischen
«Geistersehers» Swedenborg schienen einwandfrei
spirituelle Erfahrungen unter Beweis zu stellen, sodass
Kant - obwohl nicht won einer zum Wunderbaren
geneigten Gemiitsart> - plotzlich den Weg zu einer
metaphysischen Lehre von Geistern gebahnt sah. Die
Erntichterung folgte alsbald, und mit ihr wurde ihm
der zur Metaphysik tendierende Vernunftgebrauch
iiberhaupt suspekt. Die Konsequenz lag auf der Hand;
mit Voltaires «Candide» forderte Kant sich selbst auf:
Lasst uns unser Gliick besorgen, in den Garten geben
und arbeiten», d.h. auf das Nachdenken iiber Fragen
verzichten, auf die wir keine allgemein zustimmungs-
fihigen Antworten finden werden.

Doch war damit auch zugegeben, dass sich der im
Medium verniinftigen Denkens arbeitende Philosoph in
einer Krise befand. Ehrlicherweise musste er nimlich
bemerken: Wird unsere Vernunft ihrem Erweiterungs-
trieb tiberlassen und hat dabei, wie vorauszusehen,
keinen dauerhaften Erfolg, so gerit sie philosophisch
in den Abgrund einer radikalen Skepsis, in dem sie sich
selbst aufhebt. Kant holte sich aus dieser Krise heraus,
indem er der Gartenarbeit wieder absagte und sich
erneut der Metaphysik widmete, um sich zunichst
selbst auf das Werk der Selbstzerstorung der Vernunft
einzulassen: «ch versuchte es ganz ernstlich, Sdtze zu
beweisen und ibr Gegenteil.» Das aber nun nicht, «m

40

eine Zweifellebre zu errichten», sondern um eine hier
vermutete //[usion des Verstandes» zu entdecken. «Das
Jabr 69 gab mir grosses Licht». Kant erkannte, dass Kri-
tik gefordert sei.

Paradoxie der Kritik

Die kritische Antwort auf die Krise eines Denkens,
das sich dem Bediirfnis der menschlichen Vernunft
nach metaphysischen Einsichten kritiklos tiberlassen
hat, besteht in einer vorsichtigen Abstandnahme vom
problematischen Vorhaben. Statt sich skeptisch mit
dem Misserfolg abzufinden, priift der «kritische» Phi-
losoph, ob bzw. wieweit die Vernunft ihre eigenen
Erkenntnisziele zu erreichen in der Lage ist. Dieselbe
Vernunft tritt dabei doppelt auf: als gepriifte und als
priifende. Die Selbstkritik ist also nicht total, vom me-
taphysischen Vernunftgebrauch hebt sich der kritische
ab, der die Bestimmung der Grenzen unserer Einsichts-
fahigkeit anvisiert. Der Prozess der Kritik fithrt von der
Zerstorung vermeintlicher Erkenntnisse tiber die Krise
zum konstruktiven Umriss dessen, was wir tatsichlich
wissen konnen. Kants Vernunftkritik hat eine negative
und eine positive Seite. Sie ist in diesem ihrem doppel-
ten «Nutzen» vergleichbar mit der Funktion der Polizei,
die die Gewalttitigkeit unter Blirgern verhindert und
so deren sicheres Leben gewihrleistet.

Wie gewinnt sich aber Vernunft aus ihrem selbst-
destruktiven Gebrauch zuriick? Ich wage den Ver-
gleich mit einem suizidalen Menschen, der sich - von
«letzten» Fragen bewegt - dem Eindruck der volligen
Sinnlosigkeit seines Lebens ausgesetzt findet. Die Sinn-
angebote des alltiglichen Lebens sagen ihm nichts
mehr; eine pragmatische Orientierung am Leitfaden
des common sense scheint ihm nicht mehr maéglich.
Wenn aber der «grosse», der umfassende Sinn nicht
zu finden ist, bleibt fiir ihn nur der Suizid. Diese do-
gische» Konsequenz diirfte von ihm nahestehenden
Menschen, so unterstelle ich, als unverniinftig einge-
stuft werden. Sie nehmen ein Kriterium verniinftigen
Denkens und Handelns in Anspruch, das sich nicht
mit dem den Alltag mit seinen Freuden und Leiden
«iberfliegenden» Gebrauch von Vernunft beim Suizi-
dalen deckt. Der Freund, der den Suizidalen zur «Ver-
nunft» zu bringen versucht, versteht unter «Vernunft»
offensichtlich etwas anderes als der Suizidale selbst. Er
setzt Vernunft kritisch gegen einen in der Konsequenz
selbstdestruktiven Gebrauch der Vernunft ein, der da-
rin besteht, sich voll und ganz dem metaphysischen
Bediirfnis nach einer heilen Welt voller Sinn hinzu-
geben. Wie lisst sich aber demjenigen, der sich auf
diesem gefihrlichen metaphysischen «Trip» befindet,

Nr.2/3,2004 SCHWEIZER MONATSHEFTE



beibringen, dass fiir Welt und Mensch kein umfas-
sender Sinn verniinftig auszuweisen ist und dennoch
kein Anlass zum Suizid besteht? Psychotherapeutisch
wire es wohl geraten, dass der Suizidale mit kundiger
Unterstutzung lernt, die selbstdestruktive Dynamik
seines Seelenlebens explizit nachzuvollziehen: dass er
sich etwa der narzisstisch hochgradigen Idealisierung
der eigenen Person und Umwelt stellt und sich seine
Phantasien bewusst macht, in einen harmonischen
Primirzustand zuriickkehren zu kénnen. Am glickli-
chen Ende dieses zweifelsohne riskanten Prozesses der
Selbsterkundung sollte die Fihigkeit erworben sein,
mit sich und seinem metaphysischen «Vernunftbediirf-
nis» umzugehen, ohne auf eine zweifelsfrei sinnerfiillte
Welt angewiesen zu sein.

Aufklarung in der Krise

Kaum hatte Friedrich Heinrich Jacobi 1785 seine
Schrift «Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den
Herrn Moses Mendelssohn» veroffentlicht, in der er
behauptete, dass Lessing ein heimlicher Anhinger
Spinozas gewesen sei, erhielt Kant mehrfach Post
aus Berlin. Man deutete dort Jacobis Vorstoss als
Kampfansage an die Aufklirung mittels Nachweis ih-
rer spinozistischen Konsequenzen und suchte Hilfe
bei Kant. In den Augen der Berliner Aufklirer suchte
Jacobi am exemplarischen Beispiel des als Deist be-
kannt gewesenen Lessing zu demonstrieren, dass eine
zu Ende gedachte Philosophie der Vernunft in einen
Atheismus und Fatalismus fithren miisse, wie man ihn
Spinoza zuschrieb, wihrend wahre Gotteserkenntnis
nur durch einen Salto mortale der Vernunft zu gewin-
nen sein sollte. In Berlin hielt man das fiir philosophi-
sche «Schwirmerei» und beschwor Kant, das Publikum
dahingehend zu informieren, dass er «iie ein Mitgenoss
in der christlichen Gesellschaft zur Beforderung des
Atheismus und Fanatismus sein» konne. Kant diagnos-
tizierte im aufgeklirten Denken ein offensichtliches
Orientierungsdefizit und schrieb, wiederum fiir die
Berlinische Monatsschrift, einen Aufsatz mit dem Titel
«Was heisst: Sich im Denken orientieren?».

Hatte er in der «Kritik der reinen Vernunft» die
metaphysischen Illusionen noch als unausrottbar
bezeichnet, so weist er der kritischen Vernunft nun
die Aufgabe zu, diese «auf immer zu vertilgen. Das
aber soll so geschehen, dass die Kritik das subjektive
Recht zur Selbstillusionierung der menschlichen Ver-
nunft zugesteht - als das Recht eines Bediirfnisses der
menschlichen Vernunft, sich der grossen Ordnung
der Dinge und der Moglichkeit des Gliicks in ihr zu
versichern. Gemiss Kants Analyse droht Aufklirung

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004

FOKUS | KANTI:DIE PERMANENZ DER AUFKLARUNG

auf der einen Seite in Atheismus und Fatalismus als
Resultate konsequenten Vernunftgebrauchs zu miin-
den, auf der anderen Seite schwirmerische Ersatz-
iiberzeugungen zu produzieren, die sich mit religio-
sem Fanatismus verbinden kénnten. Er Lisst sich auch
in dieser bedrohlichen Situation in seiner Konzeption
verniinftigen Denkens weder als Parteiginger Jacobis
auf die postaufklirerische Position eines von der Ver-
nunft abgelésten Glaubens in metaphysischen und
religiosen Dingen festlegen, noch als Verfechter einer
letztlich prikritischen Aufklirung abstempeln. Trotz-
dem verindert sich in diesem «Spinozismusstreit»
sein Verstindnis von Aufklirung. Stand bei seiner
Beantwortung der Frage «Was ist Aufkldrung?» zwei
Jahre zuvor die Differenz zwischen offentlichem und
privatem Gebrauch der Vernunft im Zentrum seines
Einsatzes fiir die Denkfreiheit, so ist es jetzt das Selbst-
denken in seiner Gefdbrdung durch «Gesetzlosigkeit,
das ihn beschiiftigt: er legt nun beim Selbstdenken den
Akzent auf Orientierung an dem der Vernunft eigenen
Bedurfnis und behauptet dessen Erfillung in einem
ethisch legitimierten «Vernunftglauben» an Gott und
Unsterblichkeit.

Aufkldrung heute

Michel Foucault hat sich erneut die Frage «Was ist Auf-
kldrung?» gestellt. Es trifft ziemlich genau die Zielset-
zung meiner Analyse von Kants Beitrag zur Aufklirung
und ihrem philosophischen Begriff, wenn er schreibt,
«dass nicht die Treue zu dokirindren Elementen der
Faden ist, der uns mit der Aufklirung verbinden kann,
sondern die stindige Reaktivierung einer Haltung
— das heisst eines philosopbischen Ethos, das als per-
manente Kritik unseres bhistorischen Seins beschrieben
werden kénnte». Wenn Foucault von einer Haltung
der Kritik spricht, die uns heute mit der Aufklirung
verbindet, dann visiert er eine «Grenzhaltung» an, die
sich nicht einfach diesseits der gesetzten Grenzen
hiilt, sondern die Méglichkeit einer «Uberschreitungy
erkundet, die jedoch - anders als die kantische - nicht
in einer metaphysischen Orientierung bestehen kann.
In Experimenten des Schreibens, Denkens und Verhal-
tens miisste sich «Aufklirung» fortsetzen, ohne dass
wir wissen, «ob wir jemals miindig werden». m

Helmut Hoizhey, geboren 1937, ist Ordinarius fiir Philosophie an der
Universitét Ziirich.

41



	Kants Botschaft : die Permanenz der Aufklärung

