
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 2-3

Artikel: Kants Botschaft : die Permanenz der Aufklärung

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kants Botschaft
Die Permanenz der Aufklärung

«Aufklärung» ist nicht nur die Bezeichnung einer von Kant entscheidend geprägten Epoche.

«Aufklärung» ist auch der bis heute anhaltende Prozess des Ringens um eine postreligiöse und
postmetaphysische Orientierung. Ein Experiment ohne Gewissheit, jemals mündig zu werden.

Helmut Holzhey

Vor 200 Jahren starb Immanuel Kant – gegenwärtig
Anlass für zahlreiche Würdigungen und die Publikation

einer Reihe von neuen Biographien. Doch Kant ist
nicht nur historisch und im Rückblick von Interesse;

sein Werk bietet noch immer, und in der Gegenwart
eher zunehmend, eine Inspirationsquelle für die
aktuelle Philosophie. Aus diesem Grund eröffnen wir mit
dem Beitrag von Helmut Holzhey, der die Bedeutung
des Philosophen für das 18. Jahrhundert umreisst,
eine Folge, die nach der Relevanz der «Revolution der
Denkart» für das philosophische und politische Denken

in der Gegenwart fragt. Hans-Johann Glock
University of Reading), Anton Leist Universität Zürich),
Andrea Esser Fachhochschule Pforzheim) und Thomas

Pogge Columbia University, New York) werden
in den nächsten Ausgaben der « Schweizer Monats-hefte

» Kants nachhaltige Wirkung für die gegenwärtigen

Diskussionen in der theoretischen Philosophie,
der Ethik, der philosophischen Ästhetik und der
Philosophie der internationalen Beziehungen einzuordnen
suchen. Red.)

Gewiss sagt man etwas Richtiges, wenn man die
Periode zwischen 1690 und 1790 als das Jahrhundert der
Vernunft beschreibt, das heisst als das Zeitalter, in dem
sich die Vernunft anschickte, Denken und Leben der
Menschen in Europa zu bestimmen. Doch bleibt diese

Kennzeichnung unzureichend. Schon im 17. Jahrhundert

findet sich ein ausgeprägter Rationalismus. Der
schärfere Blick auf den Geist des dixhuitième lässt es

als ein Zeitalter des Menschen erscheinen. «Was ist
der Mensch?» wird zur Leitfrage; die Anthropologie
tritt ins Zentrum der geistigen Interessen. Besonders

ausgeprägt zeigt sich das in Schottland, wo durch
Autoren wie David Hume, Adam Smith und Adam
Ferguson eine «Wissenschaft vom Menschen» entwickelt
wird. Diesem Trend zollt auch der alte Kant nochmals
Respekt, wenn er in seiner 1800 veröffentlichten
«Logik» äussert, dass man «im Grunde» die philosophischen

Fragen – was ich wissen kann, was ich tun soll
und was ich hoffen darf – mitsamt ihrer Beantwortung

FOKUS KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLÄRUNG

in Metaphysik, Moral und Religion zur Anthropologie
rechnen könnte. Der Mensch wird nicht mehr nur
philosophisch in seinem Wesen, sondern ebenso
nach seiner physischen, psychischen, sozialen und
geschichtlichen Erscheinung zum Thema. Neuartig
ist dabei sowohl die Breite, in der das geschieht, wie
insbesondere die methodische Autonomie, in der
Wissenschaft und Philosophie das Menschsein zum
Gegenstand von Beobachtungen und Forschungen
machen: Die neue Anthropologie entwickelt sich
unabhängig von der christlichen Lehre, die den Fokus auf
den Menschen als ebenbildliches Geschöpf Gottes und
erlösungsbedürftigen Sünder richtet. Das theologische
Bild vom Menschen verblasst. Auch wenn atheistische

Tendenzen, wie sie insbesondere in der radikalen
französischen Aufklärung auftreten, eine Ausnahme
bleiben, gibt die religiöse Tradition nicht mehr die
methodische Orientierung vor. Die anthropologische
Wissbegierde kann sich frei entfalten. Neben dem
Erkenntnis- und dem Begehrungsvermögen kommt
in der Analytik des Menschen ganz neu die Relevanz

seines Gefühlslebens zur Geltung. Einschlägige Zeugnisse

dafür liefert der Pietismus, aber auch die
zeitgenössische Philosophie, und zwar zunächst in Grossbritannien,

wo Shaftesbury den Gefühlszugang zur Natur
als Alternative zur wissenschaftlichen Naturerkenntnis

preist und Francis Hutcheson eine Ethik begründet, in
der das moralische Gefühl als Instanz der Beurteilung
von «gut» und «schlecht» fungiert.

Ich kann es auch so formulieren: Im 18. Jahrhundert

gewinnt der aus seiner vorgängigen Einbindung
in das System einer göttlich verbrieften Weltordnung
gelöste Mensch erstrangiges Interesse. Dieses Interesse

bezieht sich vor allem auf die empirischen Momente

des Menschseins, d.h. auf Erkenntnisse, die mittels
Erfahrung von der körperlichen Natur des Menschen,
seiner Psyche und seinem Verhalten, seinem Leben in
der Gesellschaft, seiner Geschichte usw. zu gewinnen
sind. Eine Anthropologie, die dieses Interesse verfolgt,
gerät dabei in Konkurrenz zu einer theologisch-meta-

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 37



FOKUS KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLÄRUNG

physisch fundierten Philosophie des Menschen. Und
genau hier setzt Aufklärung ein; denn sie ist der – bis

heute unabgeschlossene – Prozess des Ringens um eine

postreligiöse und postmetaphysische Orientierung
aus dem Fundus des Menschseins. Welche Rolle spielt
die Vernunft in diesem Prozess?

Das 18. Jahrhundert gilt auch als Jahrhundert
der Kritik. Die Ablösung von der Metaphysik, zu der
– selbst für aufgeklärte Geister – die allen Menschen
zugängliche «natürliche» Gotteserkenntnis gehörte,
vollzieht sich nicht ohne Widerstände seitens der alten
Ordnung der Dinge. Diese Widerstände gehen ebenso
von der Kirche und dem absolutistischen Staat als den
institutionellen Repräsentanten dieser Ordnung wie
von verbreiteten individuellen Glaubensüberzeugungen

aus. Die Auseinandersetzung des Neuen mit dem
Alten steht unter dem Leitwort «Kritik» Was unter
diesem Namen in Philologie, Ästhetik und Logik
methodisch bereits geläufig war, wird nun – zumindest
in Frankreich und Deutschland – zum Erkennungszeichen

des Philosophen überhaupt, der als Subjekt
der Kritik die Vernunft des Menschen etabliert. Alle
Meinungen und Interessen, für deren Rechtfertigung
man sich bloss auf Autoritäten berufen kann und auf
undurchschaute Vorurteile abstützen muss, werden
vor ein Tribunal der Wahrheit gezogen.

Kants Werk

Mit den Stichworten «Vernunft » «Mensch» «Kritik»

und «Aufklärung» sind auch die Eckpunkte im Denken
des Philosophen Immanuel Kant genannt. Sein Werdeund

Bildungsgang verläuft entlang den massgeblichen

Orientierungslinien des Jahrhunderts; die dreifache
Vernunftkritik seiner Hauptwerke bildet die Krisis der
Aufklärung in Deutschland, das heisst ihren Höhe- und
Wendepunkt. 1724 in Königsberg geboren, wächst
Kant unter pietistischem Einfluss auf, atmet aber auch

während seiner Schulzeit und dann an der 1740
besuchten Universität seiner Heimatstadt den Geist der
von Christian Wolff geprägten akademischen
Philosophie. Neben Philosophie studiert er insbesondere
Mathematik und Naturwissenschaften.

Unter seinen frühen Publikationen ragt die «

Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels»

heraus, in der er die Entstehung des Kosmos und des

Planetensystems nach den Grundsätzen Newtons
erklärt. Die Newton’sche Physik bildet fortan die Basis

seiner Naturphilosophie. Johann Gottfried Herder, der
von 1762 bis 1764 in Königsberg studierte, erinnert
sich an den jungen Privatdozenten Kant: «Ich habe
das Glück genossen, einen Philosophen zu kennen,

der mein Lehrer war. Mit eben dem Geist, mit dem
er Leibniz, Wolff, Baumgarten, Crusius, Hume prüfte

und die Naturgesetze Newtons, Keplers, der Physiker

verfolgte, nahm er auch die damals erscheinenden
Schriften Rousseaus, seinen Emile und seine Héloïse,

sowie jede ihm bekannt gewordene Naturentdeckung
auf, würdigte sie und kam immer zurück auf
unbefangene Kenntnis der Natur und auf den moralischen
Wert des Menschen.»

Die Vorlesungen über physische Geographie und
über Anthropologie machen Kant bei einem weiteren
Publikum bekannt. Aber seine philosophische Liebe
gilt doch der Metaphysik und in dieser der Suche nach
den Prinzipien der wissenschaftlichen Naturerkenntnis

und den Prinzipien der Moral. Nach dem Durchgang
durch eine skeptische Phase, in der ihm Metaphysik
auf Gespensterglauben hinauszulaufen scheint, nimmt
sein philosophisches Projekt um 1770 sichtbar Gestalt

an. Seine Basis bildet die Unterscheidung zwischen
Sinnlichkeit und Verstand, genauer: zwischen Raum

und Zeit als den Formen der sinnlichen Anschauung
einerseits und den Begriffen des erkennenden Denkens

andererseits. Nach mehr als zehn Jahren des Schweigens

erscheint 1781 die «Kritik der reinen Vernunft»
ein epochales Werk, mit dem acht Jahre vor der
Französischen Revolution eine «Revolution der Denkart»

einsetzt.
Kant bestimmt in ihm positiv, was wir dank dem

Gebrauch unserer Vernunft wissen können, und negativ,

wo unserem Wissen prinzipielle Grenzen gezogen

sind. Da wir Zugang zu den Dingen nur durch sinnliche

Anschauung in Raum und Zeit finden, können sie

uns nicht in ihrem An-sich-sein, sondern nur so, wie
sie uns erscheinen, präsent werden. Die empirische
Erkenntnis der Erscheinungen ist ihrer Form nach
nichtempirisch; sie hat zur Voraussetzung: Raum und
Zeit als die Formen, in denen unsere Sinne die Natur
erschliessen, und die Kategorien wie Kausalität) als

die begrifflichen Formen, mit denen wir die Natur in
ihrer basalen Gesetzmässigkeit erfassen. Kant weist
zugleich nach, dass sich unser Denken in haltlosen
Spekulationen verliert, wenn es sich nicht um den
Bezug zur Erfahrung in den Grenzen von Raum und Zeit
schert. Die metaphysischen Fragen nach Gott, Freiheit
und Unsterblichkeit, mit denen sich unsere Vernunft
über die sinnlichen Bedingungen der Erkenntnis
hinwegzusetzen versucht, finden keine positive Antwort
mehr, theoretische Vernunft besitzt, wird sie ohne
Rückhalt in sinnlicher Erfahrung, d.h. spekulativ,
praktiziert, keine Erkenntnismacht. Der Verfasser der
«Kritik der reinen [theoretischen] Vernunft» erscheint

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER38 MONATSHEFTE



deshalb Moses Mendelssohn – der wie sein Freund
Lessing ein Hauptvertreter der Aufklärung in Deutschland

war – als ein «Alleszermalmer»

Die «Kritik der praktischen Vernunft» 1788) setzt
die Idee der Freiheit wieder in ihr Recht ein. Wie
Freiheit möglich ist, bleibt theoretisch uneinsehbar,
aber das ethische Konzept eines sich selbst
bestimmenden Willens steht und fällt mit der Annahme,
dass der Mensch, der sich dem Gesetz der praktischen
Vernunft unterstellt, ein frei handelndes Wesen ist.
Auch Gott und Unsterblichkeit werden, wenngleich
nicht gleichermassen zwingend, als Postulate eines
praktischen Vernunftglaubens rehabilitiert. In der
«Kritik der Urteilskraft» 1790) widmet sich Kant dem

Problem der systematischen Verknüpfung von theoretischer

und praktischer Vernunft, indem er einerseits

die ästhetische Erfahrung untersucht, andererseits
eine Theorie des Lebendigen entwirft. In den Schriften
der 90er Jahre arbeitet er vor allem an der konkreten
Ausgestaltung seiner praktischen Philosophie «

Metaphysik der Sitten» indem er nebst einer Tugendlehre
eine Rechts- und Staatslehre entwickelt, die in einer
Theorie des «ewigen Friedens» kulminiert; ausserdem

macht er in der – von der preussischen Zensur verbotenen

– Schrift «Die Religion innerhalb der Grenzen

der blossen Vernunft» 1793) die Konsequenzen namhaft,

die die «Kritik» für den christlichen Glauben hat.
Umfangreiche handschriftliche Aufzeichnungen zeugen

von fortdauernden Studien zur Philosophie der
Naturwissenschaften. Als er 1796 seine Lehrtätigkeit
beendet, ist er längst zum berühmtesten Philosophen

in Deutschland avanciert. Er hat es selbst erleben
können, wie sein Werk einen einzigartigen geistigen
Umschwung herbeiführte, ist aber auch bereits damit
konfrontiert, dass mit dessen Rezeption die Tendenz
einhergeht, das von ihm gelegte Fundament in einer
Richtung zu revidieren, der er als «kritischer» Philosoph

seine Zustimmung versagen muss. Man würde es

ihm gönnen, wenn er erfahren könnte, dass er heute
der einzige deutsche Philosoph ist, dessen Werk auf
der ganzen Welt studiert wird.

Aufklärung in der kantischen Kritik

Als Kant 1784 die Frage der Berlinischen Monatsschrift,
was Aufklärung sei, mit seinem berühmten Beitrag
beantwortet, ist die Epoche der Aufklärung schon fast an
ihr Ende gekommen. Es gibt noch ihre Verfechter wie
Friedrich Nicolai oder Johann Jakob Engel), die sogar

bis ins erste Jahrzehnt des neuen Jahrhunderts hinein
tätig sind, aber sie werden zunehmend diffamiert oder
mindestens belächelt. Für Hegel drückt die Aufklärung

FOKUS KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLÄRUNG

schon 1802, zwei Jahre vor Kants Tod, nur noch «die
Gemeinheit des Verstandes und seine eitle Erhebung
über die Vernunft aus» weil sie nicht «über sich selbst

aufgeklärt» ist. Auch die Kirchen sind an der weiteren
Abwertung der Aufklärungsphilosophie im 19.
Jahrhundert beteiligt. Der konservative Historiker Heinrich

Leo prägt 1840 das Wort «Aufkläricht» um « dem
‹Satanswesen der Aufklärlinge› den ihm gebührenden

Namen zu geben »; ein Wort, das beispielsweise auch
Friedrich Engels wieder verwendet, wenn er Ludwig
Büchner als «Dogmatiker des plattesten Abspülichts
des deutschen Aufklärichts» bezeichnet. Erst gegen
Ende des Jahrhunderts findet der Kampf um den
Aufklärungsbegriff mit seiner neutralen Verwendung zur

Bezeichnung einer Epoche sein vorläufiges Ende.

Wie steht Kant zum Geist der Aufklärung? Er
definiert sie als den «Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmündigkeit» insbesondere in
«Religionssachen » und versteht sie als einen
unabgeschlossenen Prozess, den er unter die Forderung
stellt: «Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu
bedienen!» Worauf soll man aber seinen eigenen
Verstand anwenden? Nun, in erster Linie – im Sinne einer
«Selbstkultur» – reflexiv auf sich selbst, zum Zwecke
der Prüfung des eigenen Denkens auf unbegründete

Meinungen und Vorurteile. Damit vertritt Kant
zunächst nur ein generelles Postulat der Aufklärung, mit
dem er an ihre erste, in Deutschland durch Christian
Thomasius 1655-1728) begründete Phase anschliesst.
Es geht um die institutionelle Sicherung und individuelle

Einübung der Freiheit zu eigenständigem, von
Schulautoritäten und religiösen Bindungen unabhängigem

Vernunftgebrauch. Und beiden, Kant wie
Thomasius, macht im Hinblick auf die Realisierung dieses

Programms die Einsicht in die notorische Schwäche
der menschlichen Vernunft zu schaffen.

Kantvertieft aber nun das Programm der Aufklärung

in entscheidender Weise, indem er es zu einer Kritik
der Vernunft, d.h. zu einer Prüfung des mit « letzten»

Fragen befassten menschlichen Denkens, umgestaltet.
Diese Prüfung kann – man muss sagen: paradoxerweise

– nur von der Vernunft selbst geleistet werden. Es

gibt keine übergeordnete, auch keine göttliche Instanz

mehr, vor der menschlicher Vernunftgebrauch zur
Verantwortung gezogen werden könnte. Das ist ein
Grundtheorem der Aufklärung und zugleich das bei
Kant sichtbar werdende Grundproblem des mündig
gewordenen Denkens.

«Aufklärung» entbindet nicht nur den Wissenstrieb,

sondern setzt für Kant auch kritisch bei diesem
grenzenlosen Trieb an. Die Kritik richtet sich nicht auf die

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 39



FOKUS KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLÄRUNG

empirische Erweiterung unseres Wissens, sondern
wie gezeigt auf metaphysische Höhenflüge, bei denen

der Bereich der Erfahrung spekulativ verlassen wird.
Aufklärung leistet diese Kritik, indem sie die
Totalisierungen, Hypostasierungen und Syllogismen, deren
sich die metaphysikversessene Vernunft bedient, als

scheinerzeugende Verfahren entlarvt. So demonstriert
die «Kritik der reinen Vernunft»: Der Versuch, der

menschlichen Seele Unsterblichkeit zuzusprechen,
lebt vom erschlichenen Konzept einer substantiellen
Seele; die kosmologische Behauptung der Unendlichkeit

der Welt kann ebenso bewiesen werden wie die
gegenteilige Behauptung ihrer Endlichkeit; der wichtigste

Gottesbeweis basiert auf der falschen Auffassung,

dass man irgendeiner Sache und so auch dem höchsten
Wesen die Existenz genauso wie andere Eigenschaften

zuschreiben kann.

Illusion des Verstandes

Motiviert wird bei Kant solche Kritik durch
Erfahrungen, die er selbst mit dem spekulativen Denken
gemacht hat. Das eindrücklichste Beispiel dafür ist die
von ihm selbst erlebte und bezeugte Verführbarkeit
seines eigenen Geistes zum Spiritualismus. Erzählungen

über Geschehnisse im Leben des schwedischen
«Geistersehers» Swedenborg schienen einwandfrei
spirituelle Erfahrungen unter Beweis zu stellen, sodass

Kant – obwohl nicht « von einer zum Wunderbaren
geneigten Gemütsart» – plötzlich den Weg zu einer
metaphysischen Lehre von Geistern gebahnt sah. Die
Ernüchterung folgte alsbald, und mit ihr wurde ihm
der zur Metaphysik tendierende Vernunftgebrauch
überhaupt suspekt. Die Konsequenz lag auf der Hand;

mit Voltaires «Candide » forderte Kant sich selbst auf:
«Lasst uns unser Glück besorgen, in den Garten gehen

und arbeiten» d.h. auf das Nachdenken über Fragen
verzichten, auf die wir keine allgemein zustimmungsfähigen

Antworten finden werden.
Doch war damit auch zugegeben, dass sich der im

Medium vernünftigen Denkens arbeitende Philosoph in
einer Krise befand. Ehrlicherweise musste er nämlich
bemerken: Wird unsere Vernunft ihrem Erweiterungstrieb

überlassen und hat dabei, wie vorauszusehen,

keinen dauerhaften Erfolg, so gerät sie philosophisch
in den Abgrund einer radikalen Skepsis, in dem sie sich
selbst aufhebt. Kant holte sich aus dieser Krise heraus,

indem er der Gartenarbeit wieder absagte und sich
erneut der Metaphysik widmete, um sich zunächst

selbst auf das Werk der Selbstzerstörung der Vernunft
einzulassen: «Ich versuchte es ganz ernstlich, Sätze zu
beweisen und ihr Gegenteil.» Das aber nun nicht, «um

eine Zweifellehre zu errichten» sondern um eine hier
vermutete «Illusion des Verstandes» zu entdecken. «Das

Jahr 69 gab mir grosses Licht» Kant erkannte, dass Kritik

gefordert sei.

Paradoxie der Kritik

Die kritische Antwort auf die Krise eines Denkens,
das sich dem Bedürfnis der menschlichen Vernunft
nach metaphysischen Einsichten kritiklos überlassen
hat, besteht in einer vorsichtigen Abstandnahme vom
problematischen Vorhaben. Statt sich skeptisch mit
dem Misserfolg abzufinden, prüft der «kritische»

Philosoph, ob bzw. wieweit die Vernunft ihre eigenen
Erkenntnisziele zu erreichen in der Lage ist. Dieselbe

Vernunft tritt dabei doppelt auf: als geprüfte und als

prüfende. Die Selbstkritik ist also nicht total, vom
metaphysischen Vernunftgebrauch hebt sich der kritische
ab, der die Bestimmung der Grenzen unserer Einsichtsfähigkeit

anvisiert. Der Prozess der Kritik führt von der
Zerstörung vermeintlicher Erkenntnisse über die Krise

zum konstruktiven Umriss dessen, was wir tatsächlich
wissen können. Kants Vernunftkritik hat eine negative

und eine positive Seite. Sie ist in diesem ihrem doppelten

«Nutzen» vergleichbar mit der Funktion der Polizei,
die die Gewalttätigkeit unter Bürgern verhindert und
so deren sicheres Leben gewährleistet.

Wie gewinnt sich aber Vernunft aus ihrem
selbstdestruktiven Gebrauch zurück? Ich wage den
Vergleich mit einem suizidalen Menschen, der sich – von
«letzten » Fragen bewegt – dem Eindruck der völligen
Sinnlosigkeit seines Lebens ausgesetzt findet. Die
Sinnangebote des alltäglichen Lebens sagen ihm nichts
mehr; eine pragmatische Orientierung am Leitfaden
des common sense scheint ihm nicht mehr möglich.
Wenn aber der «grosse» der umfassende Sinn nicht
zu finden ist, bleibt für ihn nur der Suizid. Diese «

logische» Konsequenz dürfte von ihm nahestehenden

Menschen, so unterstelle ich, als unvernünftig eingestuft

werden. Sie nehmen ein Kriterium vernünftigen
Denkens und Handelns in Anspruch, das sich nicht
mit dem den Alltag mit seinen Freuden und Leiden
«überfliegenden» Gebrauch von Vernunft beim
Suizidalen deckt. Der Freund, der den Suizidalen zur «

Vernunft » zu bringen versucht, versteht unter «Vernunft»

offensichtlich etwas anderes als der Suizidale selbst. Er
setzt Vernunft kritisch gegen einen in der Konsequenz
selbstdestruktiven Gebrauch der Vernunft ein, der
darin besteht, sich voll und ganz dem metaphysischen

Bedürfnis nach einer heilen Welt voller Sinn
hinzugeben. Wie lässt sich aber demjenigen, der sich auf
diesem gefährlichen metaphysischen «Trip» befindet,

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER40 MONATSHEFTE



beibringen, dass für Welt und Mensch kein
umfassender Sinn vernünftig auszuweisen ist und dennoch
kein Anlass zum Suizid besteht? Psychotherapeutisch
wäre es wohl geraten, dass der Suizidale mit kundiger
Unterstützung lernt, die selbstdestruktive Dynamik
seines Seelenlebens explizit nachzuvollziehen: dass er
sich etwa der narzisstisch hochgradigen Idealisierung
der eigenen Person und Umwelt stellt und sich seine

Phantasien bewusst macht, in einen harmonischen
Primärzustand zurückkehren zu können. Am glücklichen

Ende dieses zweifelsohne riskanten Prozesses der
Selbsterkundung sollte die Fähigkeit erworben sein,
mit sich und seinem metaphysischen «Vernunftbedürfnis

» umzugehen, ohne auf eine zweifelsfrei sinnerfüllte
Welt angewiesen zu sein.

Aufklärung in der Krise

Kaum hatte Friedrich Heinrich Jacobi 1785 seine
Schrift «Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den
Herrn Moses Mendelssohn» veröffentlicht, in der er
behauptete, dass Lessing ein heimlicher Anhänger
Spinozas gewesen sei, erhielt Kant mehrfach Post
aus Berlin. Man deutete dort Jacobis Vorstoss als

Kampfansage an die Aufklärung mittels Nachweis
ihrer spinozistischen Konsequenzen und suchte Hilfe
bei Kant. In den Augen der Berliner Aufklärer suchte
Jacobi am exemplarischen Beispiel des als Deist
bekannt gewesenen Lessing zu demonstrieren, dass eine
zu Ende gedachte Philosophie der Vernunft in einen
Atheismus und Fatalismus führen müsse, wie man ihn
Spinoza zuschrieb, während wahre Gotteserkenntnis

nur durch einen Salto mortale der Vernunft zu gewinnen

sein sollte. In Berlin hielt man das für philosophische

«Schwärmerei» und beschwor Kant, das Publikum
dahingehend zu informieren, dass er «nie ein Mitgenoss

in der christlichen Gesellschaft zur Beförderung des

Atheismus und Fanatismus sein» könne. Kant diagnostizierte

im aufgeklärten Denken ein offensichtliches
Orientierungsdefizit und schrieb, wiederum für die
Berlinische Monatsschrift, einen Aufsatz mit dem Titel
«Was heisst: Sich im Denken orientieren?»

Hatte er in der «Kritik der reinen Vernunft» die
metaphysischen Illusionen noch als unausrottbar
bezeichnet, so weist er der kritischen Vernunft nun
die Aufgabe zu, diese «auf immer zu vertilgen» Das

aber soll so geschehen, dass die Kritik das subjektive
Recht zur Selbstillusionierung der menschlichen
Vernunft zugesteht – als das Recht eines Bedürfnisses der

menschlichen Vernunft, sich der grossen Ordnung
der Dinge und der Möglichkeit des Glücks in ihr zu

versichern. Gemäss Kants Analyse droht Aufklärung

FOKUS KANT I: DIE PERMANENZ DER AUFKLÄRUNG

auf der einen Seite in Atheismus und Fatalismus als

Resultate konsequenten Vernunftgebrauchs zu münden,

auf der anderen Seite schwärmerische Ersatz-überzeugungen

zu produzieren, die sich mit religiösem

Fanatismus verbinden könnten. Er lässt sich auch

in dieser bedrohlichen Situation in seiner Konzeption
vernünftigen Denkens weder als Parteigänger Jacobis

auf die postaufklärerische Position eines von der
Vernunft abgelösten Glaubens in metaphysischen und
religiösen Dingen festlegen, noch als Verfechter einer
letztlich präkritischen Aufklärung abstempeln. Trotzdem

verändert sich in diesem «Spinozismusstreit»
sein Verständnis von Aufklärung. Stand bei seiner
Beantwortung der Frage «Was ist Aufklärung?» zwei
Jahre zuvor die Differenz zwischen öffentlichem und
privatem Gebrauch der Vernunft im Zentrum seines
Einsatzes für die Denkfreiheit, so ist es jetzt das

Selbstdenken in seiner Gefährdung durch «Gesetzlosigkeit»

das ihn beschäftigt: er legt nun beim Selbstdenken den
Akzent auf Orientierung an dem der Vernunft eigenen

Bedürfnis und behauptet dessen Erfüllung in einem
ethisch legitimierten «Vernunftglauben» an Gott und
Unsterblichkeit.

Aufklärung heute

Michel Foucault hat sich erneut die Frage «Was ist
Aufklärung?» gestellt. Es trifft ziemlich genau die Zielsetzung

meiner Analyse von Kants Beitrag zur Aufklärung
und ihrem philosophischen Begriff, wenn er schreibt,
« dass nicht die Treue zu doktrinären Elementen der
Faden ist, der uns mit der Aufklärung verbinden kann,
sondern die ständige Reaktivierung einer Haltung
– das heisst eines philosophischen Ethos, das als
permanente Kritik unseres historischen Seins beschrieben

werden könnte » Wenn Foucault von einer Haltung
der Kritik spricht, die uns heute mit der Aufklärung
verbindet, dann visiert er eine «Grenzhaltung» an, die
sich nicht einfach diesseits der gesetzten Grenzen
hält, sondern die Möglichkeit einer «Überschreitung»

erkundet, die jedoch – anders als die kantische – nicht
in einer metaphysischen Orientierung bestehen kann.
In Experimenten des Schreibens, Denkens und Verhaltens

müsste sich «Aufklärung» fortsetzen, ohne dass

wir wissen, «ob wir jemals mündig werden»

Helmut Holzhey, geboren 1937, ist Ordinarius für Philosophie an der

UniversitätZürich.

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 41


	Kants Botschaft : die Permanenz der Aufklärung

