
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 84 (2004)

Heft: 2-3

Artikel: Der Gegenstand abstrakter Kunst : zum Begriff des "Symbols" in der
Ästhetik der Bildenden Kunst

Autor: Eckl, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-167107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-167107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ESSAY DER GEGENSTAND ABSTRAKTER KUNST

Der Gegenstand abstrakter Kunst
Zum Begriff des «Symbols» in der Ästhetik der Bildenden Kunst

Die abstrakte Kunst befindet sich in einem Interpretationsnotstand, da sie weder abbildet noch

darstellt. Der Autor des folgenden Beitrags argumentiert, dass die ästhetische Kategorie des

«Symbols» bei der Deutung weiterhelfen kann, und holt dafür bis in die ästhetische Theorie Kants aus.

Andreas Eckl

Seitdem in der Klassischen Moderne die Kunst abstrakt
geworden ist, hat die Ästhetik der Bildenden Kunst ein
schwerwiegendes Problem: Was ist der Inhalt oder
der Gegenstand der Kunstwerke, wenn nicht mehr
religiöse, historische oder naturale Szenen abgebildet
werden, aber auch nicht nichts dargestellt wird? Man
hat sich mit Metaphern aus anderen Bereichen beholfen

und die Sprache übernommen, die für die längst
als ungegenständlich anerkannte Musik gefunden
wurde; oder man hat die Form zum Inhalt erklärt und
damit das Problem schlicht umgangen. Eine Interpretation

zweier Kunstwerke, von James A. M. Whistler
«Nocturne: Blue and Gold – Old Battersea Bridge»

und Jackson Pollock «One Number 31)» zeigt, dass

es lohnt, bei dem Begriff des «Symbols» anzusetzen
– zumal dieser Ansatz auch zur Beurteilung der «alten»

gegenständlichen Kunst taugt.

Der zerbrochene Ring

Die Bedeutung des Symbolbegriffs lässt sich durch
eine Erinnerung an den Wortsinn im Griechischen
veranschaulichen. Mit «Symbol» wird – ein wenig
unbestimmt – ein konkretes sinnliches Zeichen benannt,
an das ein geistiger Bedeutungsgehalt oder ein Begriff
geknüpft ist. Diese enge Zusammengehörigkeit und
innere Beziehung von sinnlichem Zeichen und ab­strakter

Bedeutung ist von entscheidender Wichtigkeit. Ernst
Cassirer hat bei seiner Definition der «symbolischen
Form» davon gesprochen, dass hier der «geistige
Bedeutungsgehalt dem) Zeichen innerlich zugeeignet

wird» Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, S. 174
f.). Im Griechischen ist diese enge Beziehung in einer
besonderen Bedeutung des Wortes ­noch spürbar: mit
sýmbolon wird nämlich auch der kleine Gegenstand
– häufig ein Würfel oder ein Ring – bezeichnet, der
bei einem Gastbesuch auseinandergebrochen wird
und dessen eine Hälfte der Gast, dessen andere Hälfte

der Gastgeber erhält. Das Aneinanderhalten und
Zusammenpassen der beiden Stücke bei einem
Wiedersehen soll beide an die Freundschaft erinnern, die

sie bei dem ersten Gastbesuch miteinander verbunden
hatte. In der real stattfindenden Zusammenfügung der
beiden Hälften beim Wiedersehen, aber auch in der

fiktiven Ergänzung der anderen Hälfte, auf die man
angewiesen ist, solange man voneinander getrennt
ist, springt der Geist gleichsam von dem halben Ring
oder Würfel zum symbolisierten Bedeutungsgehalt der
Freundschaft über. Denn die Zusammenfügung oder
die Ergänzung im Sinnlichen erzwingt eine Reflexion
auf ihren Sinn, die dann aber mühe- und zwanglos
auch zu diesem Sinn führt: zu dem Gedanken der
Zusammenführung der Freunde. So wird beim Symbol

auch die Kluft zwischen sinnlichem Zeichen und
bezeichnetem Abstraktum im Nu überbrückt. Wie
die beiden materiellen Hälften gehören nicht nur die
Freunde zusammen, sondern auch das Symbol und
seine Bedeutung, das zweiteilige, eine materielle Ding
und die eine Bedeutung, dass es zwei sind, die in einer
unverbrüchlichen Freundschaftsbeziehung zueinander

stehen. Weil im Symbol Zeichen und geistige
Bedeutung so eng und innerlich miteinander verbunden
sind, haben vor allem Künstler in ihren Kunstwerken
auf Symbole zum Ausdruck ihrer ästhetischen Ideen
zurückgegriffen.

Die auseinandergerissenen Liebenden

Ein für die Bedeutungsgeschichte des ästhetischen
«Symbols» besonders wichtiger Fall findet sich schon
in der Antike: Im «Symposion» dem Dialog Platons, in
dem sich die am Gastmahl beteiligten Personen damit
unterhalten, reihum Lobreden auf den göttlichen Eros

zu halten, trägt der Komödiendichter Aristophanes
eine Geschichte vor, die die erotische Anziehungskraft
zwischen zwei Liebenden mit künstlerisch-poetischen
Mitteln erklärt. Aristophanes erfindet für das Verhältnis

der Liebenden das Bild zweier auseinandergerissener

Hälften, die ehemals eine Einheit gebildet haben

und sich zur Reparatur ihrer Unvollständigkeit wieder
vereinigen wollen. Das Besondere an diesem Fall ist
nun, dass Aristophanes bzw. Platon) diese Hälften mit

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 29



ESSAY DER GEGENSTAND ABSTRAKTER KUNST

dem Namen sýmbolon bezeichnet, und zwar indem er
sie nicht etwa nur mit einem sýmbolon, einem
auseinandergebrochenen Würfel oder Ring, vergleicht,
sondern ohne Vergleich, also metaphorisch, sýmbolon
nennt. Er charakterisiert seine anschaulich-poetische
Vorstellung vom halben Kugelmenschen mit dem
Begriff des «Symbols» weil er das von ihm konstruierte
Verhältnis zwischen dem bildlichen Zeichen vom
Kugelmenschen und dem Liebesverlangen, von der jede
Hälfte getrieben wird, in dem Verhältnis wiederfindet,
das jede Hälfte des auseinandergebrochenen Rings

oder Würfels zu dem Gedankeninhalt «Gastfreundschaft

» hat. Damit gibt er auch ein Beispiel für die
Anwendung der ästhetischen Kategorie «Symbol» die
genau der Bedeutung entspricht, die Kant dem Begriff
des «Symbols» in der «Kritik der Urteilskraft» gegeben

hat, in dem Werk, mit dem die Geschichte der Ästhetik
als eines eigenständigen Bereichs innerhalb einer
systematisch geordneten Philosophie beginnt.

Kants Symbolbegriff

Auch Kant nimmt das Symbol als anschauliches
Zeichen, das in einem besonderen Verhältnis zu dem von
ihm bezeichneten geistigen Bedeutungsgehalt steht.
Es «stellt» seinen Begriff «dar» so Kants Formulierung,

und das heisst, dass das Zeichen mit dem Begriff nicht
nur konventionell, also nicht durch willkürliche
Assoziation verbunden ist. Die «Darstellung» zeichnet sich
vielmehr dadurch aus, dass sie eine «Übertragung der
Reflexion über einen Gegenstand der Anschauung
auf einen ganz andern Begriff, dem vielleicht nie eine

Anschauung direkt korrespondieren kann» auslöst
B-Auflage, S. 257). Für diese Übertragung findet Kant

den glücklichen Terminus der «Analogie» Er trifft insofern

das Phänomen, als die Reflexion, die sich auf das

sinnliche Zeichen richtet, darin auf einen regelhaften
Zusammenhang stösst, den sie in dem symbolisierten

Gedankengehalt wenn auch in einem anderen Medium,

so doch als denselben regelhaften Zusammenhang

wiederfinden soll. Kants Beispiele liegen denn auch
auf einer Linie mit dem antiken Beispiel: Das passende

Symbol für einen monarchischen Staat, der, wie Kant
sagt, nach «inneren Volksgesetzen » regiert wird, sei

ein beseelter Körper; und für einen monarchischen
Staat, der «durch einen einzelnen absoluten Willen
beherrscht wird» eine Handmühle vgl. ebd. S. 256).

Zugleich gibt Kant dem Symbolbegriff aber auch
eine neue Bedeutung. In den Ausführungen zur
Schönheit «als Symbol der Sittlichkeit» bezeichnet
Kant mit Hilfe des Symbolbegriffs die philosophischsystematisch

entscheidende Funktion, durch die die

ästhetische Urteilskraft zwischen theoretischer und
praktischer Philosophie vermittelt – eine Funktion, die
der Ästhetik bis heute zugetraut wird und für das hohe
Ansehen der Kunst als Ort der kreativen Produktion
des Schönen verantwortlich ist.

Spiel von Einbildung und Verstand

«Schöne » Werke, die sich zur Symbolisierung des

Sittlichguten eignen, erfüllen demnach die Forderungen,

die die Analyse für das Zustandekommen eines
gültigen subjektiven ästhetischen Urteils ermittelt hat.
Das bedeutet: Die sinnlichen Qualitäten des schönen
Gegenstandes müssen ein «unmittelbares» Wohlgefallen

auslösen, das zu empfinden jeder und jedem
zugemutet oder, wie Kant sich ausdrückt, «angesonnen»

werden kann; denn anders wären alle Ansprüche auf
Allgemeinheit des ästhetischen Urteils schon von
vornherein verloren. Dieses zentrale Problem einer jeden
Ästhetik, die Lust am Schönen so zu bestimmen, dass

sie zu empfinden nicht dem Belieben und der Willkür
eines jeden überlassen ist, löst Kant, indem er die
Bedingungen anzugeben sucht, die bei jedem Subjekt

erfüllt sein müssen, damit eine solche Lust zustandekommt.

Das Ergebnis dieser Analyse ist die bekannte
und sicher etwas dunkle Vorstellung vom «freien Spiel

der Einbildungskraft und des Verstandes» gegenüber
dem sinnlich-gegebenen Gegenstand § 9). Es ist ein
Zustand der ästhetischen Reflexion, an dem nach Kant
eines niemand verleugnen kann: die Zusammenstimmung

von Einbildungskraft und Verstand. Eine solche

Zusammenstimmung ist nämlich in ihrer kategorial
gebundenen, also nicht-freien Variante der Reflexion
die notwendige Bedingung für das Zustandekommen
gültiger Naturerkenntnis. So jedenfalls lautete das
Ergebnis der «Kritik der reinen Vernunft» Man sieht hier,
wie das Schöne auf der Ebene der Bedingungen im
Subjekt mit der theoretischen Philosophie verbunden

ist: Einen Übergang gibt es dort, wo die ästhetische
Reflexion in völliger Autonomie dieselben Momente frei
und spielerisch miteinander in Beziehung bringt, die in
der theoretischen Erkenntnis unter Leitung der reinen
Verstandesbegriffe zusammentreten müssen.

Schönheit durch freie Zwecksetzung

Wenn aber Autonomie heisst, sich seine Gesetze selbst

geben zu können, fragt sich danach zwingend,
welcher Art die Gesetze sein sollen, die sich das ästhetisch
reflektierende Subjekt im freien Spiel selbst gibt und
die diesem freien Spiel keinen Abbruch tun. Die
gesuchten Gesetze müssen, weil schon das freie Spiel der
Vermögen auf die Ebene der Bedingungen im Subjekt

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER30 MONATSHEFTE



Jackson Pollock,«One Number 31)» 1950

führte, ebenfalls auf dieser Ebene wirksam sein. Sie

müssen dem Spiel eine bestimmte Gestalt geben, die
Vermögen in eine bestimmte Proportion bringen, ohne

dass deshalb die Freiheit enden dürfte. Ja, Freiheit
des Spiels muss heissen, dass das Subjekt sich selbst

als Gestaltgeber des Spiels erlebt. Übertragen auf den
schönen Gegenstand, ist deshalb für diesen gefordert,
dass seine sinnlichen Qualitäten in eine bestimmte
konkrete Konstellation und Gestalt gebracht sind, die
der ästhetischen Reflexion als frei gefügt erscheinen,
d.h. nach Regeln und Gesetzen konstruiert, die nur
ein frei seine Zwecke setzendes Subjekt erdacht
haben kann.

Die schönen Gestalten mögen sich unterscheiden.

Gemeinsam muss ihnen allen danach jedoch
der Zweck sein, in der jeweiligen konkreten Gestalt
die Überzeugung zum Ausdruck zu bringen, dass die
menschlichen Kompetenzen oder «Vermögen» zur
Erkenntnis der Welt zusammenstimmen und dass

insbesondere die Vernunft sich selbst den Zweck setzt, in
der erkannten Welt die Freiheit zu realisieren. «Schön»

ist, was den Zweck erfüllt, das Verhältnis des Subjekts

zur Welt so darzustellen, als sei alles wohl geordnet
und eingerichtet, damit die Welt erkannt und auf der
Grundlage dieser Erkenntnis die Vernunft in ihr
verwirklicht werden kann. Man sieht hier die Verbindung
der ästhetischen Reflexion zur praktischen Vernunft,
dem Reich der Zwecke: Die ästhetische Reflexion
findet in der Gestalt die formale Struktur von freier
Zwecksetzung und ihrer Verwirklichung. Im praktischen

Leben wird diese formale Struktur dadurch in

ESSAY DER GEGENSTAND ABSTRAKTER KUNST

haltlich bestimmt, dass sich die Vernunft im Subjekt die
vernünftige Praxis zum Zweck setzt. Im ästhetischen
Erleben zeigt sich die schöne sinnliche Gestalt für die
Reflexion nach einer Regel geformt, die, übertragen
auf das Medium der praktischen Selbstbestimmung, für
das Leben zu wünschen ist: Im grundsätzlich anderen
Medium der geformten sinnlichen Materie scheint die
Einrichtung verwirklichter Autonomie, Freiheit und
Vernunft gelungen.

Symbolisierung des intellektuellen Gehalts

Freilich bleiben nach dieser Analyse einige
schwerwiegende Probleme ungelöst: Schon Schiller hat
etwa kritisiert, dass der schöne Gegenstand durch
die urteilstheoretische Ausrichtung der Kantischen
Ästhetik gewissermassen nur als Abstraktum existiert.
Ausserdem darf die Materialität des schönen
Gegenstandes, das materielle Medium seiner Gestaltung, bei
der Bestimmung seiner Schönheit nicht vernachlässigt

werden. Das Naturschöne, das Schöne in der Literatur,

Musik, bildenden Kunst und so weiter bedürfe
jeweils spezifischer Begriffe. Systematisch wiederum
ist Kants Unterscheidung des Schönen und Erhabenen

noch nicht befriedigend, und schwierig ist von Kant
aus auch eine Erklärung für den Reiz des Hässlichen
und all der Werke von offener Form, in denen ein
bestimmtes Mass an Ungeordnetheit, Gesetzlosigkeit und
Undurchschaubarkeit zur Schönheit beiträgt.

Dennoch kann die ästhetische Deutung einzelner
Werke vom Kantischen Symbolbegriff ausgehen. Die
Bestimmung, dass das schöne Kunstwerk einen intel-

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 31



ESSAY DER GEGENSTAND ABSTRAKTER KUNST

James A. M.Whistler, «Nocturne:Blue and Gold – Old Battersea Bridge» 1873

lektuellen Gehalt symbolisiert, der mit dem anschaulich

Gegebenen nur die Regel der Reflexion gemeinsam

hat, der mit dem Gegebenen also in der engen
Beziehung einer Analogie steht, ist hochbedeutsam.
Bei den Werken der Bildenden Kunst darf danach in
der ästhetischen Deutung nicht mehr der dargestellte

Gegenstand mit dem Wissen vom Gegenstand verglichen

werden. Die Schönheit des Kunstwerks ist nur
von der kreativen Konstruktion im sinnlichen Material
abhängig – von einer Konstruktion, die durch Analogie

ein Intelligibles zur Erscheinung bringt. Dieses

Intelligible ist – und dessen positive Bestimmung ist
wieder Kant zu verdanken – der Gedanke, dass die
subjektiven Kompetenzen und ihre besondere
Zusammenstimmung das Wissen von der Welt und von der
vernünftige Weltordnung bedingen.

Kants Ästhetik in der Praxis

Das erste Beispiel, an dem die Leistungsfähigkeit
einer von Kant beeinflussten Ästhetik demonstriert
werden kann, ist ein Bild von James A. M. Whistler,
eines Zeitgenossen von Oscar Wilde und von diesem
sehr bewundert. Zu diesem Bild bzw. seiner Deutung

liegen Dokumente vor, die zeigen, gegen welche
Widerstände bei der Deutung sich eine kantianisierende
Ästhetik durchgesetzt hat. Dass es sich – zumindest in

ihrer kritischen Intention – um kantische Gedanken
handelt, wird zwar von dem Protagonisten Whistler

nicht ausgesprochen, nach dem Vorangegangenen
kann aber darüber kein Zweifel bestehen. Das Bild
trägt den Titel: «Nocturne: Blue and Gold – Old
Battersea Bridge» wurde um 1872 bis 1873 gemalt und
befindet sich heute in der Tate Gallery in London. Über
seine Deutung wurde vor Gericht gestritten. Whistler
selbst hat den berühmten Kunstkritiker John Ruskin
auf Schadenersatz verklagt, weil dieser in der Besprechung

behauptet hatte, Whistler werfe dem Publikum
einen Topf Farbe ins Gesicht und fordere dafür noch
200 Guineen vgl. Whistler, J. A. M., «The Gentle Art of
Making Enemies» New York 1967, S. 1).

200 Guineen für «the knowledge of a lifetime»

Der Prozess wurde von Whistler veröffentlicht. Die
Geschworenen hatten unerwarteterweise für ihn
votiert – und das gegen die massive Meinungsmache
des Richters, der sich auf die Position des abwesenden

Ruskin stellte und sich schliesslich dadurch rächte,
dass er den Schadenersatz für den finanziell schlecht
gestellten Whistler durch Teilung der Gerichtskosten
auf weniger als Null herunterbrachte, ihm also neue
Schulden bescherte. Für uns von Interesse ist vor allem

die Antwort, die Whistler auf die polemische Frage des

Richters gibt: «Do you say that this is a correct
representation of Battersea Bridge? » Whistler antwortet: «I
did not intend it to be a ‹correct› portrait of the bridge.

It is only a moonlight scene, and the pier in the centre
of the picture may not be like the piers at Battersea

Bridge as you know them in broad daylight. As to
what the picture represents, that depends upon who
looks at it. To some persons it may represent all that
is intended; to others it may represent nothing.» Und
genauer noch bestimmt er den insistierenden Richter
– «Are those figures on the top of the bridge intended
for people?» – zum Verzicht auf das die Ästhetik bis
dahin beherrschende Nachahmungsgebot: «They are just
what you like.»

Was aber, wenn nicht die Battersea Bridge, hat
Whistler darstellen wollen? Es ist nicht allein «a
certain harmony of colour» sondern es sind «die
Erfahrungen eines Menschenlebens» «the knowledge of a
lifetime» wie Whistler sagt The Gentle Art, S. 8). Sie

will er in seinen Bildern ausdrücken, und für deren
Ausdruck glaubt er sich auch berechtigt, 200 Guineen
zu fordern. Wenn man sich nicht darauf versteift,
dieses Wort nur als nichtssagendes Bonmot zu
nehmen, dann heisst es, dass in der sinnlichen Gestalt
des Bildes, in den Formen und in den Harmonien der

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER32 MONATSHEFTE



Farben die subjektiven Erfahrungen zu finden sind,
die Whistler hinein gelegt hat, indem er sich auf sich
als sehendes, empfindendes, hoffendes, das Dunkel
der Nacht durchdringen und erkennen wollendes
Subjekt gegenüber der Battersea Bridge bei Nacht
besonnen hat.

Er hat, nun vollends Kantisch gesprochen, auf die
subjektiven Bedingungen reflektiert, die angenommen

werden müssen, damit ein Subjekt durch das Sehen
des Bildes allein in die besondere Stimmung versetzt
werde, in der ihm auf besondere Weise die Welt
erkennbar und durch seine subjektiven Kräfte
beeinflussbar erscheint. Ja, er hat nicht nur darauf reflektiert
und jedem Betrachter, sich selbst eingeschlossen, die
Rekonstruktion der Stimmung ermöglicht, sondern er
hat in gewisser Weise seine Reflexion selbst ins Bild
gesetzt, indem er die Bedingungen der Konstruktion
zeigt, nicht das vollständig fertige Produkt. Symbolisiert

wurde somit nicht das Ergebnis der Reflexion,
dass die Welt zweckmässig für unser Erkennen und
für die Realisierung unserer Freiheit sei, sondern die
Reflexion selbst, insofern sie Bedingung für die
Konstruktion der Welt ist. Die Einzelformen müssen vom
Betrachter stets noch zu verstehbaren Formen
zusammengesetzt werden, verstehbar vor dem Hintergrund
der subjektiven Erfahrungen des Einzelnen. Deshalb

liegt ein tieferer Sinn in Whistlers Aussage, die Figuren
auf der Brücke – aber dies gilt für alle Formen – seien
«just what you like» und für manche Betrachter möge
das Bild «represent all that is intended» für andere
dagegen «nothing» In den Goldflecken mag der eine
sofort ein Feuerwerk erkennen, das es vielleicht wirklich
gegeben hat. Die Tatsache aber, dass dies so eindeutig
nicht identifizierbar ist, setzt die Reflexion in Gang,

erzwingt die Frage, was es ist und was es soll, und ob es

nicht vielleicht doch der Einbruch des Übersinnlichen
in die Welt der Erscheinungen ist. Jedenfalls ist man

enttäuscht, wenn man darauf festgelegt wird, die
Goldflecken als Feuerwerk lesen und die eigene Reflexion
abbrechen zu müssen.

Abstraktion als Gegenstandsbestimmung

Was ich demonstrieren möchte, ist aber nicht der
Allgemeinplatz, dass die moderne Kunst die Mittel
der Darstellung zum Gegenstand der künstlerischen
Darstellung macht und insofern selbstreflexiv geworden

ist, sondern dies, dass diese richtige Einsicht vom
Standpunkt der Kantischen Ästhetik aus konsistent
formuliert werden kann. Kants Begriff des «Symbols»

hat Bedeutung für die Ästhetik, weil er eine adäquate

ästhetische Deutung von Werken auch der modernen

DER GEGENSTAND ABSTRAKTER KUNST

Kunst ermöglicht. Dies zeigt sich nur um so deutlicher
bei Werken, in denen auf einen gegenständlichen
Gehalt ganz verzichtet wird, also im Bereich der Bildenden

Kunst bei abstrakten Bildern. Die Ästhetik muss

hier das Schöne als solches bestimmen, das gefällt,
auch ohne dass gewusst wird, welcher Gegenstand
der Natur dargestellt ist. Eine kantianisierende Ästhetik

liefert einen Ansatz zur Lösung dieses Problems.

Dies kann man an einem zweiten Beispiel noch
genauer erfahren: an Jackson Pollocks monumentalem

Gemälde «One Number 31)» aus dem Jahre

1950, das sich im Museum of Modern Art in New
York befindet. Es ist ca. 2,7 m hoch und 5,3 m breit,
und doch findet sich auf der riesigen Fläche nicht ein
Gegenstand, auf den man zeigen und sagen könnte,
dies ist eine Brücke, dies sind Personen und das ist
ein Feuerwerk. Man muss nicht von einem gegebenen

Inhalt des Bildes abstrahieren, um die Form, das

Künstlerische der Darstellung zu erhalten. Die Abstraktion
ist schon vollzogen, und wenn man noch von einem
dargestellten «Gegenstand » sprechen will, dann muss

man einen positiven Begriff von dem entwickeln,
worauf sich die ästhetische Reflexion nun richten soll.

Der Verzicht, das Abstrahieren vom Gegenstand
im üblichen Sinn ist nur eine negative Bestimmung;

will man positiv wenden, was beim Abstrahieren und
Negieren ge­schieht, so ist dies der Prozess der
Gegenstandsbestimmung; denn Abstrahieren und Negieren
sind Formen der Bestimmung. Will man also daran
festhalten, auch bei den abstrakten Bildern einen
dargestellten «Gegenstand» anzunehmen, dann kann dieser

«Gegenstand» nur der Prozess der Gegenstandsbestimmung

sein. Die ästhetische Reflexion richtet sich
auf die Formung und Gestaltung als Prozesse, die ihre
Gegenstände erzeugen, erzeugen sollen. Tritt man mit
diesem Begriff vom «Gegenstand» der Darstellung an
Pollocks Bild heran, so erhält man einen guten Sinn:

Die Formung und Gestaltung selbst, das Problem der
Bestimmung des Gegenstandes durch die Formen und
Farben – auf diesen ästhetischen Gehalt zielt die
besondere Darstellung durch ihre besonderen Formen
und Farben. Was bei Whistler beginnt, ist bei Pollock
voll entwickelt: Die Bedingungen der Gegenstandsbestimmung

im Subjekt, die Bedingungen, die Bestimmung

von Gegenständen als Akt unserer Freiheit zu
verstehen, all diese Bedingungen, auf die bei Kant die
Analyse des Schönheitsurteils zurückschliesst, werden

hier zum Gegenstand der Darstellung gemacht.
Während Whistler noch dafür plädieren musste, dass

in seinen Bildern «the knowledge of a lifetime» enthalten

sei, ist bei Pollocks Bild nach dieser Deutung un­­­­ESSAY

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2/3, 2004 33



GALERIE RETO CAMENISCH

34

«Julier»



SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 2, 2004 35



ESSAY DER GEGENSTAND ABSTRAKTER KUNST

strittig, dass es die Einsichten und Erfahrungen
Pollocks mit Beziehung auf die Bedingungen der
Welterkenntnis, der Freiheit des Handelns und Wollens
und der Freiheit der künstlerischen Gestaltung in ihr
enthält und zwar in Form der besonderen Gestaltung,
die nur von bestimmten Einsichten und Erfahrungen
mitgeteilt wird.

Schwarze und weisse Linien

Kann man dies im einzelnen belegen? In der konkreten
ästhetischen Reflexion einzelner Formen ist zunächst
unübersehbar, dass Einzelformen kaum von anderen
Einzelformen unterscheidbar sind. Das Bemühen um
Isolierung von Einzelformen wird vielmehr merkbar
als Bemühung um Identifikation einzelner Gegenstände

im üblichen Sinne erlebt. Naheliegenderweise wird
der Betrachter bei diesen Bemühungen den Formen
gleicher Farbe nachgehen, beispielsweise den schwarzen

oder weissen Linien. Das Gefühl der Störung,
Unterbrechung, Überlagerung, Auflösung und das Gefühl
des Durchdringens, des Festhaltenkönnens, der unmittelbar

bevorstehenden Identifikation wechseln miteinander

ab. Das Wechselspiel kann nicht anders denn als

völlig individuell und subjektiv erlebt werden. Sowohl
das Scheitern als auch das Gelingen der Bemühung um
Isolierung und Identifikation der Einzelformen führt
so, wenn auf sie reflektiert wird, zu der Einsicht, dass

sich die Bestimmtheit der Gegenstände ausschliesslich
dem kreativ-konstitutiven Prozess der Bestimmung
verdankt und dass sich die Unbestimmbarkeit ebenfalls
aus diesem Prozess ergibt.

Vom Erkennen, von der Erkennbarkeit und
Unerkennbarkeit der Einzelformen kann sich der
reflektierende Betrachter der Form und Gestalt als ganzen
zuwenden. Gesetze ihrer Formung sind zu suchen,
Regeln ihrer Gestaltung aus den Einzelformen.
Ersichtlich ist nun auch hier, dass die Formen ihr Gesetz

durch den Prozess ihrer Entstehung erhalten haben
müssen. Weil das Ergebnis in hohem Masse regellos
ist, muss dieser Prozess in ebensolchem Masse vom
Zufall geprägt sein. Insofern an den Formen sich aber
Erwartungen entwickeln lassen, die sich bei der
Betrachtung anderer Formen als begründet erweisen,

wird der Prozess seine Gesetzmässigkeit gehabt haben.
Der Rand beispielsweise ist fast überall als Grenze des

gestaltbaren Raums akzeptiert: Es gibt kaum
Überschneidungen der Randlinie. Auch werden die Punkte,
die Linien sowie die Verdickungen aus Punktfeldern
und Liniennetzen ein und derselben Farbe einem
einzelnen Teilprozess zuzuordnen sein, so dass als Regel

der Gestaltung ein Nacheinander unterscheidbarer

Teilprozesse auszumachen ist. Wirksam war als Regel

weiterhin, dass die ganze Fläche für jeden Teilprozess

zur Verfügung stehen sollte und alle diese Teilprozesse

aber von einer ähnlichen Dynamik geprägt sind.
Was soll das bedeuten? Die Freiheit der künstlerischen

Gestaltung – und damit womöglich die Freiheit

in der gestaltbaren Wirklichkeit überhaupt – erscheint
uns nur an wenige Regeln gebunden zu sein. Sie ist

darüber hinaus auch dadurch schon «symbolisch» als

gross vorgestellt, als der Raum – das ist hier die Fläche

der Gestaltung – so viel grösser ist als bei Werken
anderer Künstler. Das Gesetz dieser Freiheit aber ist das

Gesetz der aktiven Bestimmung der Gegenständlichkeit

durch den auf diese Bestimmung abgezweckten

dynamischen kreativen Prozess. Dabei ist lediglich das

notwendige Nacheinander der Schritte einzuhalten
und mit der Grenze und dem Zufall als dem Unverfügbaren

zu rechnen.

Andreas Eckl, geboren 1959, promovierte ander Universität Bonn inPhilosophie

miteiner Arbeit über Ästhetik «Kategorien der Anschauung» München 1996).

2003 habilitierte er sich, ebenfalls inBonn. Zur Zeit ist er Lehrbeauftragter für
Philosophie an der Universität München. Zu seinen jüngsten Veröffentlichungen

gehört dasBuch «Spracheund Logik bei Platon» Würzburg 2003).

eckl@uni-bonn.de)

Nr. 2/3, 2004 SCHWEIZER36 MONATSHEFTE


	Der Gegenstand abstrakter Kunst : zum Begriff des "Symbols" in der Ästhetik der Bildenden Kunst

