Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 11

Artikel: Was heisst : etwas ist gegeben? : Die Philosophie Jean-Luc Marions
Autor: Baschera, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-166966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-166966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KULTUR | DIE PHANOMENOLOGIE JEAN-LUC MARIONS

Was heisst: Etwas ist gegeben?

Die Philosophie Jean-Luc Marions

Die im deutschsprachigen Raum noch weitgebend unbekannte Philosophie Jean-Luc Marions setzt sich mit
den Erscheinungen auseinander. Anders als die Naturwissenschafien, die an den objektivierbaren Dingen
interessiert sind, die sie hinter den Erscheinungen vermuten, beschdftigt sich Marion mit dem Erleben von
Erscheinungen <an sich> und belont die passive, empfangende Rolle des erkennenden Individuums.

Marco Baschera

Namen wie Foucault, Derrida, Deleuze und Lyotard
sind auf dem deutschen Buchmarkt sehr prisent.
Die meisten ihrer Texte sind iibersetzt und Teil des
gangigen intellektuellen Diskurses geworden. Doch
man sucht vergebens nach Ubersetzungen der Texte
von Jean-Luc Marion, eines der wichtigsten und wohl
interessantesten Vertreter der zeitgenossischen fran-
zosischen Philosophie.

Marion, Professor fiir Philosophie an der Sorbonne
sowie an der University of Chiacago, wurde als Spe-
zialist fiir die Philosophie Descartes’ bekannt. In den
letzten Jahren befasste er sich jedoch vor allem mit
Husserl. Mit seinem 2001 erschienenen Buch «De sur-
croit» schliesst er an eine intensive Beschiftigung mit
der Phinomenologie an. Marion greift in seinen Publi-
kationen das grundlegende Problem der Gegebenheit
der Erscheinungen auf. Was heisst: «es gibt» Dinge,
die uns erscheinen? Wie sind sie uns gegeben? Die
Antworten, die Marion auf diese Fragen findet, eroff-
nen neue Horizonte im Umgang mit den Dingen und
der Welt. Dabei versucht Marion an der Entwicklung
der Phinomenologie weiterzuarbeiten, wie sie von
Heidegger, aber vor allem von den Franzosen, von
Lévinas, Sartre, Merleau-Ponty, Ricoeur und Derrida,
geleistet wurde.

Erscheinungen — ein Ereignis?
Das Interesse der Phinomenologie gilt den Erschei-
nungen an sich und der Art und Weise, wie sie sich
geben und zeigen. Mit anderen Worten: die Erschei-
nungen sollen zu ihrem vollen Recht kommen. Sie
sind kein blosser sinnlicher Schein mehr, der aufgelost
werden muss, um zum eigentlichen Sein vorstossen
zu konnen. Fir Marion haben die Begegnungen mit
den Erscheinungen einen grundsitzlichen Ereignis-
und Erlebnischarakter, von dem man nicht durch ein
distanzierendes und verobjektivierendes Denken abs-
trahieren kann.

Wenn ich etwa sage, «ich sehe ein Haus», so stimmt
diese Aussage nur bedingt, denn ich vermag nicht

SCHWEIZER MONATSHEFTE  Nr. 11, 2003

das ganze Haus auf einmal zu sehen. Ich sehe immer
nur hochstens drei Seiten gleichzeitig. Will ich aber
das Haus in seiner ganzen Ausdehnung sehen, so bin
ich gezwungen, meinen Beobachterstandpunkt zu
verindern und um es herum zu gehen. Obwohl es
sich um dasselbe Haus handelt, habe ich trotzdem, je
nach Standpunkt, verschiedene Ansichten. Bin ich um
das ganze Haus herumgegangen, so muss ich mich an
alle zeitlich vorangegangenen Ansichten erinnern, um
mir ein Gesamtbild machen zu konnen. Mit andern
Worten, ich bringe sie in meiner Vorstellung in eine
virtuelle Gleichzeitigkeit, die aber nur durch den
konkreten Gang um das Haus herum tberhaupt erst
moglich wurde.

Diese Erscheinung taucht in mir, als wahrnehmen-
dem und erkennendem Subjekt, in stets besonderer
Weise auf. Sie eroffnet sich mir vorerst nicht als ein er-
kennbares Objekt, sondern in Form eines Ereignisses,
fur das es keine apriorischen, das heisst die Erschei-
nung im voraus in irgendeiner Weise strukturierenden
Kategorien gibt. Bei diesem Ereignis fungiere ich nicht
als unbeteiligter Beobachter. Vielmehr bin ich ein emp-
fangendes Subjekt, das durch seine Leiblichkeit immer
schon in einen konkreten, erlebnishaften Bezug zu
den Erscheinungen eingebunden ist. Das Erscheinen
stellt die Dinge nicht so vor, wie sie sind, sondern
gibt sie uns in erlebnishafter Form. Sie stossen uns in
gewisser Weise zu. Jedes Phinomen bertihrt mich als
ein Bewusstseinserlebnis und nicht als Objekt, dem
ich distanziert gegentliberstehen konnte.

..oder eine objektivierbare Gesetzmassigkeit?

Im Gegensatz dazu versucht der wissenschaftlich-tech-
nische Zugriff auf die Welt, gerade diese erlebnishafte,
je einmalige Gegebenheit der Erscheinungen auf
allgemeine und quantifizierbare Gesetzmassigkeiten
von Gegenstinden zu reduzieren. Diese Gesetzmas-
sigkeiten und die objektiven Aussagen, die sie uber
die Gegenstinde ermoglichen, miissen an jedem Ort
der Welt beliebig oft in identischer Weise erkennbar

51



KULTUR | DIEPHANOMENOLOGIE JEAN-LUC MARIONS

und wiederholbar sein. Das erkennende Subjekt wird
damit zum Forscher, der den Dingen die Kategorien
der wissenschaftlichen Erkennbarkeit und Objektivi-
tat aufzwingt.

Was am Beispiel der Erscheinung des Hauses viel-
leicht keine unmittelbaren Folgen zeitigt, kann in ande-
ren Bereichen ernsthaftere Formen annehmen. Es gibt
Phinomene, wie Geburt, Tod oder Leiblichkeit, deren
erlebnishafte Begegnung mit uns grundlegende, exis-
tentielle Ziige tragen. Bei der Geburt handelt es sich
um das Ereignishafte schlechthin, um das Auftauchen
meiner selbst als Erscheinung. Wie die Begegnung mit
dem Haus, weist auch das Phinomen der Geburt eine
mir abgewandte Seite auf. Denn als bewusstes Subjekt
war ich bei meiner eigenen Geburt abwesend. Sie
spielte sich zeitlich lange vor der Ausbildung meines
Bewusstseins ab. Mein jetziges Ich ist noch immer als
Teil in die Ereignishaftigkeit der Geburt eingebunden,
ohne dass ich es je ganz davon ablosen konnte. Und
daher versuche ich ein Leben lang, ihr einen Sinn zu
verleihen.

Die Selbstgegebenheit der Erscheinungen

In der traditionellen Metaphysik, vor allem Kantscher
Prigung, kommt dem Bewusstsein die Aufgabe zu, der
Erscheinung vor jeglicher konkreten, raum-zeitlichen
Wahrnehmung bereits den Charakter der erkennbaren
Gegenstindlichkeit aufzuzwingen. Es konstituiert da-
durch den Gegenstand in seiner objektiven Erkennbar-
keit. Im Gegensatz dazu postuliert Jean-Luc Marion, in
«Etant donné», im Umgang mit den Phinomenen eine
Selbstgegebenheit der Erscheinungen, denen er eine
durchaus aktive Rolle zuspricht. Seiner Ansicht nach
ist es nicht mehr das menschliche Bewusstsein, das
die gegebenen Erscheinungen aktiv wahrnimmt und
zu einem erkennbaren Objekt verwandelt.

Gemiss Marion vollzieht sich der Kontakt zwischen
dem wahrnehmenden Subjekt und der Erscheinung
als ein unmittelbares, einmaliges und unberechenba-
res Ereignis, in dem nichts der Erscheinung vorangeht,
was diese in irgend einer Weise vorausbestimmen
konnte. Das Subjekt gibt dadurch seine transzendenta-
le, die objektive Erkenntnis konstituierende Rolle auf.
Es wird zum Empfinger dessen, was sich ihm in der
Erscheinung zeigt und gibt. Die Initiative des Auftau-
chens kommt somit eher dem Phinomen und nicht
dem Bewusstsein des Subjekts zu. Dadurch verliert das
Erkenntnissubjekt auch seine Rolle des distanzierten
und theoretischen Beobachters, der die Gegenstinde
lediglich analysiert und von ihnen nicht betroffen ist.
Es wird zum mitbeteiligten Handelnden. Mit andern

52

Worten stellt Marion die fiir die neuere europaische
Philosophie und Wissenschaft so entscheidende Be-
stimmung, der grundlegenden Bedingungen fiir die
Moglichkeit von Erscheinungen und Erkenntnis, in
Frage. Es geht ihm darum, die Erscheinungen aus dem
sie entfremdenden Diktat der Kausalitit zu befreien
und zu zeigen, wie sie im Wahrnehmungshorizont
des Subjekts auftauchen und dieses affizieren. Diese
grundlegende Kritik an der neueren Metaphysik geht
bei Marion jedoch bereits auf seine ersten Publikatio-
nen aus dem Jahre 1975 zuriick, in denen er sich mit
der Begriindung des modernen Rationalismus durch
Descartes kritisch auseinandersetzt.

Descartes als postmoderner Denker

Das neue Bild, das Marion von Descartes zeichnet,
widerspricht in wesentlichen Punkten der Position,
die ihm die gingige Philosophie- und Wissenschafts-
geschichte zuweist. Diese hat die Tendenz, die unge-
16sten Probleme seiner Theorien zuzudecken und zu
eigentlichen Dogmen der Rationalitit verkommen zu
lassen.

So etwa die problematische Trennung von res co-
gitans - der denkenden Substanz - und res extensa
- der ausgedehnten Materie -, die es heutigen Natur-
wissenschaftern immer noch erlaubt, in verkurzter
Weise von der Entstehung des Bewusstseins aus der
Materie zu reden. Einerseits interpretieren sie diese
Trennung von Materie und Geist als Sicht der Philoso-
phie schlechthin. Andererseits tun sie hinterher diese
Sicht als ein Produkt des Idealismus ab, um an ihre
Stelle eine oft unreflektierte materialistische Position
zu rucken.

Ublicherweise wird in der Philosophiegeschichte
Descartes mit seiner fabula rasa als radikaler Neube-
ginn des modernen Denkens gesetzt. Es heisst dann,
er habe einerseits mit einer jahrtausendealten, aristo-
telisch-scholastischen Denktradition gebrochen und
andererseits bei der absoluten ersten Gewissheit des
«Ich denke» angesetzt.

Marion jedoch setzt ihn in uniiblicher Weise so-
wohl in Beziehung zu Aristoteles wie auch zur Theolo-
gie seiner Zeit. Dabei arbeitet Marion anhand der Tex-
te Descartes’ vor allem die paradoxe Situation unserer
modernen Rationalitit heraus, die einerseits fiir uns
absolut gesicherte Erkenntnis iiber die Dinge formu-
liert, die aber andererseits auch die Relativitit dieser
Aussagen einsehen muss, die nur fiir uns und fiir unser
Denken Giiltigkeit haben. In bezug auf diese Aporie
versteht Marion Descartes als einen postmodernen
Denker, der gleich zu Beginn des philosophischen

Nr. 11,2003 SCHWEIZER MONATSHEFTE



und wissenschaftlichen Rationalismus seinen inneren
Widerspruch herausgearbeitet habe.

Die grosse, von Descartes eingeleitete Wende ist,
nicht mehr nach dem Wesen der Dinge zu fragen, son-
dern nach den ersten Prinzipien einer gesicherten Er-
kenntnis und deren Evidenz. Der Vorteil einer solchen
absolut gewissen Erkenntnis zieht jedoch den Nach-
teil eines sehr kargen Erfahrungsbegriffs nach sich,
der sich vor allem an den Gegenstinden der Logik
und der Wissenschaften bewihrt. Diese Gegenstinde
miissen den strengen Anforderungen der Objektivitit
genligen. So miissen sie grundsitzlich wiederholbar
und begrifflich erfassbar sein. Dadurch entgeht dieser
Form gesicherter Erkenntnis jedoch eine ganze Reihe
von wichtigen historischen, isthetischen, leiblichen
aber auch ethisch-religiosen Erfahrungen, die Marion
in «Etant donné» und vor allem in «De surcroit» unter-
sucht.

Gesittigte Phanomene

Marion nennt Phinomene, die in ihrem Erscheinen
nicht verobjektiviert werden Kkonnen, «gesdttigte
Phéinomene» - «phénomenes saturés». Gesittigt sind
sie, weil ihr sinnlicher und erlebnishafter Bezug zum
erkennenden Subjekt alle seine begrifflichen und in-
tellektuellen Kategorien ubersteigt. Die Begriffe, die
es braucht, sind nicht mangelhaft, weil sie etwa zu
wenig prizis wiren, sondern weil im Erscheinen die-
ser Phinomene eine Fiille von sinnlichen Daten und
Gefiihlen auftritt, die jegliches bloss begriffliche Ver-
stindnis derselben in Frage stellt. Als Beispiel fiir sol-
che Phinomene kann etwa der Begriff des Erhabenen
dienen, der in der klassischen Asthetik eine einmalige
Erscheinung bezeichnet, die sich durch ihre Grosse
und die Intensitit ihrer Wirkung allen begrifflichen
Bestimmungen entzieht.

Als weiteres Beispiel fiir ein gesittigtes Phinomen
fithrt Marion den Leib - <a chair» - an. Im Gegensatz
zum Korper - e corps» -, der zum Objekt der Natur-
wissenschaften und der Medizin gemacht werden
kann, handelt es sich beim Leib um ein mir urspring-
lich gegebenes Ding, von dem ich mich nicht trennen
kann. Ich habe den Leib nicht wie den Korper, son-
dern ich bin mein Leib. Somit unterschreitet das Phi-
nomen des Leibes die kartesianische Trennung von
Korper und Geist. Denn mein Korper unterscheidet
sich von allen andern Korpern dieser Welt dadurch,
dass er fiihlen und spiiren kann, und vor allem da-
durch, dass ich mich erst durch ihn hindurch selbst
fithlen und spiiren kann. Dieser Selbstbezug macht
meinen Korper zum Leib, der jede Wahrnehmung auf

SCHWEIZER MONATSHEFTE  Nr. 11, 2003

KULTUR | DIE PHANOMENOLOGIE JEAN-LUC MARIONS

eine unberechenbare Weise in das aktuelle Hier und
Jetzt einbindet.

Durch den Leib hindurch verwandelt sich das mir
Gegebene erst in Erscheinung. Insofern greift die
Leibesproblematik eine Dimension von Wahrneh-
mung auf, die der Neurophysiologie, so wie sie sich
heute prisentiert, unzuginglich bleiben muss. Der
Leib ist mir zu nahe, als dass ich ihn je zum Objekt
wissenschaftlicher Untersuchungen machen konnte.
Obwohl er gemiss der wissenschaftlich-technischen
Sicht nicht zu erscheinen vermag, liegt er trotzdem
allen meinen Wahrnehmungen zu Grunde. Erst
durch ihn hindurch nehme ich die andern Dinge,
aber vor allem auch mich selbst, wahr. Das heisst,
dass jede Wahrnehmung in einem gewissen Sinne
immer auch schon eine Selbstaffizierung meines Lei-
bes ist. Er schafft die unkalkulierbare Moglichkeit der
‘Wahrnehmung von Dingen. Nicht ich bin es, der mir
meinen Leib gibt, sondern er gibt erst mich mir selbst.
Dadurch wird der Leib zu einem Phinomen, das sich
jeglicher eindeutigen Bestimmbarkeit entzieht. Dies
wiederum hat entscheidende Auswirkungen auf unser
Dasein, auf unsere Individualitit oder auf das Phino-
men der Liebe.

Solche Erkenntnisse und Reflexionen stehen
innerhalb des Versuchs Marions, den weiter oben
erwihnten Aporien des neuzeitlichen, wissenschaft-
lichen Denkens die Vorstellung eines passiven, emp-
fangenden Subjekts entgegenzuhalten. Da sich gemiss
Marion die Phinomene selbst geben, nimmt das emp-
fangende Subjekt jhnen gegeniiber eine abwartende
und respektvollere Position ein, als das beim wissen-
schaftlichen Subjekt der Fall ist. Vielleicht liessen sich
von einer solchen Position her ethische Probleme, wie
sie z.B. von der Transplantationsmedizin oder von der
Gentechnologie her aufgeworfen werden, entschiede-
ner angehen. Zum Schluss bleibt jedoch vor allem zu
hoffen, dass diese neuen Impulse der franzdsischen
Philosophie bald auch im deutschsprachigen Raum
rezipiert und fruchtbar gemacht werden konnen. m

Publikationen von Jean-Luc Marion:

«Le phénoméne érotique», Grasset, «Figures», Paris 2003.

«De surcroft. Etudes sur les phénoménes saturés», PUF, Paris 2001.

«Etant donné. Essai d'une phénoménologie du don, Epiméthée, PUF, Paris 1998.

Der Romanist Marco Baschera habilitierte sich 1995 an der Universitat Ziirich
mit der Arbeit «Théatralité dans I'oeuvre de Moliére». Neben seiner Tétigkeit als
Gymnasiallehrer ist er Lehrbeauftragter der Universitét Zirich.



	Was heisst : etwas ist gegeben? : Die Philosophie Jean-Luc Marions

