
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 11

Artikel: Was heisst : etwas ist gegeben? : Die Philosophie Jean-Luc Marions

Autor: Baschera, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR I DIE PHÄNOMENOLOGIE JEAN-LUC MARIONS

Was heisst: Etwas ist gegeben?
Die Philosophie Jean-Luc Marions

Die im deutschsprachigen Raum noch weitgehend unbekannte PhüosophieJean-Luc Marions setzt sich mit
den Erscheinungen auseinander. Anders als die Naturwissenschaften, die an den objektivierbaren Dingen
interessiert sind, die sie hinter den Erscheinungen vermuten, beschäftigt sich Marion mit dem Erleben von

Erscheinungen <ansich> und betont diepassive, empfangende RoUe des erkennenden Individuums.

Marco Baschera

Namen wie Foucault, Derrida, Deleuze und Lyotard
sind auf dem deutschen Buchmarkt sehr präsent.
Die meisten ihrer Texte sind übersetzt und Teil des

gängigen intellektuellen Diskurses geworden. Doch

man sucht vergebens nach Übersetzungen der Texte

von Jean-Luc Marion, eines der wichtigsten und wohl
interessantesten Vertreter der zeitgenössischen
französischen Phüosophie.

Marion, Professor für Philosophie an der Sorbonne

sowie an der University of Chiacago, wurde als

Spezialist für die Philosophie Descartes' bekannt. In den
letzten Jahren befasste er sich jedoch vor allem mit
Husserl. Mit seinem 2001 erschienenen Buch «De

surcroît» schliesst er an eine intensive Beschäftigung mit
der Phänomenologie an. Marion greift in seinen PubU-

kationen das grundlegende Problem der Gegebenheit
der Erscheinungen auf. Was heisst: «es gibt» Dinge,
die uns erscheinen? Wie sind sie uns gegeben? Die

Antworten, die Marion auf diese Fragen findet, eröffnen

neue Horizonte im Umgang mit den Dingen und
der Welt. Dabei versucht Marion an der Entwicklung
der Phänomenologie weiterzuarbeiten, wie sie von
Heidegger, aber vor allem von den Franzosen, von
Lévinas, Sartre, Merleau-Ponty, Ricoeur und Derrida,

geleistet wurde.

Erscheinungen - ein Ereignis?

Das Interesse der Phänomenologie gut den Erscheinungen

an sich und der Art und Weise, wie sie sich

geben und zeigen. Mit anderen Worten: die Erscheinungen

sollen zu ihrem vollen Recht kommen. Sie

sind kein blosser sinnlicher Schein mehr, der aufgelöst
werden muss, um zum eigentlichen Sein vorstossen

zu können. Für Marion haben die Begegnungen mit
den Erscheinungen einen grundsätzUchen Ereignis-

und Erlebnischarakter, von dem man nicht durch ein
distanzierendes und verobjektivierendes Denken
abstrahieren kann.

Wenn ich etwa sage, «ich sehe ein Haus», so stimmt
diese Aussage nur bedingt, denn ich vermag nicht

das ganze Haus auf einmal zu sehen. Ich sehe immer
nur höchstens drei Seiten gleichzeitig. Will ich aber
das Haus in seiner ganzen Ausdehnung sehen, so bin
ich gezwungen, meinen Beobachterstandpunkt zu
verändern und um es herum zu gehen. Obwohl es

sich um dasselbe Haus handelt, habe ich trotzdem, je
nach Standpunkt, verschiedene Ansichten. Bin ich um
das ganze Haus herumgegangen, so muss ich mich an
aUe zeitlich vorangegangenen Ansichten erinnern, um
mir ein Gesamtbild machen zu können. Mit andern

Worten, ich bringe sie in meiner Vorstellung in eine
virtuelle Gleichzeitigkeit, die aber nur durch den
konkreten Gang um das Haus herum überhaupt erst

möglich wurde.
Diese Erscheinung taucht in mir, als wahrnehmendem

und erkennendem Subjekt, in stets besonderer
Weise auf. Sie eröffnet sich mir vorerst nicht als ein
erkennbares Objekt, sondern in Form eines Ereignisses,

für das es keine apriorischen, das heisst die Erscheinung

im voraus in irgendeiner Weise strukturierenden

Kategorien gibt. Bei diesem Ereignis fungiere ich nicht
als unbeteüigter Beobachter. Vielmehr bin ich ein
empfangendes Subjekt, das durch seine Leiblichkeit immer
schon in einen konkreten, erlebnishaften Bezug zu
den Erscheinungen eingebunden ist. Das Erscheinen
steUt die Dinge nicht so vor, wie sie sind, sondern

gibt sie uns in erlebnishafter Form. Sie stossen uns in

gewisser Weise zu. Jedes Phänomen berührt mich als

ein Bewusstseinserlebnis und nicht als Objekt, dem
ich distanziert gegenüberstehen könnte.

...oder eine objektivierbare Gesetzmässigkeit?

Im Gegensatz dazu versucht der wissenschaftlich-technische

Zugriff auf die Welt, gerade diese erlebnishafte,

je einmalige Gegebenheit der Erscheinungen auf

allgemeine und quantifizierbare Gesetzmässigkeiten

von Gegenständen zu reduzieren. Diese Gesetzmässigkeiten

und die objektiven Aussagen, die sie über
die Gegenstände ermöglichen, müssen an jedem Ort
der Welt beliebig oft in identischer Weise erkennbar

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 11, 2003 51



KULTUR I DIE PHÄNOMENOLOGIE JEAN-LUC MARIONS

und wiederholbar sein. Das erkennende Subjekt wird
damit zum Forscher, der den Dingen die Kategorien
der wissenschaftlichen Erkennbarkeit und Objektivität

aufzwingt.
Was am Beispiel der Erscheinung des Hauses

vielleicht keine unmittelbaren Folgen zeitigt, kann in anderen

Bereichen ernsthaftere Formen annehmen. Es gibt
Phänomene, wie Geburt, Tod oder Leiblichkeit, deren

erlebnishafte Begegnung mit uns grundlegende,
existentielle Züge tragen. Bei der Geburt handelt es sich

um das Ereignishafte schlechthin, um das Auftauchen
meiner selbst als Erscheinung. Wie die Begegnung mit
dem Haus, weist auch das Phänomen der Geburt eine

mir abgewandte Seite auf. Denn als bewusstes Subjekt

war ich bei meiner eigenen Geburt abwesend. Sie

spielte sich zeitlich lange vor der Ausbildung meines

Bewusstseins ab. Mein jetziges Ich ist noch immer als

Teil in die Ereignishaftigkeit der Geburt eingebunden,
ohne dass ich es je ganz davon ablösen könnte. Und
daher versuche ich ein Leben lang, ihr einen Sinn zu

verleihen.

Die Selbstgegebenheit der Erscheinungen

In der traditioneUen Metaphysik, vor allem Kantscher

Prägung, kommt dem Bewusstsein die Aufgabe zu, der

Erscheinung vor jeglicher konkreten, raum-zeitlichen

Wahrnehmung bereits den Charakter der erkennbaren

Gegenständlichkeit aufzuzwingen. Es konstituiert
dadurch den Gegenstand in seiner objektiven Erkennbarkeit.

Im Gegensatz dazu postuliert Jean-Luc Marion, in
«Étant donné», im Umgang mit den Phänomenen eine

Selbstgegebenheit der Erscheinungen, denen er eine

durchaus aktive Rolle zuspricht. Seiner Ansicht nach

ist es nicht mehr das menschliche Bewusstsein, das

die gegebenen Erscheinungen aktiv wahrnimmt und

zu einem erkennbaren Objekt verwandelt.
Gemäss Marion voUzieht sich der Kontakt zwischen

dem wahrnehmenden Subjekt und der Erscheinung
als ein unmittelbares, einmaliges und unberechenbares

Ereignis, in dem nichts der Erscheinung vorangeht,

was diese in irgend einer Weise vorausbestimmen

könnte. Das Subjekt gibt dadurch seine transzendentale,

die objektive Erkenntnis konstituierende RoUe auf.

Es wird zum Empfänger dessen, was sich ihm in der

Erscheinung zeigt und gibt. Die Initiative des Auftauchens

kommt somit eher dem Phänomen und nicht
dem Bewusstsein des Subjekts zu. Dadurch verliert das

Erkenntnissubjekt auch seine Rolle des distanzierten
und theoretischen Beobachters, der die Gegenstände

ledigUch analysiert und von ihnen nicht betroffen ist.

Es wird zum mitbeteüigten Handelnden. Mit andern

Worten stellt Marion die für die neuere europäische

Phüosophie und Wissenschaft so entscheidende

Bestimmung, der grundlegenden Bedingungen für die

Möglichkeit von Erscheinungen und Erkenntnis, in

Frage. Es geht ihm darum, die Erscheinungen aus dem

sie entfremdenden Diktat der Kausalität zu befreien
und zu zeigen, wie sie im Wahrnehmungshorizont
des Subjekts auftauchen und dieses affizieren. Diese

grundlegende Kritik an der neueren Metaphysik geht
bei Marion jedoch bereits auf seine ersten Publikationen

aus dem Jahre 1975 zurück, in denen er sich mit
der Begründung des modernen Rationalismus durch
Descartes kritisch auseinandersetzt.

Descartes als postmoderner Denker

Das neue Bild, das Marion von Descartes zeichnet,

widerspricht in wesentlichen Punkten der Position,
die ihm die gängige Phüosophie- und Wissenschaftsgeschichte

zuweist. Diese hat die Tendenz, die
ungelösten Probleme seiner Theorien zuzudecken und zu

eigentUchen Dogmen der Rationalität verkommen zu

lassen.

So etwa die problematische Trennung von res co-

gitans - der denkenden Substanz - und res extensa

- der ausgedehnten Materie -, die es heutigen
Naturwissenschaftern immer noch erlaubt, in verkürzter
Weise von der Entstehung des Bewusstseins aus der

Materie zu reden. Einerseits interpretieren sie diese

Trennung von Materie und Geist als Sicht der Philosophie

schlechthin. Andererseits tun sie hinterher diese

Sicht als ein Produkt des Idealismus ab, um an ihre
SteUe eine oft unreflektierte materialistische Position

zu rücken.
Üblicherweise wird in der PhUosophiegeschichte

Descartes mit seiner tabula rasa als radikaler Neubeginn

des modernen Denkens gesetzt. Es heisst dann,

er habe einerseits mit einer jahrtausendealten,
aristotelisch-scholastischen Denktradition gebrochen und

andererseits bei der absoluten ersten Gewissheit des

«Ich denke» angesetzt.
Marion jedoch setzt ihn in unüblicher Weise

sowohl in Beziehung zu Aristoteles wie auch zur Theologie

seiner Zeit. Dabei arbeitet Marion anhand der Texte

Descartes' vor allem die paradoxe Situation unserer
modernen Rationalität heraus, die einerseits für uns

absolut gesicherte Erkenntnis über die Dinge formuliert,

die aber andererseits auch die Relativität dieser

Aussagen einsehen muss, die nur für uns und für unser

Denken Gültigkeit haben. In bezug auf diese Aporie
versteht Marion Descartes als einen postmodernen
Denker, der gleich zu Beginn des philosophischen

52 Nr. 11, 2003 SCHWEIZER MONATSHEFTE



KULTUR I DIE PHÄNOMENOLOGIE JEAN-LUC MARIONS

und wissenschaftlichen Rationalismus seinen inneren

Widerspruch herausgearbeitet habe.

Die grosse, von Descartes eingeleitete Wende ist,
nicht mehr nach dem Wesen der Dinge zu fragen,
sondern nach den ersten Prinzipien einer gesicherten
Erkenntnis und deren Evidenz. Der Vorteil einer solchen
absolut gewissen Erkenntnis zieht jedoch den Nachteü

eines sehr kargen Erfahrungsbegriffs nach sich,
der sich vor aUem an den Gegenständen der Logik
und der Wissenschaften bewährt. Diese Gegenstände
müssen den strengen Anforderungen der Objektivität
genügen. So müssen sie grundsätzUch wiederholbar
und begrifflich erfassbar sein. Dadurch entgeht dieser

Form gesicherter Erkenntnis jedoch eine ganze Reihe

von wichtigen historischen, ästhetischen, leiblichen
aber auch ethisch-religiösen Erfahrungen, die Marion
in «Étant donné» und vor aUem in «De surcroît» untersucht.

Gesättigte Phänomene

Marion nennt Phänomene, die in ihrem Erscheinen

nicht verobjektiviert werden können, «gesättigte

Phänomene» - «phénomènes saturés». Gesättigt sind

sie, weU ihr sinnlicher und erlebnishafter Bezug zum
erkennenden Subjekt aüe seine begrifflichen und
intellektuellen Kategorien übersteigt. Die Begriffe, die

es braucht, sind nicht mangelhaft, weü sie etwa zu

wenig präzis wären, sondern weü im Erscheinen dieser

Phänomene eine Fülle von sinnlichen Daten und
Gefühlen auftritt, die jegUches bloss begriffliche
Verständnis derselben in Frage steUt. Als Beispiel für
solche Phänomene kann etwa der Begriff des Erhabenen

dienen, der in der klassischen Ästhetik eine einmalige
Erscheinung bezeichnet, die sich durch ihre Grösse

und die Intensität ihrer Wirkung aUen begrifflichen
Bestimmungen entzieht.

Als weiteres Beispiel für ein gesättigtes Phänomen

führt Marion den Leib - «la chair» - an. Im Gegensatz

zum Körper - «le corps» -, der zum Objekt der
Naturwissenschaften und der Medizin gemacht werden
kann, handelt es sich beim Leib um ein mir ursprüng-
Uch gegebenes Ding, von dem ich mich nicht trennen
kann. Ich habe den Leib nicht wie den Körper,
sondern ich bin mein Leib. Somit unterschreitet das

Phänomen des Leibes die kartesianische Trennung von
Körper und Geist. Denn mein Körper unterscheidet
sich von aUen andern Körpern dieser Welt dadurch,
dass er fühlen und spüren kann, und vor allem

dadurch, dass ich mich erst durch ihn hindurch selbst

fühlen und spüren kann. Dieser Selbstbezug macht

meinen Körper zum Leib, der jede Wahrnehmung auf

eine unberechenbare Weise in das aktueUe Hier und

Jetzt einbindet.
Durch den Leib hindurch verwandelt sich das mir

Gegebene erst in Erscheinung. Insofern greift die

Leibesproblematik eine Dimension von Wahrnehmung

auf, die der Neurophysiologie, so wie sie sich
heute präsentiert, unzugänglich bleiben muss. Der
Leib ist mir zu nahe, als dass ich ihn je zum Objekt
wissenschaftlicher Untersuchungen machen könnte.
Obwohl er gemäss der -wissenschaftlich-technischen
Sicht nicht zu erscheinen vermag, liegt er trotzdem
allen meinen Wahrnehmungen zu Grunde. Erst

durch ihn hindurch nehme ich die andern Dinge,
aber vor allem auch mich selbst, wahr. Das heisst,
dass jede Wahrnehmung in einem gewissen Sinne

immer auch schon eine Selbstaffizierung meines Leibes

ist. Er schafft die unkalkulierbare Möglichkeit der

Wahrnehmung von Dingen. Nicht ich bin es, der mir
meinen Leib gibt, sondern er gibt erst mich mir selbst.

Dadurch wird der Leib zu einem Phänomen, das sich

jeglicher eindeutigen Bestimmbarkeit entzieht. Dies

wiederum hat entscheidende Auswirkungen auf unser
Dasein, auf unsere Individualität oder auf das Phänomen

der Liebe.

Solche Erkenntnisse und Reflexionen stehen

innerhalb des Versuchs Marions, den weiter oben
erwähnten Aporien des neuzeitlichen, wissenschaftlichen

Denkens die VorsteUung eines passiven,
empfangenden Subjekts entgegenzuhalten. Da sich gemäss

Marion die Phänomene selbst geben, nimmt das

empfangende Subjekt ihnen gegenüber eine abwartende

und respektvollere Position ein, als das beim
wissenschaftlichen Subjekt der FaU ist. VieUeicht liessen sich

von einer solchen Position her ethische Probleme, wie
sie z.B. von der Transplantationsmedizin oder von der

Gentechnologie her aufgeworfen werden, entschiedener

angehen. Zum Schluss bleibt jedoch vor aUem zu

hoffen, dass diese neuen Impulse der französischen

Philosophie bald auch im deutschsprachigen Raum

rezipiert und fruchtbar gemacht werden können. ¦

Publikationen von Jean-Luc Marion:
«Le phénomène érotigue», Grasset, «Figures», Paris 2003.

«De surcroît. Etudes sur les phénomènes saturés», PUF, Paris 2001.

«Étant donné. Essai d'une phénoménologie du don», Épiméthée, PUF Paris 1998.

Der Romanist Marco Baschera habilitierte sich 1995 an der Universität Zürich

mit der Arbeit «Théâtralité dans l'oeuvre de Molière». Neben seiner Tätigkeit als

Gymnasiallehrer ist er Lehrbeauftragter der Universität Zürich.

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 11, 2003 53


	Was heisst : etwas ist gegeben? : Die Philosophie Jean-Luc Marions

