
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 6-7

Artikel: Der Beitrag des Islam zur Kultur Europas : Abwehr und Kulturaustausch

Autor: Tibi, Bassam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166888

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER I POLYPHONIE DER KULTUREN

Der Beitrag des Islam zur Kultur Europas
Abwehr und Kulturaustausch

Islam und Christentum sindsich im Laufder Geschichte nicht nur im Geist derAggression, der

Eroberung undBekehrung begegnet. Neben der Bedrohunggab es wichtige Phasen des Dialogs und
der gegensätigen Faszination, an die heute wieder anzuknüpfen wäre. Dazu braucht es aufbeiden

Säten SelbstbewussMn undden Verzicht aufSchuldzuweisungen undSelbstbezichtigungen.

Bassam Tibi wurde 1944

in Damaskus geboren. Er

studierte in Frankfurt am
Main Sozialwissenschaften,

Philosophie und Geschichte

Seit 1973 ist er Professor für
Internationale Politik in

Gottingen und hatte von 1998

bis 2000 eine Forschungsprofessur

in Harvard inne.

Er ist Mitbegründer der
arabischen Organisation für
Menschenrechte und gehört zu
den Mitträgern des islamischjüdischen

Dialogs.

Im Zusammenhang mit
diesem Beitrag sind folgende
Publikationen hervorzuheben:

«Europa ohne Identität?»,

Siedler Taschenbuch 1998

(neu 2001); «Kreuzzug und

Djihäd», Goldmann Verlag
1999 (neu 2002); «Islamische

Zuwanderung, Die gescheiterte
Integration», DVA 2001,

2 Auff, 2002

•».*•«»•

.1.1'

v:j. -

Bassam Tibi

Vom belgischen Historiker Henry Pirenne

stammt die These: «Sans Mohammed, pas
de Charlemagne». Karl der Grosse wäre
ohne die Auseinandersetzung mit dem
Islam nicht zum Begründer des
christlichen Abendlandes geworden. Diese

Auseinandersetzung hatte zwei vöUig
unterschiedliche Aspekte, einen defensiven

und einen dialogischen. Der Vormarsch
des Islam nach Europa wurde nach der

Eroberung von Spanien ün Jahre 711 von
Karl Martell diesseits der Pyrenäen
zunächst einmal gestoppt. Sein Enkel, Karl
der Grosse, hat dann die weiteren
Eroberungsgelüste mit einer Doppelstrategie
bekämpft, die auch für unsere Zeit sehr

relevant ist: Er hat gleichzeitig Krieg gegen
den Islam geführt und den Dialog mit dem

Islam gesucht und gefunden. Der Islam

war damals gespalten in einen Ost-Islam

mit dem Zentrum in Bagdad und einen
West-Islam mit dem Zentrum in Cordoba.

Harun al Raschid, der grosse islamische

Herrscher, hatte nicht den Plan, ganz

Europa zu erobern. Er pflegte vielmehr
durch die Aussendung und den Empfang
verschiedener Delegationen einen fruchtbaren

kultureUen Austausch mit Karl dem

Grossen, von welchem hauptsächlich das

damalige Abendland profitierte. Der islamische

Beitrag zur europäischen Renaissance

ist der Höhepunkt der Faszination. Europa
hat sich also damals gleichzeitig gegen die

gewaltsame Islamisierung gewehrt, aber

doch auch wesentliche kultureUe Impulse
von dieser Seite empfangen.

Die heutige Situation ist in mancherlei
Hinsicht durchaus mit der damaligen
vergleichbar. Europa soUte weiterhin einen

Dialog mit dem Islam führen und ein

friedliches Zusammenleben anstreben.

Gegenüber allen Versuchen, Europa zu

islamisieren, darf und muss es sich aber

zur Wehr setzen.

Wegebereiter der Säkularisierung

Nach der von Karl dem Grossen erfolgreich

praktizierten Doppelstrategie der

Abwehr und des Kulturaustausches gab es

eine zweite wichtige Epoche, in welcher
der Islam einen nachhaltigen Einfluss auf

Europa ausübte: der Vorabend der Renaissance.

Der islamische Rationalismus, eine

Strömung, die zur Zeit leider nicht mehr

im Vordergrund steht, spielte bei der

Geburt des europäischen Rationalismus

eine entscheidende RoUe. Zwischen dem

neunten und zwölften Jahrhundert haben

die Muslime das Erbe der griechischen
Antike entdeckt, und die Hauptwerke des

Heüenismus ins Arabische übersetzt. Auf
dieser Grundlage gedieh ein islamischer

hellenisierter Rationalismus, der allerdings
seinerseits in einen internen Kulturkampf
gegen den auf die Scharia gestützten
Gesetzesislam verwickelt war.

Gegenüber dem Gesetzesislam bUeb

das christUche Europa relativ immun,
während der islamische Rationalismus

den Europäern den Weg zum Geist des

antiken Athen erschlossen hat. Ohne den

Impuls des islamischen RationaUsmus und
der Wiederentdeckung der griechischen
Antike durch arabische Gelehrte und
Übersetzer wäre die Säkularisierung der

Wissenschaft, welche die Renaissance und
die Reformation wesentlich geprägt
haben, nicht mögUch gewesen. Leider steht

der islamische Rationalismus Un heutigen
Islam nicht hoch Un Kurs. Dieselben Expo¬

rt Nr. 6/7, 2003 SCHWEIZER MONATSHEFTE



DOSSIER I POLYPHONIE DER KULTUREN

nenten, welche um kritisieren, behaupten
aber gleichzeitig, Europa hätte sich ohne
den Islam nicht entwickeln können. Die
Situation ist paradox: Europa hat
ausgerechnet von jener Strömung des Islam

am meisten empfangen, die im heutigen
Islam nicht mehr gut angesehen ist. Mög-
Ucherweise könnte Europa heute dadurch
seinen Dank für die damaligen Impulse
abstatten, indem es versucht, dem Islam

jenen Rationahsmus zurück zu vermitteln,
den es seinerzeit von dieser Seite empfangen

durfte. Aber dazu braucht es auch die
Bereitschaft auf der anderen Seite, und die

Bedingungen hiefür smd zur Zeit aUes

andere als günstig. Es ist leider eme Tatsache,
dass sich die meisten an den islamischen

Rationalismus anknüpfenden Islamreformer

in Westeuropa oder in Nordamerika

aufhalten, und nicht in der Welt des Islam.

Denn für einen MusUm, der in dieser Richtung

denkt, ist es heute sehr schwierig
- und bisweUen auch lebensgefährlich - in
der islamischen Welt zu leben.

Reformmuslime in der Isolation

Es gibt in Paris, in London, in Deutschland

und den USA Reformmuslime, die versuchen,

den alten Rationalismus des Islam

neu zu entdecken, zu rehabüitieren, zu

revitaUsieren, mit europäischem Denken

zu verbinden und daraus Reformen zu
entwickeln. Der Kulturaustausch in der
Geschichte kann mit solchen «Injektionen»

vergUchen werden. Ein Dialog der Kulturen

ist heute überlebenswichtig. Aber die

Islamisten und die orthodoxen Muslime

(Scharia-Muslime) von heute schirmen
sich ab und praktizieren damit das Gegenteü.

Sie haben eine eigentliche Strategie
der EntwestUchung entwickelt.

Der konstruktive Umgang mit
westUchen Einflüssen war beispielsweise im
19. Jahrhundert an der Tagesordnung. Der

europäische LiberaUsmus des 19- Jahrhunderts

hat auch den Islam beeinflusst. Der

geistig führende liberale Moslem war Rifaa

al-Tahtawi. Im frühen 20. Jahrhundert
folgte AU Abdelraziq, der in Cambridge
studierte; er ist Verfasser eines bedeutenden

reformislamischen Werkes mit dem

Titel «Der Islam und die Grundlagen der
Macht» (1925). Darin deutet er den Islam
als eine ReUgion, die kern bestimmtes

Regierungssystem voraussetzt, woraufhin
er aUerdings seinen Lehrstuhl an der al-

Azahr Universität in Kairo, dem Sitz des

sunnitischen Islam, verlor. Durch die rein
defensiv-kultureUe Haltung der Islamisten

und der orthodoxen Muslime, welche mit
aUen Mitteln ihr isolationistisches

Programm der EntwestUchung durchsetzen,
wüd zur Zeit ein Dialog der Kulturen
unterbrochen (oder doch stark behindert),
der über Jahrhunderte allen BeteUigten
wertvolle Impulse vermittelt hat.

Dialog mit wechselnden Vorzeichen

Ein fruchtbarer Dialog besteht aus Phasen

des Gebens und des Nehmens, des Leh-

rens und des Lernens, des Äusserns und
des Zuhörens. Zwischen dem 9. und 13-

Jahrhundert war, wie der grosse Schweizer

Historiker Jacob Burckhardt gezeigt
hat, Europa auf der Empfängerseite. Die
Renaissance in ItaUen wäre ohne den
geistigen Kulturtransfer des Islam nicht denkbar

gewesen. Im 17. Jahrhundert kam es

1683 vor Wien und - noch einschneidender

- 1696 bei der Niederlage in Karlowitz
zu einer Wende. Damals mussten die Muslime

die wissenschaftUch-technologische
Überlegenheit der Europäer zur Kenntnis
nehmen und selbst in die Position der
Lernenden hinüberwechseln. Dies erfolgte
zunächst ohne eme aggressive antiwestliche

Mentalität und auf dem friedlichen

Weg der Ideen-Rezeption durch
Übersetzungen, aber auch durch «Importing
the European Army", so der Historiker
Ralston. Im 19. Jahrhundert kamen viele
Muslime nach Europa. Der wichtigste
dieser Kulturvermittler war Tahtawi. Er

kam 1826 nach Paris und bemerkte den

Entwicklungsvorsprung der europäischen
Christen. Durch seine Übersetzung der
Werke von Montesquieu und Rousseau ins

Arabische wurde er zum Begründer des

arabisch-islamischen Liberalismus, einer

Strömung, die es bis ins 20. Jahrhundert
gab, und die seither untergegangen ist.

Immerhin gibt es auch Komponenten des

Der islamische

Rationalismus hat den

Europäern den Weg

zum Geist des antiken

Athen erschlossen.

¦

'• ¦

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 6/7, 2003 31



DOSSIER I POLYPHONIE DER KULTUREN

Eine starke Identität

ist eine Voraussetzung

für den Erfolg des

Dialogs zwischen den

Zivilisationen.

heutigen Islam, die für Europa wegweisend

sem könnten. Die Muslime haben ein
stark entwickeltes Selbstbewusstsein, eine

Identität, die auf gemeinsamen Werthaltungen

beruht. Demgegenüber haben die

Europäer eme sehr schwache zivüisatori-
sche Identität. Das äussert sich auf allen

Ebenen; zum Beispiel in der Kultur und
in der moraUschen Praxis, vor aUem durch
kulturrelativistische Selbstverleugnung.
Die Europäer stehen nicht voU zu ihren
Werten. Es ist kein ZufaU, dass sie auch unter

einem Bevölkerungsrückgang leiden.
Eine starke, auf gesundem Selbstbewusstsein

und gemeinsamen Werthaltungen
beruhende Identität ist nichts Negatives.
Im Gegenteü, man kann zu semen eigenen
Werten stehen und trotzdem Fremdem

gegenüber offen bleiben. Eine starke Identität

ist eme Voraussetzung für den Erfolg
des Dialogs zwischen den ZivUisationen.

bemühen, Konflikte zu analysieren und so

zu formuUeren, dass sie durch wechselseitiges

Lehren und Lernen lösbar werden.
Neben der Funktion der Konfliktlösung
soü der Dialog zwischen den Zivilisationen

der Suche nach einem gemeinsamen
Werte-Konsens dienen. ¦

1 •»

Weniger Arroganz, mehr Selbstbewusstsein

Die Europäer neigen gegenüber dem Islam

dazu, von einem Extrem ins andere zu
faUen. Sie schwanken zwischen Arroganz
und Selbstverleugnung. Ein Europäer, der

arrogant ist, löst Angst aus; ein Europäer,
der sich schlecht macht und seme Zivüisation

verleugnet, weckt Mitleid. Es gibt zwei
Formen des Dialogs, die heute überaU in
Europa stattfinden und die problematisch
sind: Das eine Dialogmuster beginnt damit,
dass die Muslime sagen: «Uns geht es heute

schlecht, und ihr Europäer seid schuld
daran.» Das ist eine ungerechtfertigte
Schuldzuweisung. Die Europäer hören in
diesem FaUe zu und wehren sich nicht. Sie

geben sogar zu, dafür verantwortlich zu

sein, dass es den Muslimen schlecht gehe.

Ungerechtfertigte Schuldzuweisung wird
mit ungerechtfertigter Selbstbezichtigung
beantwortet. Das ist kern Dialog.

Ein anderes Dialogmuster, dasjenige
der Kirchen, führt ebenfaUs in die Irre. Sie

voUziehen zwar gemeinsame Rituale,
zelebrieren die Gemeinsamkeit im Kultischen
und ZeremonieUen, beten und schlachten
auch Tiere, aber sie meiden den wirklichen

Dialog der Standpunkte und
Argumente. Ein echter Dialog muss sich darum

52 Nr. 6/7, 2003 SCHWEIZER MONATSHEFTE


	Der Beitrag des Islam zur Kultur Europas : Abwehr und Kulturaustausch

