
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 6-7

Artikel: Ex occidente luxus : im Materialismus des Okzidents geht der
Lebenssinn verloren

Autor: Schöttli, Urs W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KOMMENTARE I Urs W. Schöttli

Ex occidente luxus
Im Materialismus des Okzidents geht der Lebenssinn verloren

Der Okzident hat seine Seele verkauft, da ihm seine Metaphysik und Kultur verlorengegangen ist.

Ihm fehlt, so argumentiert der Autor, das Nebeneinander von materiellem Streben undspiritueller
Identität, wie es etwa in den asiatischen Kulturen und Religionen zum Ausdruck kommt.

Urs W. Schöttli

Es gibt zwischen dem Okzident und den nichtwestlichen

Kulturen einen Zusammenprall, der sich sehr

wohl als unerbittlicher Überlebenskampf rivalisierender

Zivilisationen deuten lässt. Im Westen gehört es

zur politischen Korrektheit, dies wider alle Realität zu
verneinen. Wer dennoch die Omen des neuen Zeitalters

zu erkennen vermag, huldigt häufig dem
beruhigenden Glauben, man könne sich aus diesem Konflikt
nach dem Motto des trendigen Multikulti «seid alle

nett miteinander» heraushalten.
Rascher als man es erwarten konnte, wird im

dritten Jahrtausend immer deutlicher bewusst, dass

die Vormacht der Ökonomie eine Chimäre ist, die der

Westen, nachdem er seinen Blutrausch in zweihundert

Jahren Kolonialismus und nach zwei Weltkriegen
saturiert hatte, der gesamten Welt verordnen wollte.
Kaum ein Jahrzehnt vermochten sich nach dem Fall

der Berliner Mauer die Illusionen der new economy
und des «Endes der Geschichte» zu halten, bevor die

Menschheit wieder zu ihrem jahrtausendealten
courant normal von Krieg, Not und Seuche zurückkehrte.
Nur Menschen, die ihre Augen gegenüber dem Elend

einer aus der Transzendenz völlig herausgelösten
condition humaine zu verschliessen vermochten, konnten

dem Wahn verfallen, die menschliche Existenz auf
das Fressen (und immer mehr Fressen) zu reduzieren.

In den hausgemachten Grabenkämpfen zwischen

Marxisten, Sozialisten und Liberalen verharrend,
sitzt der Okzident nun in der Falle - ohne Metaphysik

und mit einer Kultur, die sich im Konsum und
im Alibi öffentlich finanzierter Museen, Opern und
Theater erschöpft.

Fortschrittsglaube des Okzidents bezieht sich

inzwischen nicht mehr auf die Verbesserung der
menschlichen Natur, sondern nährt sich nur noch von
der Anhebung der physischen Lebensbequemlichkeiten

einer kleinen Minorität der Weltbevölkerung.
Damit liess sich für längere Zeit die mephistophelische
Wette um das nachhaltige Glück übertünchen. Mit
diesem Deal wurde die Seele im wahrsten Sinn ver¬

kauft, um dafür physischen Komfort zu bekommen.

Nirgendwo lässt sich dies deutlicher erkennen als

In den hausgemachten Grabenkämpfen zwischen

Marxisten, Sozialisten und Liberalen verharrend,

sitzt der Okzident nun in der Falle.

bei der Rentendebatte, die derzeit alle westlichen

Konsumgesellschaften umtreibt. Die Menschen

sorgen sich um drohende finanzielle Engpässe und

Leistungskürzungen, statt sich um Grundsatzfragen
des Lebenssinns und der Würde im durch die Zunahme

der Lebenserwartung länger werdenden Lebensabend

zu kümmern. Man würde dann vielleicht erkennen,
dass die Neurose, welche die westliche Gesellschaft

gegenüber Alter, Krankheit und Tod entwickelt
hat, viel schmerzhafter und inhumaner ist als jede

Rentenkürzung.

Rückbesinnung auf Transzendenz

Die Schnelllebigkeit unserer Zeit manifestiert sich in
der Schlagzeilenmentalität, welcher das kollektive
Gedächtnis verfallen ist. Weil die Vergangenheit
immer rascher vom Bildschirm gestrichen wird, entsteht
der Eindruck, dass die Zeitläufte immer bedrohlicher
und komplexer würden. Man hat die schwierigen und

gefährlichen Zeiten des Kalten Kriegs vergessen und

verdrängt, und denkt nun, dass die Welt noch nie

so unsicher war wie nach dem 11. September 2001.

Tatsache ist, dass die Bedrohungen neue Gesichter

bekommen haben, dass sich jedoch an der permanenten

Existenzgefährdung, unter welcher der Mensch zu

leben hat, nichts geändert hat. Im Grunde genommen
ist der offene Konflikt, in welchem sich der Westen

mit der islamischen Welt befindet, heilsamer als die

frühere Rivalität mit einem ebenfalls durch okzidenta-

len Materialismus geprägten Ostblock. Die Besinnung
auf die Ursachen dieses neu-alten Konflikts sollten im

Nr. 6/7,2003 SCHWEIZER MONATSHEFTE



KOMMENTARE I Urs W. Schöttli

Westen das Bewusstsein fördern, dass die Menschen

hier durch die ausschliessliche Fokussierung auf die
materiellen Lebensumstände schon lange in eine

Sackgasse gelangt sind und dass es an der Zeit ist, sich auf
die transzendentalen Werte des menschlichen Lebens

zu besinnen.

Zur Natur der menschlichen Existenz gehört die

beständige Auseinandersetzung mit der Polarität von
Materialismus und Immaterialismus, Immanenz und
Transzendenz, Realismus und Idealismus. Im
Verlaufe der neuzeitlichen Geschichte des Okzidents

obsiegte die Position des tertium non datur, der
Unvereinbarkeit beziehungsweise Unauflösbarkeit
dieser Gegensätze. Die im 19. Jahrhundert entstehende

Industriegesellschaft, die sich dezidiert für
Materialismus, Realismus und Immanenz entschieden

hatte, konnte demzufolge in der Religion nurmehr ein
Überbleibsel aus abergläubischen Zeiten und in der

Kultur eine angenehme, aber letztlich unproduktive
Beigabe zum Leben sehen. Lange Zeit galt dies als der

erfolgreichste Weg zur Akkumulation von privatem
und kollektivem Reichtum. Die sich in alle Teile der
Welt ausbreitenden europäischen Kolonialimperien
schienen dies zu bestätigen, wobei geflissentlich
übersehen wurde, dass es die militärische, und nicht
die ökonomische oder technologische Übermacht

des Westens war, die es ihm erlaubte, grosse Teile
Asiens und Afrikas zu unterwerfen und auszubeuten.

Praktiziertes Nebeneinander

In Tat und Wahrheit gibt es einen ganz anderen Weg,
den man als das Nebeneinander von materiellem
Streben und spiritueller Identität bezeichnen könnte.
Die Fähigkeit zu diesem fruchtbaren Nebeneinander

manifestiert sich in besonders ausgeprägter Weise in
den asiatischen Kulturen und Religionen. Es seien hier
zwei aufschlussreiche Beispiele, der Hinduismus und
der Schintoismus, kurz beleuchtet, welche die
indische beziehungsweise die japanische Kultur massgeblich

geprägt haben. In beiden Fällen handelt es sich

um Religionen, die weder einen einzigen allmächtigen
Gott noch absolute Unterordnung der Gläubigen
reklamieren. Der Hindu kann auch in Kultstätten
anderer Religionen seiner Andacht nachgehen, und der
Schintoismus koexistiert mit dem Buddhismus. Eine

grosse Mehrheit der Japaner bekennt sich zu beiden

Religionen. Ferner kennen Hinduismus und Schintoismus

keine kirchlichen Hierarchien und Katechismen

wie der Katholizismus und keine Kanzeln und Predigten

wie der Protestantismus. Der Gläubige ist völlig
auf sich selbst zurückgeworfen, frei, aber natürlich

auch für sich selbst verantwortlich. Das Konzept einer
Pflichtabgabe, ja gar einer durch den Staat erhobenen

Kirchensteuer, ist sowohl dem Hinduismus als auch
dem Schintoismus völlig fremd. Bezahlt werden die

Dienstleistungen, die man beansprucht, sei es eine
Taufe oder ein anderes, aus besonderem Anlass

gewünschtes Ritual im Schrein oder im Tempel.

Die Menschen sorgen sich um drohende finanzielle

Engpässe und Leistungskürzungen, statt sich

um Grundsatzfragen des Lebenssinns zu kümmern.

Die Pragmatik des Hinduismus und Schintoismus

prägt die indische und die japanische Kultur. Japans

einzigartige Adaption an die Moderne, die es während

der Meiji Restauration erfolgreich umzusetzen

vermochte, war nur dank der Pragmatik des Schintoismus

möglich. Es ist aufschlussreich, dass Japan in die

Katastrophe seines kurzlebigen Imperialismus stürzte,
als es den Westen nicht nur in seinen technologischen
und institutionellen Errungenschaften, sondern auch

in seiner Mentalität imitierte, den Schintoismus zur
Staatsreligion erklärte und den gottgleichen Kaiser auf
die kümmerliche Figur eines Wilhelm II reduzierte.
Nach der Niederlage im zweiten Weltkrieg entledigte
man sich dieser Fehlentwicklung rasch, imd die Religion

kehrte ins Reich des Privaten zurück, wo sie schon

immer hingehört hatte.

Schintoismus und Buddhismus haben zusammen

mit einem guten Schuss Konfuzianismus und Taois-

mus das japanische Ethos geprägt. Auf ihm gründet
der eigentümliche contrat social, den das

Nachkriegsjapan mit grossem Erfolg realisiert hat. Dieser

Gesellschaftsvertrag sorgte dafür, dass sich Japan
nach der Katastrophe des Imperiums ohne die Brüche

an die Spitze der technologischen Entwicklung
und der Weltwirtschaft katapultieren konnte. Dieser

Gesellschaftsvertrag, der auf einem einzigartigen quid
pro quo von kollektiver Sicherheit und individueller
Leistungsbereitschaft beruht, wird auch jene westlichen

Analytiker Lügen strafen, die vorschnell einen
sozio-ökonomischen Abstieg Japans prognostizieren.

Individualismus und Weltoffenheit

Eine arrogante westliche Welt, die sich angewöhnt
hatte, Indien mit Massenarmut und Katastrophen
gleichzusetzen, hat in den letzten Jahren den
überraschenden Aufstieg des Landes zur «Software Super-

SCHWEIZER MONATSHEFTE Nr. 6/7, 2003



KOMMENTARE I Urs W. Schöttli

macht» zur Kenntnis nehmen müssen. Diese Entwicklung,

die sich bemerkenswerterweise vor allem im
stark hinduistisch geprägten Westen und Süden des

Landes abspielt, hat entscheidend mit dem Ethos des

Hinduismus zu tun. Dieses wird zum einen vom unter
allen Weltreligionen wohl radikalsten Individualismus,
und zum andern von einer in der Religion angelegten,

aussergewöhnlichen Weltoffenheit geprägt. Die

kollektivistische Denkweise der monotheistischen

Religionen liegt dem Hinduismus völlig fern, und mit
seiner Toleranz bei Ritualen und Glaubensinhalten

gibt er dem einzelnen Gläubigen selbst in letzten

Dingen einen Ermessensspielraum, der in den meisten

Religionen und Konfessionen durch eine obrigkeitlich
verfügte Dogmatik drastisch eingeschränkt wird.

Die indische und die japanische Kultur tragen in
ausserordentlichem Masse dem Wesen, der Natur
des Menschen Rechnung und setzen ihn nicht den

dies- und jenseitigen Zwängen aus, die ihn in vom
Monotheismus geprägten Kulturen zum emotionalen

Krüppel werden lassen. Nirgendwo lässt sich dies

eindrücklicher zeigen als bei der Einstellung zum Tod.

Jenseits aller Betriebsamkeit, die letztlich nur dazu

dient, vom beschwerlichen Warten auf das Ende

abzulenken, und die, so man zu den Glücklichen zählt,
das Leben eine Zeit lang lebenswert machen kann, ist
das Menschsein nichts anderes als das Bewusstsein
des Todes. Die Konfrontation des Individuums mit
seiner Sterblichkeit prägt sein Leben, so es sich aus der

Dumpfheit von Gewohnheit und Verdrängung zu

lösen vermag. Den Tod mit der Vorstellung einer Sünde,

gar einer Erbsünde zu verbinden, ist aus dieser Sicht

wohl die verhängnisvollste intellektuelle Fehlleistung,
welcher die Menschheit je hat anheimfallen können.

Der Tod als das schlechthin Private

Der Mensch in seiner animalischen Existenz hat na-

turgemäss Angst vor dem Tod, da dieser das

Überleben der Gattung bedroht. Etwas ganz anderes ist
die Todesangst, die das Individuum als intellektuell
bewusstes Wesens heimsucht. Im Mittelpunkt der

westlich geprägten Neuzeit steht die Vorstellung von
der Mündigkeit des Menschen. Als Bürger, als Gestalter

seines Lebens und seiner Umwelt, als Konsument
soll er mündig sein können. Verfassungen,

Erziehungstheorien und Wirtschaftslehren orientieren sich

an diesem noblen Ziel. Das Fatale an der Entwicklung
im Okzident besteht darin, dass sie an der wichtigsten

Aufgabe, der Mündigkeit zum Tod, gescheitert
ist. Ausgerechnet beim Ereignis, welches das Leben

des Menschen am nachhaltigsten prägt, verfällt der

Westen in die Verdrängung, in Atavismen, welche die

schlimmste aller Unmündigkeiten nach sich ziehen. Es

erklärt sich diese Entwicklung daraus, dass ungeachtet
aller Säkularisierung der Okzident bei einem
Todesverständnis verharrt, dem die lichte Freiheit, die aus

den asiatischen Religionen zu gewinnen ist, abgeht.

Ahnenverehrung, Wiedergeburt und Nirwana sind

zutiefst humanistische Konzepte, mit der unvermeid-

Das Fatale an der Entwicklung im Okzident

besteht darin, dass sie an der wichtigsten Aufgabe,

der Mündigkeit zum Tode, gescheitert ist.

liehen Sterblichkeit des Menschen umzugehen. Hölle,

Himmel, Erbsünde und Jüngstes Gericht sind
demgegenüber zutiefst menschenfeindlich und das Resultat

einer verhängnisvollen Fehlentwicklung des menschlichen

Geistes. In Asien ist der Tod als das schlechthin
Private der Obrigkeit entzogen. Es gibt keine geistlichen

Würdenträger, die für sich beanspruchen
können, darüber mitzubestimmen, was mit einem nach

dem Tode geschieht. Die Ahnenverehrung integriert
den Tod in den Clan, in die Grossfamilie und nimmt
ihm dadurch die Vereinsamung, in welche die
Christenmenschen durch das Warten auf den Jüngsten Tag

gestürzt werden. Wiedergeburt und Nirwana nehmen
dem Tod den Schrecken, der ihm durch die Höllenqualen

der Monotheisten angehängt wird. Die von der

westlichen Moderne reklamierte Herausführung des

Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit

muss, so kann beim Anbruch eines neuen, von
nichtwestlichenKulturen bestimmten Zeitalters einmal

mehr festgestellt werden, Stückwerk bleiben, solange

der Okzident nicht mit dem Tod ins reine kommt. ¦

Urs W. Schöttli wurde 1948 in Basel geboren. Nach dem Philosophiestudium an

der Universität Basel war er von 1978 bis 1982 Generalsekretär und von 1983 bis

1994 Geschäftsführender Vizepräsident der Liberalen Internationalen. 1983 bis

1990 war er Korrespondent der «Neuen ZürcherZeitung» in Indien, 1998 bis 2001 in

Japan, und seit 2002 berichtet er aus China.

10 Nr. 6/7, 2003 SCHWEIZER MONATSHEFTE


	Ex occidente luxus : im Materialismus des Okzidents geht der Lebenssinn verloren

