Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 5

Buchbesprechung: Sachbuch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinz Hug,

geboren 1944, studierte
Germanistik und Ge-
schichte an der Univer-
sitat Zirich. Seit 1984
arbeitet er als Literatur-
kritiker und Journalist.

1 Abdelwahab Meddeb,
Die Krankheit des
Islam. Aus dem Franzé-
sischen von Beate Thill
und Hans Thill. Wunder-
horn Verlag, Heidelberg
2002.

SAcHBUCH

DER MISSVERSTANDENE |SLAM

Auch Muslime verurteilen den Terrorakt des 11. September

Der aus Tunis stammende Abdelwahab Meddeb widerlegt die These,
der Islam widersetze sich grundsitzlich einer Trennung von Politik und
Religion. Der Islam ist fiir ihn keine Krankheit, aber er leidet an
Sfundamentalistischen Gruppierungen und an dem in Saudiarabien
vorherrschenden Wahabismus, Erscheinungen, die im Widerspruch zum
urspriinglichen kulturellen Reichtum des Islam stehen.

Um Missverstindnissen
vorzubeugen, macht Meddeb seine Posi-
tion zu terroristischer Gewalt gleich in den
ersten Sitzen des Buches' klar: «Das spekta-
kulire Attentat vom 11. September, das die
Vereinigten Staaten ins Herz traf, ist ein
Verbrechen. Ein Verbrechen, begangen von
Islamisten, Hihepunkt einer Serie von Ter-
rorakten mit stetig ansteigender Kurve, die
nach meinem Dafiirhalten im Jahr 1979 be-
ginnt, mit dem Triumph Khomeinis im Iran
und dem Einmarsch der sowjetischen Trup-
pen in Afghanistan.» Meddeb spricht dabei
keineswegs als nachtragender Konvertit des
Islam; seine Stellungnahme erfolgt aus der
Besorgnis um die Zukunft der islamischen
Religion und Kultur. Er identifiziert sich
in starkem Masse mit dem kulturellen
Reichtum des Islam, insbesondere mit
seiner spirituellen Tradition, die sich
hauptsichlich im Sufismus zeigt. Als «er-
klirter Realist, der mit beiden Beinen auf
dem Boden steht», sieht er sich in der Nach-
folge von Aristoteles, Voltaire und Kant.

Diese paradoxe Logik hat mit Meddebs
Biographie zu tun. Er ist 1946 geboren
und entstammt einer angesehenen Familie
von Gelehrten an der Zitouna-Universitit
in Tunis. Hier, und spiter in Paris, stu-
dierte er Literaturwissenschaft, Kunstge-
schichte und Archiologie. Danach war er
als Dozent in Europa, Amerika und in ara-
bischen sowie schwarzafrikanischen Lin-
dern titig. Bis 1988 leitete er den auf
arabische Literatur spezialisierten Verlag
«Sindbad». Er iibersetzte klassische und
moderne Texte aus dem Arabischen, vor al-

lem aus der islamischen Mystik (76n Arabi,
Bistami, Sobrawardi), und griindete 1995
die internationale Zeitschrift «Dédale».
Zwei seiner Romane, «Aya» (1986) und
«Talismano» (1987), die einige zentrale
Ideen des Essays vorwegnehmen, liegen
auch in deutscher Ubersetzung vor.

Meddeb widerlegt die im Westen hiufig
gehorte Auffassung, in vom Islam domi-
nierten Lindern gibe es keine Trennung
von Religiosem und Politischem. Uberdies
betrachtet Meddeb den Wahabismus, die
Spielart des Islam in Saudiarabien, als
eine der wichtigsten Triebkrifte des isla-
mischen Fundamentalismus. Meddebs Ar-
gumentation dient dem Beweis, dass die
Ereignisse des 11. September nicht Aus-
druck eines epochalen Zusammenstosses
der islamischen und westlichen Kultur
sind. Damit weist er Samuel Huntingtons
These vom «Clash of Civilisations» zuriick.
Unter anderem sieht er im Islam eine kom-
plexere Erscheinung, als Huntington glau-
ben macht. Dass die Kultur Europas zu
einem wichtigen Teil auf dem Islam be-
ruht, diese Tatsache vom Westen aber
weitgehend verdringt wird, gehort zu den
zentralen Konstanten in Meddebs Den-
ken. Eine der ersten Vorlesungen in seiner
wissenschaftlichen Karriere beschiftigte
sich mit «1001 Nacht» und deren Einfluss
auf die europiischen Literaturen.

Der terroristische Islamismus ist fiir
Meddeb die «Krankheit des Islam» -
Krankheit in dem Sinne, wie Voltaire die
Intoleranz als die Krankheit des Katholi-
zismus oder 7homas Mann den Nazismus

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

47



SACHBUCH

als die Krankheit der Deutschen bezeich-
nete. Im Islam ist diese Krankheit insofern
angelegt, als der Koran — wie die andern
zwei heiligen Biicher — «mit einem kriege-
rischen, fanatischen, gewaltvollen und ge-
fihrlichen Anteil» ausgestattet ist. Ob die-
ser Aspekt wie bei den Islamisten in den
Vordergrund riicke, hingt von der jeweili-
gen Koraninterpretation ab.

Interne und externe Einfliisse

In vier grossen Kapiteln zeigt Meddeb so-
wohl die islam-interne Entwicklung als
auch externe Faktoren auf, die zur heuti-
gen Situation gefiihrt haben. In den Kapi-
teliiberschriften werden seine Hauptthesen
fassbar.

«Der Islam hat den Machtverlust nicht
verkraftet»: Bis ins Zeitalter des Barock
waren die islamische Kultur, die arabische
Lebenswelt der westlichen an Qualitit und
Differenziertheit ebenbiirtig. Mit der Mo-
dernisierung grenzt sich Europa zuneh-
mend von den iibrigen Kulturen ab. Dass
in der islamischen Kultur auch Tendenzen
zur Modernisierung bestanden, zeigt Med-
deb an der «Entschleierung» der Frauen,
die erst vor kurzem wieder riickgingig ge-
macht wurde. Insgesamt aber fiihrte der
Modernisierungsprozess zur Verwestlichung
der Welt und — in der Zeit des europii-
schen Kolonialismus — zum weitgehenden
Machtverlust der islamischen Zivilisation.
Fiir die arabische Welt verschirfte sich die
Situation, als in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts eine Amerikanisierung an die
Stelle der Verwestlichung tritt. Zuriick
blieben Ressentiments als wichtigste sozial-
psychologische Triebkraft des Terrorismus.

«Genealogie des Fundamentalismus»: Die
unterschiedlich einflussreichen fundamen-
talistischen Tendenzen reichen weit in die
Geschichte des Islam zuriick. Meddeb be-
schreibt diese Entwicklung nicht nur, son-
dern befasst sich kritisch mit den jeweili-
gen Koraninterpretationen. Nirgendwo in
seinem Buch spricht Meddeb eine so deut-
liche Sprache wie in der Einschitzung des
Wahabismus: «Dank der mit Petrodollars

48 SCHWEIZER MONATSHEFTE  83. JAHR HEFT 5

Meddeb
betrachtet den
Wahabismus, die
Spielart des
Islams in
Saudiarabien, als
einen der
wichtigsten
Triebkréfte des
islamischen
Fundamentalis-

mus.

Bis ins Zeitalter
des Barock waren
die islamische
Kultur, die
arabische
Lebenswelt der
westlichen an
Qualitat und
Differenziertheit
ebenbirtig.

auf einen Schlag errungenen Macht konnten
die Saudis ihre primitive Ideologie verbrei-
ten, und uns um eine Zivilisation drmer ma-
chen, welche die Vilker des Islam iiber mehr
als tausend Jahre ihrer gedringten Ge-
schichte aufgebaut hatten.»

«Fundamentalismus kontra Okzident»:
Die fundamentalistischen Stromungen im
Islam unterscheiden sich deutlich in ihrem
Verhiltnis zum Westen. Im 19. Jahrhun-
dert beriefen sich die «Fundamentalisten»
in ihrem Kampf gegen arabische Despoten
auf das politische Erbe der europiischen
Aufklirung. Eine antiwestliche Haltung
entstand erst in den 1920er Jahren. Bei
dieser fundamentalistischen Zuriickwei-
sung geht es nicht allein um den Westen,
sondern um das Andere iiberhaupt. Die Fi-
xierung der Islamisten auf das Medina des
ersten Kalifen negiert jede Verschiedenar-
tigkeit und Vielfalt, sie bedeutet die «Ne-
gation des Lebens» selbst.

«Der Ausschluss des Islam durch den Wes-
ten»: Meddeb spricht hier nicht allein von
der Verunglimpfung der islamischen Zivi-
lisation durch den Westen («sobald der
Terrorismus von irgendeinem islamischen
Ort ausgeht, sieht man den Bezug auf diese
Kultur»). Er meint auch die Abwehr der is-
lamischen Anteile in der europiischen
Kultur selbst. «Integration des Islam auf der
gemeinsamen Biihne der Welt» heisst denn
auch Meddebs zentraler Vorschlag zur
Heilung der «Krankheit des Islam». Nai-
vitit ist Meddeb dabei fremd, ist er sich
doch bewusst, dass sowohl Verinderungen
in islamischen Lindern (Kenntnis der
eigenen Geschichte, Rechtsprechung, Bil-
dungssystem) als auch eine entschieden
andere Politik der USA im Nahostkonflikt
und gegeniiber Saudiarabien nicht so
schnell zu realisieren sind.

Meddeb verzichtet in seinem Essay auf
jede Verketzerung — sowohl des Islam als
auch des Westens. Eine Haltung, die sonst
nur wenigen Publikationen eigen ist.
Diese Differenziertheit, diese fundierte
Kritik und Selbstkritik machen «Die
Krankheit des Islam» zu einer héchst anre-
genden Lektiire. 4



Richard E. Schneider
studierte in Erlangen,
Paris, Basel und in den
USA und schloss mit
dem M.A. ab. Er war Sti-
pendiat der Max-Planck-
Gesellschaft und ist
heute freiberuflich als
Wissenschaftsjournalist
fiir Medizin und Geistes-
wissenschaften tatig.

Deutsch-schweizerischer
Kulturtransfer im 18.
Jahrhundert, hrsg. von
Carsten Zelle, zusam-
mengestellt von York-
Gothart Mix, Markus
Zenker und Simone Zur-
buchen, Wallstein-Ver-
lag, Gottingen 2002.

SACHBUCH

«DEUTSCH-SCHWEIZERISCHER KULTURTRANSFER

IM 18. JAHRHUNDERT?»

Von Kalendern, Kiinstlern und Wissenschaftern

Trotz der um 1750 bereits
rund 100 Jahre wihrenden Trennung der
Schweiz von Deutschland hatten im 18.
Jahrhundert beide Linder zahlreiche Ge-
meinsamkeiten. Beide Staaten waren poly-
zentrisch organisiert und bestanden aus
einem Aggregat kleiner, selbststindiger
und wenig integrierter politischer Einhei-
ten.

Als ein Prototyp deutsch-schweizeri-
schen Kulturaustauschs kann der aus Bern
gebiirtige Arzt und Dichter Albrecht von
Haller (1708-1777) gelten. An ihn adres-
sierte Immanuel Kant (1724—1804) aus
Kénigsberg eine wissenschaftliche Ab-
handlung iiber Leibniz. Damals lebte
das Universalgenie Haller als Professor
der Anatomie im niedersichsischen Got-
tingen, war gleichzeitig Chefredaktor
(1747-1753) der «Géttingischen Gelehr-
ten Anzeigen» und Mitglied der dor-
tigen wissenschaftlichen Akademie. Er
pflegte einen intensiven brieflichen Ge-
dankenaustausch iiber wirtschaftlich-po-
litische Themen mit dem herzoglich-
wiirttembergischen Geheimrat Eberhard
Friedrich von Gemmingen (1726-1791).
Auch heute noch mutet jene Thematik
durchaus modern und aktuell an: Tech-
nische Qualititen eines neuen Acker-
pflugs, Héhe von Entschidigungszahlun-
gen an Bauern bei Zwangsschlachtungen
von Vieh bei Seuchen usw. «Gips befordert
das Wachstums des Klees», — jener Rat Hal-
lers nach Wiirttemberg dokumentiert an-
schaulich einen wertvollen gegenseitigen
Erfahrungs- und Gedankenaustausch zwi-
schen zwei fortschrittlich interessierten
Experten.

Albrecht von Haller lobte die Schon-
heit der Schweizer Alpen- und Seenland-
schaften sowie die Bescheidenheit der
Bergbewohner schon bevor der Genfer
Philosoph jean-Jacques Rousseau (1712—
1778) das einfache Landleben der Sitten-
verderbnis der Stidte entgegensetzte. Mit
dem Ziircher Kontaktgenie Johann Kaspar
Lavater (1741-1801) pflegten der junge

Goethe und seine Adepten einen regen
Austausch.

Kulturhistorisch schon friith, im Jahr
1589, wird der «Hinkende Bote» erstmals
in der Literaturgeschichte erwihnt. Er
wird ein Vorbild fiir gleichnamige und
dhnlich orientierte Jahreskalender im ge-
samten alemannischen sowie im angren-
zenden franzésischen Sprachraum. Rund
60 verschiedene Kalender werden fiir den
Zeitraum von 1650-1850 in Basel, Belfort,
Bern, Colmar, Neuenburg, Schaffhausen
oder Vevis (Vevey) aufgefiihrt. Im franko-
phonen Sprachraum nannte man ihn
«Messager boiteux». In Ubersee wird jener
«Hinkende Bote» um 1830 als Vorbild fiir
franzésischsprachige Kalender in Kanada
genannt. Doch bereits zuvor, um das Jahr
1770, fand jenseits des grossen Teichs im
amerikanischen Cincinnati solcher
neuer «Hinkender Bote» in deutscher
Sprache Verbreitung.

Ohne falsche Scham tauschten damals
Kalenderredakteure ihre Themen aus.
Die alte, weithin bekannte Geschichte
vom «Unverhofften Wiedersehen» erschien
erstmals im «Basler Hinkenden Boten» des
Jahrgangs 1810. Bereits im darauf folgen-
den Jahr wurde sie in einer stilistischen
Uberarbeitung von Johann Peter Hebel
(1760-1826) in dessen neuem «Kalender
des Rheinlindischen Hausfreunds» in
Deutschland abgedruckt.

Im schweizerischen Trogen erschien seit
1771 ein «Alter und Neuer Appenzeller
Staats-, Kriegs- und Friedens-Calender».
Mit seinen reichen Identifikationsfeldern
zu «Geschichte, Mentalitit und Volk»
wurde er ein wichtiges Instrument der
Akkulturation und Alphabetisierung der
Menschen jenes Sprachraums. Als seiner-
zeit modernes «Who is Who» kann die
umfassende Liste von Schweizer Kiinstlern
und Kunstschaffenden gelten, die der Ziir-
cher Maler und Kunstexperte Johann Cas-
par Fiissli (1706-1782) in seiner «Ge-
schichte der besten Kiinstler in der Schweiz»
zusammenstellte. 4

ein

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

49



50

Stefana Sabin,
geboren 1955, studierte
in Los Angeles und
Frankfurt am Main und
promovierte mit einer
Arbeit Gber moderne
amerikanische Lyrik.
Sie ist Dozentin an den
Schulen des Deutschen
Buchhandels und freie
Mitarbeiterin bei der
NZZ.

Yossef Schwartz,
geboren 1965, studierte
an den Universitaten
von Jerusalem und Frei-
burg i. U. Er unterrich-
tet seit 2002 mittel-
alterliche Philosophie
an der Universitat von
Tel Aviv.

Lexikon des Mittel-
alters. 9 Béande.
Mit Abb., dtv,
Minchen 2002.

SACHBUCH

Die GEGENWART DER VERGANGENHEIT

Das Lexikon des Mittelalters als Taschenbuchausgabe

In der Postmoderne ist das
Mittelalter modern geworden. Als «ent-
fernter Spiegel» zeigt es die Reflexe der
fernen Vergangenheit bis in die nahe Ge-
genwart und erlaubt, Geschichte mit Ge-
schichten zu verdichten. Die Trivial- und
Unterhaltungsliteratur haben das Mittel-
alter ebenso entdeckt wie die postmoder-
nistische Experimentalliteratur und das
Sachbuch, und alle finden in der Medi-
dvistik, der Wissenschaft vom Micttelalter,
stetige Nahrung. Stellte Horst Fuhrmann
1996 fest: «Uberall ist Mittelalter», so pos-
tulierte 2002 Johannes Fried: «Die Aktu-
alitiit des Mittelalters». Tatsichlich werden
mittelalterliche Gestalten, Denkstromun-
gen und Ereignisse stets neu bewertet oder
in ihrer Bedeutung erst erkannt, werden
intellektuelle Zusammenhinge herausge-
arbeitet und so aus der stindigen Neudeu-
tung des Mittelalters Erkenntnisse iiber
aktuelle Sachverhalte destilliert.

Die Mischung aus Forschungsdrang und
Neugierde, sowie das auch in der Medi-
dvistik manifest werdende Bediirfnis nach
Uberschaubarkeit erreichte schliesslich ihren
Héhepunkt in einem grossangelegten lexi-
kographischen Projekt: Das Lexikon des
Mittelalters, das zuerst zwischen 1977 und
1998 erschien und jetzt als Taschenbuch-
ausgabe aufgelegt wurde. Es erschliesst
alle Wissensgebiete, Kunst- und Literatur-
geschichte, Philosophie und Religion,
Sozial- und Alltagsgeschichte, in der Zeit-
spanne zwischen Justinian und Luther:
9 Binde, 20000 Seiten, 100 Herausgeber
aus 15 Lindern, iiber 3000 Autoren, 12
Kilo. Im Vergleich zum «Dictionnaire
du Moyen Age» (Presses Universitaires de
France, 2002) hat das Lexikon des Mittel-
alters einen grosseren Blickwinkel, indem
es auch die arabischen, jiidischen, byzan-
tinischen und osteuropiischen Aspekte
beriicksichtigt. Dariiber hinaus integriert
es inhaldich auch problematische oder
kontroverse Standpunkte und neue Stro-
mungen der Mediidvistik.

Nachdem die Humanisten des 14. Jahr-
hunderts ein mittleres Zeitalter zwischen
der lateinischen Antike und der Neuzeit

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

ausgemacht hatten, entstand die Mittel-
alterforschung in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts: Gegen die Uniibersicht-
lichkeit der Gegenwart wurde als iibersicht-
liche Vergangenheit das Mittelalter ima-
giniert, und diese Imagination durch
philologische Untersuchungen und Quel-
lenforschung genihrt. Zwar wurde dabei
der Begriff «Mittelalter» von einem isthe-
tischen, sogar ideologischen, zu einem his-
torischen Begriff, aber er blieb eigentlich
immer unklar. Als kulturhistorisches Kon-
zept bezieht sich das Mittelalter auf geis-
tige Stromungen des 16. Jahrhunderts, wie
Humanismus, Renaissance, Reformation
und Sikularisierung. Die Renaissance griff
auf eine ideale heidnische, griechisch-
réomische Vergangenheit zuriick und stili-
sierte dabei das christliche Abendland zu
einer Nachfolgeerscheinung der klassischen
Epoche — europiisierte, sozusagen, die
imaginierte Vergangenheit und ignorierte
weitgehend die geisteshistorische Ent-
wicklung im byzantinischen und arabi-
schen Raum. Jedem postmodernistischen
Kulturbewusstsein zum Trotz bleibt eine
Definition des Mittelalters eurozentrisch.
Der Lexikon-Eintrag iiber das Mittelalter
macht deutlich, dass das Wort «Mittelal-
ter» den Bezug auf ein vorangegangenes,
urspriingliches Altertum impliziert, aus
dem es sich erneuert und so die Neuzeit
oder die Moderne hervorbringt, was wie-
derum die Beschrinkung auf das katholi-
sche Abendland bis zum Anfang des 16.
Jahrhunderts bedeutet.

Das Mittelalter ist die west- und mittel-
europiische Zivilisation zwischen dem 4.
und dem 15. Jahrhundert — und das ist,
was dieses Lexikon aufarbeitet. Von «Apo-
logetik» iiber «Hagiographie» bis «Zweifel»;
von Abaelard iiber Petrarca bis Peter
Zwicker; von Aachen iiber Epernay bis
Zypern werden mehr als tausend Jahre
Menschheitsgeschichte beschrieben und
analysiert. Das Lexikon des Mittelalters ist
tatsichlich ein grosses lexikographisches
Unternehmen und ein Standardwerk der
Mediivistik — das nun auch fiir Privatbib-
liotheken erschwinglich geworden ist. 4



	Sachbuch

