
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 5

Buchbesprechung: Sachbuch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SACHBUCH

Heinz Hug,

geboren 1944, studierte
Germanistik und
Geschichte an der Universität

Zürich. Seit 1984
arbeitet er als Literaturkritiker

und Journalist.
Der missverstandene Islam
Auch Muslime verurteilen den Terrorakt des 11. September

Der aus Tunis stammende Abdelwahab Meddeb widerlegt die These,

der Islam widersetze sich grundsätzlich einer Trennung von Politik und
Religion. Der Islam ist für ihn keine Krankheit, aber er leidet an
fundamentalistischen Gruppierungen und an dem in Saudiarabien
vorherrschenden Wahabismus, Erscheinungen, die im Widerspruch zum
ursprünglichen kulturellen Reichtum des Islam stehen.

1 Abdelwahab Meddeb,
Die Krankheit des

islam. Aus dem
Französischen von Beate Thill
und Hans Thill. Wunderhorn

Verlag, Heidelberg
2002.

Cm Missverständnissen
vorzubeugen, macht Meddeb seine Position

zu terroristischer Gewalt gleich in den

ersten Sätzen des Buches1 klar: «Das spektakuläre

Attentat vom 11. September, das die

Vereinigten Staaten ins Herz traf, ist ein
Verbrechen. Ein Verbrechen, begangen von
Islamisten, Höhepunkt einer Serie von
Terrorakten mit stetig ansteigender Kurve, die
nach meinem Dafürhalten im fahr 1979
beginnt, mit dem Triumph Khomeinis im Iran
und dem Einmarsch der sowjetischen Truppen

in Afghanistan.» Meddeb spricht dabei

keineswegs als nachtragender Konvertit des

Islam; seine Stellungnahme erfolgt aus der

Besorgnis um die Zukunft der islamischen

Religion und Kultur. Er identifiziert sich
in starkem Masse mit dem kulturellen
Reichtum des Islam, insbesondere mit
seiner spirituellen Tradition, die sich

hauptsächlich im Sufismus zeigt. Als
«erklärter Realist, der mit beiden Beinen auf
dem Boden steht», sieht er sich in der Nachfolge

von Aristoteles, Voltaire und Kant.
Diese paradoxe Logik hat mit Meddebs

Biographie zu tun. Er ist 1946 geboren
und entstammt einer angesehenen Familie
von Gelehrten an der Zitouna-Universität
in Tunis. Hier, und später in Paris,
studierte er Literaturwissenschaft, Kunstgeschichte

und Archäologie. Danach war er
als Dozent in Europa, Amerika und in
arabischen sowie schwarzafrikanischen
Ländern tätig. Bis 1988 leitete er den auf
arabische Literatur spezialisierten Verlag
«Sindbad». Er übersetzte klassische und
moderne Texte aus dem Arabischen, vor al¬

lem aus der islamischen Mystik (Ibn Arabi,
Bistami, Sohrawardi), und gründete 1995
die internationale Zeitschrift «Dedale».
Zwei seiner Romane, «Aya» (1986) und
«Talismano» (1987), die einige zentrale
Ideen des Essays vorwegnehmen, liegen
auch in deutscher Übersetzung vor.

Meddeb widerlegt die im Westen häufig
gehörte Auffassung, in vom Islam
dominierten Ländern gäbe es keine Trennung
von Religiösem und Politischem. Überdies
betrachtet Meddeb den Wahabismus, die
Spielart des Islam in Saudiarabien, als

eine der wichtigsten Triebkräfte des
islamischen Fundamentalismus. Meddebs

Argumentation dient dem Beweis, dass die
Ereignisse des 11. September nicht
Ausdruck eines epochalen Zusammenstosses
der islamischen und westlichen Kultur
sind. Damit weist er Samuel Huntingtons
These vom «Clash of Civilisations» zurück.
Unter anderem sieht er im Islam eine
komplexere Erscheinung, als Huntington glauben

macht. Dass die Kultur Europas zu
einem wichtigen Teil auf dem Islam
beruht, diese Tatsache vom Westen aber

weitgehend verdrängt wird, gehört zu den
zentralen Konstanten in Meddebs Denken.

Eine der ersten Vorlesungen in seiner
wissenschaftlichen Karriere beschäftigte
sich mit «1001 Nacht» und deren Einfluss
auf die europäischen Literaturen.

Der terroristische Islamismus ist für
Meddeb die «Krankheit des Islam» -
Krankheit in dem Sinne, wie Voltaire die
Intoleranz als die Krankheit des Katholizismus

oder Thomas Mann den Nazismus

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 47



SACHBUCH ISLAM

als die Krankheit der Deutschen bezeichnete.

Im Islam ist diese Krankheit insofern
angelegt, als der Koran - wie die andern
zwei heiligen Bücher — «mit einem
kriegerischen, fanatischen, gewaltvollen und
gefährlichen Anteil» ausgestattet ist. Ob dieser

Aspekt wie bei den Islamisten in den

Vordergrund rückt, hängt von der jeweiligen

Koraninterpretation ab.

Interne und externe Einflüsse

In vier grossen Kapiteln zeigt Meddeb
sowohl die islam-interne Entwicklung als

auch externe Faktoren auf, die zur heutigen

Situation geführt haben. In den
Kapitelüberschriften werden seine Hauptthesen
fassbar.

«Der Islam hat den Machtverlust nicht
verkraftet»: Bis ins Zeitalter des Barock
waren die islamische Kultur, die arabische
Lebenswelt der westlichen an Qualität und
Differenziertheit ebenbürtig. Mit der
Modernisierung grenzt sich Europa zunehmend

von den übrigen Kulturen ab. Dass

in der islamischen Kultur auch Tendenzen

zur Modernisierung bestanden, zeigt Meddeb

an der «Entschleierung» der Frauen,
die erst vor kurzem wieder rückgängig
gemacht wurde. Insgesamt aber führte der
Modernisierungsprozess zur Verwestlichung
der Welt und — in der Zeit des europäischen

Kolonialismus — zum weitgehenden
Machtverlust der islamischen Zivilisation.
Für die arabische Welt verschärfte sich die
Situation, als in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts eine Amerikanisierung an die
Stelle der Verwestlichung tritt. Zurück
blieben Ressentiments als wichtigste
sozialpsychologische Triebkraft des Terrorismus.

«Genealogie des Fundamentalismus»: Die
unterschiedlich einflussreichen
fundamentalistischen Tendenzen reichen weit in die
Geschichte des Islam zurück. Meddeb
beschreibt diese Entwicklung nicht nur,
sondern befasst sich kritisch mit den jeweiligen

Koraninterpretationen. Nirgendwo in
seinem Buch spricht Meddeb eine so deutliche

Sprache wie in der Einschätzung des

Wahabismus: «Dank der mit Petrodollars

Meddeb

betrachtet den

Wahabismus, die

Spielart des

Islams in

Saudiarabien, als

einen der

wichtigsten

Triebkräfte des

islamischen

Fundamentalis¬

mus.

Bis ins Zeitalter

des Barock waren

die islamische

Kultur, die

arabische

Lebenswelt der

westlichen an

Qualität und

Differenziertheit

ebenbürtig.

aufeinen Schlag errungenen Macht konnten
die Saudis ihre primitive Ideologie verbreiten,

und uns um eine Zivilisation ärmer
machen, welche die Völker des Islam über mehr
als tausend fahre ihrer gedrängten
Geschichte aufgebaut hatten. »

«Fundamentalismus kontra Okzident»:
Die fundamentalistischen Strömungen im
Islam unterscheiden sich deutlich in ihrem
Verhältnis zum Westen. Im 19. Jahrhundert

beriefen sich die «Fundamentalisten»
in ihrem Kampf gegen arabische Despoten
auf das politische Erbe der europäischen
Aufklärung. Eine antiwestliche Haltung
entstand erst in den 1920er Jahren. Bei
dieser fundamentalistischen Zurückweisung

geht es nicht allein um den Westen,
sondern um das Andere überhaupt. Die
Fixierung der Islamisten auf das Medina des

ersten Kalifen negiert jede Verschiedenartigkeit

und Vielfalt, sie bedeutet die
«Negation des Lebens» selbst.

«Der Ausschluss des Islam durch den

Westen»: Meddeb spricht hier nicht allein von
der Verunglimpfung der islamischen
Zivilisation durch den Westen («sobald der
Terrorismus von irgendeinem islamischen
Ort ausgeht, sieht man den Bezug aufdiese

Kultur»). Er meint auch die Abwehr der
islamischen Anteile in der europäischen
Kultur selbst. «Integration des Islam aufder

gemeinsamen Bühne der Welt» heisst denn
auch Meddebs zentraler Vorschlag zur
Heilung der «Krankheit des Islam».
Naivität ist Meddeb dabei fremd, ist er sich
doch bewusst, dass sowohl Veränderungen
in islamischen Ländern (Kenntnis der

eigenen Geschichte, Rechtsprechung,
Bildungssystem) als auch eine entschieden
andere Politik der USA im Nahostkonflikt
und gegenüber Saudiarabien nicht so

schnell zu realisieren sind.
Meddeb verzichtet in seinem Essay auf

jede Verketzerung — sowohl des Islam als

auch des Westens. Eine Haltung, die sonst
nur wenigen Publikationen eigen ist.
Diese Differenziertheit, diese fundierte
Kritik und Selbstkritik machen «Die
Krankheit des Islam» zu einer höchst
anregenden Lektüre.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5



SACHBUCH

Richard E. Schneider
studierte in Erlangen,
Paris, Basel und in den
USA und schloss mit
dem M.A. ab. Er war
Stipendiat der Max-Planck-

Gesellschaft und ist
heute freiberuflich als

Wissenschaftsjournalist
für Medizin und
Geisteswissenschaften tätig.

«Deutsch-schweizerischer Kulturtransfer
im 18. Jahrhundert»
Von Kalendern, Künstlern und Wissenschaftern

Deutsch-schweizerischer
Kulturtransfer im 18.

Jahrhundert, hrsg. von

Carsten Zelle,
zusammengestellt von York-

Gothart Mix, Markus

Zenker und Simone Zur-

buchen, Wallstein-Verlag,

Göttingen 2002.

/rotz der um 1750 bereits
rund 100 Jahre währenden Trennung der
Schweiz von Deutschland hatten im 18.

Jahrhundert beide Länder zahlreiche
Gemeinsamkeiten. Beide Staaten waren poly-
zentrisch organisiert und bestanden aus
einem Aggregat kleiner, selbstständiger
und wenig integrierter politischer Einheiten.

Als ein Prototyp deutsch-schweizerischen

Kulturaustauschs kann der aus Bern
gebürtige Arzt und Dichter Albrecht von
Haller (1708-1777) gelten. An ihn adressierte

Immanuel Kant (1724—1804) aus

Königsberg eine wissenschaftliche
Abhandlung über Leibniz. Damals lebte
das Universalgenie Haller als Professor
der Anatomie im niedersächsischen
Göttingen, war gleichzeitig Chefredaktor
(1747—1753) der «Göttingischen Gelehrten

Anzeigen» und Mitglied der
dortigen wissenschaftlichen Akademie. Er
pflegte einen intensiven brieflichen
Gedankenaustausch über wirtschaftlich-politische

Themen mit dem herzoglich-
württembergischen Geheimrat Eberhard
Friedrich von Gemmingen (1726—1791).
Auch heute noch mutet jene Thematik
durchaus modern und aktuell an:
Technische Qualitäten eines neuen Ackerpflugs,

Höhe von Entschädigungszahlungen

an Bauern bei Zwangsschlachtungen
von Vieh bei Seuchen usw. «Gips befördert
das Wachstums des Klees», — jener Rat Hallers

nach Württemberg dokumentiert
anschaulich einen wertvollen gegenseitigen
Erfahrungs- und Gedankenaustausch
zwischen zwei fortschrittlich interessierten
Experten.

Albrecht von Haller lobte die Schönheit

der Schweizer Alpen- und Seenlandschaften

sowie die Bescheidenheit der

Bergbewohner schon bevor der Genfer
Philosoph Jean-facques Rousseau (1712-
1778) das einfache Landleben der
Sittenverderbnis der Städte entgegensetzte. Mit
dem Zürcher Kontaktgenie Johann Kaspar
Lavater (1741-1801) pflegten der junge

Goethe und seine Adepten einen regen
Austausch.

Kulturhistorisch schon früh, im Jahr
1589, wird der «Hinkende Bote» erstmals
in der Literaturgeschichte erwähnt. Er
wird ein Vorbild für gleichnamige und
ähnlich orientierte Jahreskalender im
gesamten alemannischen sowie im angrenzenden

französischen Sprachraum. Rund
60 verschiedene Kalender werden für den
Zeitraum von 1650-1850 in Basel, Beifort,
Bern, Colmar, Neuenburg, Schaffhausen
oder Vevis (Vevey) aufgeführt. Im
frankophonen Sprachraum nannte man ihn
«Messager boiteux». In Übersee wird jener
«Hinkende Bote» um 1830 als Vorbild für
französischsprachige Kalender in Kanada

genannt. Doch bereits zuvor, um das Jahr
1770, fand jenseits des grossen Teichs im
amerikanischen Cincinnati ein solcher

neuer «Hinkender Bote» in deutscher
Sprache Verbreitung.

Ohne falsche Scham tauschten damals
Kalenderredakteure ihre Themen aus.
Die alte, weithin bekannte Geschichte

vom «Unverhofften Wiedersehen» erschien
erstmals im «Basler Hinkenden Boten» des

Jahrgangs 1810. Bereits im darauffolgenden

Jahr wurde sie in einer stilistischen
Überarbeitung von Johann Peter Hebel

(1760-1826) in dessen neuem «Kalender
des Rheinländischen Hausfreunds» in
Deutschland abgedruckt.

Im schweizerischen Trogen erschien seit
1771 ein «Alter und Neuer Appenzeller
Staats-, Kriegs- und Friedens-Calender».
Mit seinen reichen Identifikationsfeldern
zu «Geschichte, Mentalität und Volk»
wurde er ein wichtiges Instrument der
Akkulturation und Alphabetisierung der
Menschen jenes Sprachraums. Als seinerzeit

modernes «Who is Who» kann die
umfassende Liste von Schweizer Künstlern
und Kunstschaffenden gelten, die der Zürcher

Maler und Kunstexperte Johann Caspar

Füssli (1706-1782) in seiner
«Geschichte der besten Künstler in der Schweiz»

zusammenstellte.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFTS 49



SACHBUCH

Stefana Sabin,
geboren 1955, studierte
in Los Angeles und

Frankfurt am Main und

promovierte mit einer
Arbeit über moderne

amerikanische Lyrik.
Sie ist Dozentin an den

Schulen des Deutschen
Buchhandels und freie
Mitarbeiterin bei der
NZZ.

Yossef Schwartz,
geboren 1965, studierte
an den Universitäten
von Jerusalem und Freiburg

i. Ü. Er unterrichtet

seit 2002
mittelalterliche Philosophie
an der Universität von
Tel Aviv.

Die Gegenwart der Vergangenheit
Das Lexikon des Mittelalters als Taschenbuchausgabe

Lexikon des
Mittelalters. 9 Bände.

Mit Abb., dtv,
München 2002.

In der Postmoderne ist das

Mittelalter modern geworden. Als
«entfernter Spiegel» zeigt es die Reflexe der
fernen Vergangenheit bis in die nahe

Gegenwart und erlaubt, Geschichte mit
Geschichten zu verdichten. Die Trivial- und
Unterhaltungsliteratur haben das Mittelalter

ebenso entdeckt wie die postmodernistische

Experimentalliteratur und das

Sachbuch, und alle finden in der
Mediävistik, der Wissenschaft vom Mittelalter,
stetige Nahrung. Stellte Horst Fuhrmann
1996 fest: «Überall ist Mittelalter», so
postulierte 2002 Johannes Fried: «Die Aktualität

des Mittelalters». Tatsächlich werden
mittelalterliche Gestalten, Denkströmungen

und Ereignisse stets neu bewertet oder
in ihrer Bedeutung erst erkannt, werden
intellektuelle Zusammenhänge herausgearbeitet

und so aus der ständigen Neudeutung

des Mittelalters Erkenntnisse über
aktuelle Sachverhalte destilliert.

Die Mischung aus Forschungsdrang und
Neugierde, sowie das auch in der
Mediävistik manifest werdende Bedürfnis nach
Überschaubarkeit erreichte schliesslich ihren
Höhepunkt in einem grossangelegten
lexikographischen Projekt: Das Lexikon des

Mittelalters, das zuerst zwischen 1977 und
1998 erschien und jetzt als Taschenbuchausgabe

aufgelegt wurde. Es erschliesst
alle Wissensgebiete, Kunst- und
Literaturgeschichte, Philosophie und Religion,
Sozial- und Alltagsgeschichte, in der

Zeitspanne zwischen Justinian und Luther:
9 Bände, 20 000 Seiten, 100 Herausgeber
aus 15 Ländern, über 3000 Autoren, 12

Kilo. Im Vergleich zum «Dictionnaire
du Moyen Age» (Presses Universitaires de

France, 2002) hat das Lexikon des Mittelalters

einen grösseren Blickwinkel, indem
es auch die arabischen, jüdischen,
byzantinischen und osteuropäischen Aspekte
berücksichtigt. Darüber hinaus integriert
es inhaltlich auch problematische oder
kontroverse Standpunkte und neue
Strömungen der Mediävistik.

Nachdem die Humanisten des 14.
Jahrhunderts ein mittleres Zeitalter zwischen
der lateinischen Antike und der Neuzeit

ausgemacht hatten, entstand die
Mittelalterforschung in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts: Gegen die Unübersichtlichkeit

der Gegenwart wurde als übersichtliche

Vergangenheit das Mittelalter ima-
giniert, und diese Imagination durch
philologische Untersuchungen und
Quellenforschung genährt. Zwar wurde dabei
der Begriff «Mittelalter» von einem
ästhetischen, sogar ideologischen, zu einem
historischen Begriff, aber er blieb eigentlich
immer unklar. Als kulturhistorisches Konzept

bezieht sich das Mittelalter auf geistige

Strömungen des 16. Jahrhunderts, wie
Humanismus, Renaissance, Reformation
und Säkularisierung. Die Renaissance griff
auf eine ideale heidnische, griechischrömische

Vergangenheit zurück und
stilisierte dabei das christliche Abendland zu
einer Nachfolgeerscheinung der klassischen

Epoche — europäisierte, sozusagen, die

imaginierte Vergangenheit und ignorierte
weitgehend die geisteshistorische
Entwicklung im byzantinischen und arabischen

Raum. Jedem postmodernistischen
Kulturbewusstsein zum Trotz bleibt eine
Definition des Mittelalters eurozentrisch.
Der Lexikon-Eintrag über das Mittelalter
macht deutlich, dass das Wort «Mittelalter»

den Bezug auf ein vorangegangenes,
ursprüngliches Altertum impliziert, aus
dem es sich erneuert und so die Neuzeit
oder die Moderne hervorbringt, was
wiederum die Beschränkung auf das katholische

Abendland bis zum Anfang des 16.

Jahrhunderts bedeutet.
Das Mittelalter ist die west- und

mitteleuropäische Zivilisation zwischen dem 4.
und dem 15. Jahrhundert - und das ist,
was dieses Lexikon aufarbeitet. Von
«Apologetik» über «Hagiographie» bis «Zweifel»;
von Abaelard über Petrarca bis Peter

Zwicker; von Aachen über Epernay bis

Zypern werden mehr als tausend Jahre

Menschheitsgeschichte beschrieben und
analysiert. Das Lexikon des Mittelalters ist
tatsächlich ein grosses lexikographisches
Unternehmen und ein Standardwerk der
Mediävistik — das nun auch für Privatbibliotheken

erschwinglich geworden ist.

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5


	Sachbuch

