
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)

Heft: 5

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Terence James Reed,

geboren 1937 in London,

ist seit 1963 als
Hochschullehrer an der
Universität Oxford tätig.
Er ist Mitglied der
British Academy, der
Göttinger Akademie der

Wissenschaften und des

Collegium Europaeum
Jena. Er ist u.a. Autor
des Standardwerks
• Thomas Mann: The

Uses of Tradition»,
Obersetzer von Heine

und Mitherausgeber der

neuen Thomas Mann

Ausgabe im S. Fischer
Verlag.

Animalisches beim Humanisten Thomas Mann
Transzendierung des Tierischen

• ich bin zu den Leuten freundlich. Ich setze
Einen steifen Hut aus nach ihrem Brauch.
Ich sage: Es sind ganz besonders riechende Tiere,
Und ich sage: Es macht nichts, ich bin es auch.»

Jo 1922 Bertolt Brechts
Bericht über seinen mit den Mitmenschen
geschlossenen Kompromiss. Er will sich
den äusserlich-gesellschaftlichen Bräuchen

anpassen, wobei er einsieht und zugleich
davon absieht, dass die Menschen durch
eine tiefere Gemeinsamkeit miteinander
verbunden sind. Es ist die nüchterne Sicht
eines Verhaltensforschers, für den von
höherer Warte gesehen der Mensch bloss
ein Tier unter anderen ist. Das
Gemeinsam-Tierische bedeutet also ein Gran
menschliche Solidarität unterhalb des

Politischen. Zum Humanismus, wie man ihn
gemeinhin versteht, fehlt aber der
hochherzige Ton, den Thomas Mann anzuschlagen

pflegt, wenn die Frage nach dem
Wesen des Menschen gestellt wird.

«Blonde Bestie» ohne Bestialität

Bei Thomas Manns erstem Denkmeister,
Nietzsche, wird der Mensch immer wieder
als Tier dargestellt. Höhepunkt der
Argumentation ist die Idealisierung der «blonden

Bestie», aus deren Grausamkeit bestenfalls
eine vitale Kulturerneuerung hervorgehen
sollte. Thomas Mann steht diesem Gedanken

skeptisch gegenüber. «Es ist wahr, die
(Blonde Bestie» spukt auch in meiner fugend-
dichtung, aber sie ist ihres bestialischen
Charakters so ziemlich entkleidet, und
übriggeblieben ist nichts als die Blondheit
zusammen mit der Geistlosigkeit.» Stimmt
es aber wirklich so ganz, dass in Thomas
Manns Frühwerk die Bestie verschwunden
wäre? Mag sein, dass seine Verwahrung für
die Novelle «Tonio Kroger» zutrifft, wo
allenfalls «das Leben in seiner verführerischen
Banalität» gefeiert wird. Doch lautet der

zentrale Gegensatz der Novelle nicht Geist
und Gesellschaft, sondern Geist und
Leben. Es weist in die Tiefe des Vitalen
hinab, wo die instinktiven Kraftreserven
der Gesellschaft liegen.

Wie sehr diese denn doch mit dem
Tierischen verquickt sind, zeigt sich,
sobald dem Bürger die Aura des Jugendlich-
Liebenswürdigen genommen wird und
eine Banalität zurückbleibt, die gar nicht
verführerisch ist. In der Novelle «Tristan»

legt schon Vater Klöterjahn eine fast tierische

Körperlichkeit an den Tag, aber sein
Aussehen und seine Handlungen, nebst
den «leicht schmatzenden Geräuschen im
Schlund», die seine Schilderung heimat-
lich-ostseeküstlicher Gerichte begleiten,
präludieren erst der Lebenskraft und dem

Appetit seines Sohns und Erben Anton,
dieses «Prachtstücks von einem Baby», das

«mit ungeheurer Energie und Rücksichtslosigkeit

seinen Platz im Leben eroberte und
behauptete». Dieses Kind «von exzessiver
Gesundheit .jverschlang gewaltige Mengen

von Milch und gehacktem Fleisch
und überliess sich in jeder Beziehung seinen
Instinkten». Am Schluss wächst sich der
kleine Klöterjahn zu einer Erscheinung
aus, die dem Schriftsteller Spinell nach
seiner hoch peinlichen Konfrontation mit
dessen Vater vollends den Garaus macht.
Mit dem animalischen Wohlbefinden sind
wir in der Nähe der zentralen
Tiermetapher der Lebensphilosophie, mit den
beinahe geschlossenen Augen kommt der
Löwe selbst zum Vorschein, mit dem klaffend

aufgerissenen Mund und dem rosigen
Gaumen, in dessen Tiefe man hinabsieht,
wohnen wir gleichsam der Fütterstunde
der grossen Katzen bei.

34 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5



KULTUR TIER UND KULTUR

Wohlgemerkt, auch Spinell wird
implizit als Tier gesehen, nur als

unterlegenes: Er verfolgt die klassische

Konfliktvermeidungsstrategie von Tieren, die
es nicht zum blutigen Austrag kommen

lassen wollen. Anders allerdings als

andere Tiere hat der unterlegene Mensch
ein neues Wertsystem ausgeklügelt, das

auf einen Aufstand gegen die Starken
hinausläuft, indem alles Wohlgeratene
und Siegreiche — alles ursprünglich «Gute»

— als «böse» neu etikettiert wurde. Darin

äussert sich derselbe Wille zur
Macht, der die Starken beseelt, nur will
sich der Schwache für seine Niederlage am
Sieger rächen, indem er ihn begrifflich
vernichtet und sich selber ethisch
aufwertet.

Entstellung der Ursprünglichen

Die Selbstzweifel Tonio Krögers sind im
Fall Spinells radikaler geworden. Hat sich
einmal der vertraute Gegensatz Künstler/
Bürger als ein Tierkonflikt entpuppt, hat
mithin das Aussenseitertum seine Wurzeln
weniger im vordergründig Sozialen als im
Vitalen (oder in dessen Fehlen), so haben
die hehren Erscheinungen Geist und
Literatur einen noch zweifelhafteren Eigenwert.

Sie sind nur mehr reaktive Phänomene,
Derivate, Entstellungen eines Ursprünglichen:

Einfach ausgedrückt, den
Vertretern des Geistes hängen die Trauben zu
hoch. Das Bewusstsein dieser wesentlichen
Zweitrangigkeit der Geistesphänomene
lässt sich beim frühen Thomas Mann nie

ganz übertönen.
Wie steht es aber um die Neubelebung

der Kultur durch die Wiederherstellung
der vitalen Kräfte? Auch Thomas Mann
liebäugelte in der Zeit um 1910 mit dem
Gedanken, man habe «alles, was irgend
gesund ist in uns, zu kultivieren». In
den Kriegsjahren 1914 bis 1918 hat er sich
denn auch eine härtere Weltanschauung

angemessen, bei der Greuel aller Arten,
allen voran der Krieg selbst, nicht bloss

resignativ hinzunehmen, sondern geradezu

als notwendige Voraussetzungen
der Kultur gutzuheissen seien: Nur eine
schwächliche Zivilisation könne gegen den

Krieg sein, sie beweise eben dadurch ihre

Untüchtigkeit. Im Hintergrund hört man
Nietzsche raunen: Der gute Krieg heilige
jede Sache.

So oder so

bleibt bei der

Frage nach

menschlicher

Vornehmheit der

Begriff «Tier»

der zentrale

Bezugspunkt.

Als der Kriegsrausch verging, konnte
der Humanist die Frage nach dem
Menschen wieder nüchtern stellen: «Fragmente
zum Problem der Humanität» lautet der
Untertitel des Essays «Goethe und
Tolstoi», 1921 noch vom Konservativen als

Vortrag gehalten, 1925 vom republikanischen

Konvertiten veröffentlicht. Hier
wird mit dem Gedanken einer Kultur
schaffenden Umformung des Tierischen
Ernst gemacht. Es ist von Tolstois «Ani-
malismus» die Rede, der sich als «unerhörtes

Interesse für das körperliche Leben» äussert

und sich unmittelbar der Beschaffenheit

seiner Figuren mitteilt: Wronski und
Anna im Roman «Anna Karenina» wirken
— so Thomas Mann — «wie ein schöner starker

Hengst und eine edle Stute».

Dem Animalismus Tolstois entspricht
in humanisierterer Form Goethes «tiefes

ruhiges Anschauen», seine exakte sinnliche
Phantasie, die «Seinswirklichkeit» seiner
Gestalten, aber auch die fast schon
übersinnliche Empfindlichkeit, die ihn von
seinem Weimarer Schlafzimmer aus das

Erdbeben von Messina wittern liess, eine

Empfindlichkeit, wie sie auch Tiere
haben. Dazu der Kommentar: «Das Tierische
transzendiert. Alle Transzendenz ist tierisch. »

Das orakelhafte Wort wird später, von
einem Zeitgenossen zitiert, einen
deutlichen, von Thomas Mann bestimmt nicht
gewollten Sinn bekommen. Den beiden

Urgesunden Goethe und Tolstoi
gegenübergestellt, werden Schiller und
Dostojewski als Repräsentanten der Krankheit
und der besonderen Art von Vergeistigung,

die damit verbunden sei. Da fällt
unvermeidlich Nietzsches Wort vom
Menschen als dem kranken Tier. So oder so, ob
als Beispiel für ungebrochene oder für
angekränkelte Kraft, bleibt also bei der
Frage nach menschlicher Vornehmheit der

Begriff «Tier» der zentrale Bezugspunkt.

Das Tierische
als Grund des Humanismus

Im «Zauberberg» wird denkbar weit
ausholend die Beschaffenheit des Menschen
bis auf den naturwissenschaftlichen Grund
beleuchtet — beleuchtet durch das

Alpenmondlicht über Hans Castorps spätabendlichem

Liegestuhl und «durch den roten
Schein seines Tischlämpchens». Er liest nämlich,

er hat sich der Biologie ergeben. Die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 35



K U L T U R TIER UND KULTUR

Lage des einsamen Lesers auf seinem Balkon

wird leicht pathetisch geschildert:
«Dem jungen Hans Castorp, der über dem

glitzernden Tal in seiner von Pelz und Wolle

gesparten Körperwärme ruhte, zeigte sich in
der vom Schein des toten Gestirns erhellten
Frostnacht das Bild des Lebens». Gerade
diese Körperwärme gilt es zu ergründen,
denn an ihr hat man das wesentliche
Geheimnis der organischen Existenz, «den

Stoffwechsel, die tierische Wärme, mit einem
Worte das liebe Leben». Auf dieser tiefsten
Ebene ist der Mensch wieder Tier unter

Tieren. Seine kreatürliche Entstehung
fängt er denn auch als Tierchen, als

«Darmlarve, das Urtier» an, als «die Gas-

trula, Grundform alles tierischen Lebens

und der fleischgetragenen Schönheit». Damit

wird nur in modern-wissenschaftlich
exakterer Form die alte These der Animal-
culisten wiederholt, «das Ei sei ein in
sich vollendeter kleiner Frosch, Hund oder
Mensch», schliesslich sei auch in heutiger
Sicht «der Embryo des Menschen, in sich

gebückt, geschwänzt, von dem des Schweins

durch nichts zu unterscheiden».
Die Reduktion aufs Tierische im

«Zauberberg» ist gar nicht abschätzig gemeint,
nicht zuletzt, weil das Tierische auf jeder
Stufe bis hinunter in die letzten
molekularbiologischen Fundamente eine sich

gleich bleibende sinnvolle Organisation
aufzeigt. Dasselbe Muster findet sich im Grossen

wieder, es sei, heisst es, kein bloss
willkürlicher Vergleich, «wenn man den Leib der

vielzelligen Wesen einen <Zellenstaat> nannte.
Die Stadt, der Staat, die nach dem Prinzip
der Arbeitsteilung geordnete soziale Gemeinschaft

war dem organischen Leben nicht nur
zu vergleichen, sie wiederholte es». Indem
man also die Spur des Tierischen bis ins
Kleinste verfolgte, sah man sich immer
einem Analogon der eigenen gesellschaftlichpolitischen

Konstellation gegenübergestellt.
Weit davon entfernt, ein «verborgener
Grund» zu sein, wie es bei Nietzsche geheissen

hatte, der von Zeit zu Zeit nach

gewalttätig-grausamer Entladung verlangte, bietet
das Tierische in der Sicht des «Zauberberg»-
Erzählers ein konstantes Grundmuster auch
für das menschliche Leben. Es bildete mithin

die Grundlage eines mit dem Naturreich
sympathetisch verbundenen Humanismus.
Nicht umsonst wird die Medizin, in deren
Bereich sich Hans Castorp tummelt, von
ihm eine humanistische Fakultät genannt.

Im «Zauberberg»

wird denkbar weit

ausholend die

Beschaffenheit

des Menschen bis

auf den

wissenschaftlichen

Grund

beleuchtet.

Indem man also

die Spur des

Tierischen bis ins

Kleinste

verfolgte, sah

man sich immer

einem Analogon

der eigenen

gesellschaftlich¬

politischen

Konstellation

gegenübergestellt.

Zu einem naturwissenschaftlich
fundierten Humanismus gehörte freilich auch
ein Gefühlsmoment, ein herzliches
Verhältnis zum leiblichen Sein schlechthin.
So heisst es von Hans Castorp, als er sich
im Schnee verirrt hat: «Währendsein Blick
sich in der weissen Leere brach, die ihn blendete,

fühlte er sein Herz sich regen, das vom
Aufstieg pochte, — dies Herzmuskelorgan,
dessen tierische Gestalt und dessen Art zu
schlagen er unter den knatternden Blitzen
der Durchleuchtungskammer frevelhafter-
weise vielleicht, belauscht hatte. Und eine

Art von Rührung wandelte ihn an, eine

einfache und andächtige Sympathie mit seinem

Herzen, dem schlagenden Menschenherzen,
so ganz allein hier oben im Eisig-Leeren mit
seiner Frage und seinem Rätsel.»

«0, dass wir unsere
Ururahnen wären»

Konnte ein auf Kenntnissen und Sympathie

beruhender Humanismus auch praktisch

zum Tragen kommen? Im Roman
gewiss nicht, der weit entfernt von allen

gesellschaftlichen Wirklichkeiten hoch
über dem Flachland spielt und sich höchstens

allegorisch darauf bezieht. Ausserhalb
des Romans jedoch und jenseits der darin
behandelten Vorkriegszeit, also in der
Weimarer Republik, wird das praktische
Engagement seines Autors während und nach
der Komposition — wie er sagt, «aus dem

Roman heraus» — immer intensiver. Es gilt
bekanntlich der Verteidigung der Republik

gegen ihre inneren Feinde. Auch hier
ist das Bild des Menschen von zentraler
Bedeutung, und auch hier spielen die
verschiedenen Konzepte vom Tierischen eine

wichtige Rolle. In den Kulturdebatten der

Zeit, etwa in den Sitzungen der Sektion
für Dichtkunst der Preussischen Akademie
der Künste, wo demokratisch Gesinnte
und völkische Mitläufer des aufkommenden

Faschismus einander gegenüber
sassen, wurden die ursprünglich Nietzsche-
schen Lebensbegriffe kaum differenzierter
gehandhabt, als in der politischen Gosse,

aus der der Faschismus aufkam. Zu
verhunztem Nietzsche kam auch verhunzte
Naturwissenschaft hinzu. Gottfried Benn

etwa, ein gelernter Arzt, der seit langem
die Entwicklung des menschlichen Hirns
für einen Irrweg hielt und sich in das

früheste Stadium und die primitivste

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5



KULTUR TIER UND KULTUR

Schicht der Schöpfung zurücksehnen
konnte — «O, dass wir unsere Ururahnen
wären. IEin Klümpchen Schleim in einem

warmen Moor» - Benn also hat 1932 in
seiner Rede zur Aufnahme in die Akademie
den Rasseforschern die These einer grassierenden

Verhirnung der Menschen

abgenommen, seine Hoffnungen für die Kultur

in das Tierische gesetzt, und dabei als

seinen Gewährsmann ausgerechnet Thomas
Mann zitiert, der doch der Hauptgegner der
völkischen Irrationalisten in der Akademie

war, jene Passage nämlich über Tierisches
und Transzendenz, von der vorhin die Rede

war. Benn schreibt: «Eine der klassischen

Erkenntnisse der nachnietzscheschen Epoche

stammt von Thomas Mann und lautet (Benn
zitiert nicht wörtlich genau): <alles

Transzendente ist tierisch, alles Tierische transzendiert)».

Nur nimmt sich diese Äusserung im
Bennschen Kontext einer Klage über den
totalen Substanzzerfall der Neuzeit und den
Verlust stabiler Individualität ganz anders

aus als im Original, wo es Thomas Mann
daran lag, anhand der vier Fallstudien die

Möglichkeiten menschlicher Kreativität zu
durchleuchten, die Menschen eher an den

grossen Beispielen aufzurichten — ein durchaus

konstruktiver Humanismus.

Die Bestie ist los

Es sollte bald schlimmer kommen. In den

Ereignissen die auf den Januar 1933
zuführen und dem «grossen Gefühlfür
Opferbereitschaft und Verlust des Ich an das

Totale, den Staat, die Rasse», sieht Benn - so

im Aufsatz «Der neue Staat und die
Intellektuellen» — «das anthropologisch Tiefe».
Er distanziert sich von der Tradition der

Intellektuellen, die, angefangen mit Schiller,

sich als Weltbürger gegen die nationale
Idee stemmen und sich deswegen für «die

edleren Geister» halten.
Tatsächlich war dadurch im allerpri-

mitivsten Sinn das Tier in der Gesellschaft

losgelassen worden. In der Not hat Thomas

Mann in der Kriegszeit auf moralische

Konzepte zurückgegriffen, die seit Nietz-

Zu einem

naturwissenschaftlich

fundierten

Humanismus

gehörte freilich

auch ein

Gefühlsmoment,

ein herzliches

Verhältnis zum

leiblichen Sein

schlechthin.

In der Not

hat Thomas Mann

in der Kriegszeit

auf moralische

Konzepte

zurückgegriffen,

die seit

Nietzsche für

überholt galten.

sehe für überholt galten; denn
angesichts der geschichtlichen Wirklichkeit des

20. Jahrhunderts - «im Lichte unserer
Erfahrung», wie der Untertitel des Nietzsche-

Essays lautet - hatte Nietzsches Relativierung

aller Moralbegriffe an Überzeugungskraft

eingebüsst, sie hatte sich als verfrüht
und als gefährlich erwiesen. Eine «moralische

Entschlossenheit jenseits des Wissens, der

auflösenden und hemmenden Erkenntnis»,
wie es im «Tod in Venedig» heisst, war trotz
allem möglich, ja, sie war dringend
notwendig. Denn Nietzsche habe im Namen
einer «Gesundheitslehre» des Lebens alles

untergraben, «was zu einer leidlichen

Zähmung des wilden Lebens dienen kann».
Da ist keine Rede mehr vom

Transzendenzpotenzial der fundamentalen Lebenskräfte,

man hatte zu deutlich ihre
Gefahren erkannt und sich dagegen wehren
müssen. Allein, woher sonst hatte man
selber die Kraft genommen, um diesen
Widerstand zu leisten, in den dunkelsten
Stunden der neueren Geschichte nicht zu
verzweifeln, um weiterzumachen und zum
Kampf gegen Hitler sein Scherflein
beizutragen? Mehr als einmal ist in den
Altersschriften Thomas Manns von «vitaler
Ausdauer» die Rede; auch hier hatte sie sich
bewährt. Am Kriegsende schreibt er im
Tagebuch am 7. Mai 1945: «Eine gewisse

Genugtuung ist das physische Überleben.

Nach dem Fall Frankreichs liess Goebbels

meinen Tod melden; er konnte es sich nicht
anders denken. Und hätte ich mir Hitlers
Falschsieg als ernst zu Herzen genommen,
wäre mir auch wohl nichts anderes geblieben,

als einzugehen. Überleben hiess: siegen.
Es ist ein Sieg. »

Wie angeschlagen Thomas Mann
zeitweise doch gewesen war, wie nahe am
Verzweifeln er tatsächlich sein konnte,
belegen die Tagebucheinträge des frühen
Exils. Wie leicht es damals gewesen wäre,
«einzugehen», zeigen die Selbstmordfälle
unter den literarischen Exilanten. Thomas
Mann hat es fertiggebracht durchzuhalten.
Man darf sagen, hier hat sehr wohl das

Tierische transzendiert.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 37



KULTUR

Thomas Sprecher,
geboren 1957, studierte
Germanistik, Philosophie

und Psychologie an

der Universität Zürich
und an der Freien
Universität Berlin. 1985
promovierte er mit dem

Thema 'Felix Krull und

Goethe». Von 1984 bis
1989 studierte er

Rechtswissenschaften
an der Universität
Zürich und arbeitet seitdem

als Rechtsanwalt.
Seit 1994 ist er
nebenamtlicher Leiter des

Thomas-Mann-Archivs

der ETH Zürich.

Fremde Ebenbilder des Menschen
Tiere bei Thomas Mann und Elias Canetti

L/ie Menschen gelten seit
Charles Darwin als evolutionär beglaubigte

Verwandte ihrer tierischen Vorfahren.

Mit der Dechiffrierung genetischer
Codes, die mehr Gemeinsames als
Trennendes zu offenbaren scheinen, rücken
Tiere und Menschen gegenwärtig so nahe
aneinander, dass die verbliebenen
Unterschiede zu einer quantité négligeable
zusammenschrumpfen. Aufgrund der geringen

DNS-Differenz halten manche die
eingespielten Grenzen der Klassifizierung
für überholt. Entsprechend sollen nach
dem Willen von manchen Wissenschaftern
die Grossen Menschenaffen in den Genuss

von Menschenrechten kommen.
Neuseeland hat im Jahr 2001 ein «Tier-Fürsorgegesetz»

verabschiedet, das den
Menschenaffen grundsätzlich das Recht auf
Freiheit zubilligt und sie dadurch vor
wissenschaftlichen Versuchen schützt. Seit
dem 1. April 2003 gelten im schweizerischen
Zivilrecht Tiere nicht mehr als Sachen.

Es gibt eine Stelle in Thomas Manns
«Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull»,
die von dieser prekären Verwandtschaft
handelt. «Aber der Mensch, so hört man
immer sagen, stammt doch vom Affen ab?»,

fragt Marquis de Venosta alias Felix Krull
den Professor Kuckuck. Dieser antwortet:
«Lieber Marquis, sagen wir lieber: er
stammt aus der Natur und hat seine Wurzel
in ihr. Von der Ähnlichkeit seiner Anatomie
mit der der höheren Affen sollten wir uns
vielleicht nicht zu sehr blenden lassen, man
hat gar zuviel Aufhebens davon gemacht.
Die bewimperten Blauäuglein und die Haut
des Schweines haben mehr vom Menschlichen

als irgendein Schimpanse, — wie ja
denn auch der nackte Körper des Menschen
sehr oft an das Schwein erinnert. Unserem
Gehirn aber, nach dem Hochstande seines

Baus, kommt das der Ratte am nächsten.

Anklänge ans Tier-Physiognomische finden
Sie unter Menschen auf Schritt und Tritt.
Sie sehen da den Fisch und den Fuchs, den

Hund, den Seehund, den Habicht und den

Hammel. Andererseits will alles Tierische

uns, ist nur der Blick dafür aufgetan, als

Larve und schwermütige Verzauberung des

Menschlichen erscheinen Odoch, Mensch
und Tier, die sind verwandt genug!»

Nun begründen Ähnlichkeiten im
Aussehen, Analogien im Verhalten und
biologische Verwandtschaften noch keine
Gleichheit. Der Beweis der genetischen
Verwandtschaft ist trügerisch. Die Erkenntnis

engster genetischer Nähe hebt die
Grenzen der Verständigung zwischen
Menschen und Tieren nicht auf. Im Gegenteil
haben sensible Verhaltensforscher deutlich
gemacht, dass oberflächliche Anthropomor-
phismen das tiefere Verständnis tierischer
Gefühlswelten und tierischen Bewusstseins

- soweit diese Begriffe überhaupt
angemessen sind — eher verstellen als erhellen.

Tiere sind für Menschen weiterhin
absolut rätselhafte Wesen.

Vor kurzem ist im Hanser Verlag ein
Buch mit dem Titel «Über Tiere» erschienen.

Es enthält Textstellen von Elias
Canetti. Canettis Traum und Lebensthema

war es, mit den Augen anderer Wesen auf
die Welt zu blicken. In seiner Münchner
Rede von 1976 über den «Beruf des Dichters»

hat er die «Verwandlung» als dessen

wichtigste Aufgabe definiert. Daher rührt
sein Interesse an archaischen Mythen und
Riten, in denen Menschen in Tiermasken
sich das feindliche Aussen für Momente zu
eigen machen. Der Jäger verwandelt sich

zur Probe in seine Beute. In einer seiner

Aufzeichnungen schreibt Canetti: «Er denkt
in Tieren, wie andere in Begriffen.» Tiere
ermöglichen die Erfahrung von Fremdheit.

Das nicht überbrückbar Fremde
macht Tiere für die Menschen wichtig.
Wenn eine Tierart ausgerottet wird,
verkleinern sich die Lebensmöglichkeiten
auch des Menschen. Der Dichter kann
und muss sich verwandeln. Er kann den

Spiess umdrehen. Er kann Tiere auf den

Jäger schiessen lassen. Menschen werden

von Hunden an der Leine geführt und von
Kühen zur Schlachtbank. Das Denken in
Tieren befähigt zur Korrektur unseres
Selbstbildes. Die Tiere sind die Kindheit
der Menschen, sie erinnern an Existenzformen

vor uns - «was also soll», sagt
Canetti, «eine Kindheit ohne Tiere?». Die anth-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5



KULTUR THOMAS MANN

ropozentrische Frage, inwieweit das Bild,
das sich der Mensch vom Tier macht, seiner

Selbstvergewisserung im 21. Jahrhundert

zu dienen vermag, ist damit noch
nicht beantwortet. Dass wir die Tiere trotz
enger genetischer Verwandtschaft kaum
verstehen, und dass die Tiere die
Menschen kaum verstehen, verhindert nicht,
Tiere als gleichwertige Wesen anzusehen.
Darwin hat mit seiner Abstammungslehre,
sagt Sigmund Freud, dem Menschen eine

biologische Kränkung zugefügt. Nur
widerwillig akzeptiert der Mensch seinen
animalischen Stammbaum. Es wäre für die
Tiere und die Menschen selbst gut, wenn
die Menschen diese Kränkung überwinden
könnten.

In Leben und Werk Thomas Manns
kommen die Tiere prominent vor. Hunde
spielten in seinem Leben eine wichtige
Rolle. Sie werden in vielen Erzählungen
und Romanen beschrieben, etwa in «Tobias

Mindernickel», in «Das Eisenbahnunglück»,

in «Königliche Hoheit», und in
«Herr und Hund» natürlich.

Überall scheint das Tier als fremdes
Ebenbild des Menschen gezeichnet zu werden.

Der Blick auf das Animalische ist ein
Humanistenblick, so wie noch Felix Krull
im Lissaboner Naturkundemuseum die
Evolution im Menschen gipfeln lässt. Der
Mensch ist das Ziel der Schöpfung, die
Tiere sind seine Vorformen. Was Felix
Krull beim Anblick von Urkrebsen, Kopf-
füssler und Schwämmen «bewegend im
Sinne lag, war der Gedanke, dass dies alles

erste Ansätze, in keinem noch so absurden
Fall einer gewissen Eigenwürde und Selbst-

zweckhaftigkeit entbehrende Vorversuche in
der Richtung aufmich, will sagen: den Menschen

waren» (VII, 574). Darin bekundete
er einen mehr individuell-narzisstischen
als philosophisch-aufklärerischen Optimismus.

Dass dies nicht Thomas Manns

eigene Ansicht, nicht seine ganze Haltung
war, zeigt sich in einem Ausspruch, den
Golo Mann von seinem Vater überliefert
hat: «Ein Tier, das die neunte Symphonie
macht, das war ein Irrtum, das muss
schlecht enden. »

0)

C

ü

Elevators and Escalators world wide.
We move 700 million people every day.

www.schindler.com

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 39



KULTUR

Matthias Stremlow,
geboren 1967, studierte
Germanistik und Um-

weltlehre an der Universität

Zürich. Seit 1995
ist er wissenschaftlicher

Mitarbeiter im

Eidg. Bundesamt für
Umwelt, Wald und
Landschaft. Er ist tätig als

freischaffender
Alpenforscher und Publizist.
1998 erschien beim
Paul Haupt Verlag sein

erstes Buch -Die Alpen
aus der Untersicht;
2002 publizierte er

zusammen mit C. Sidler
'Schreibzüge durch
die Wildnis.
Wildnisvorstellungen in Literatur

und Printmedien der
Schweiz*, ebenfalls
Paul Haupt Verlag.

Streifzüge durch die Wildnis
Wildnisvorstellungen in der schweizerischen Literatur

Über die Daseinsberechtigung von Wölfen und Luchsen im Alpengebiet,
das Liegenlassen von Totholz in Wäldern oder die Errichtung von
Grossschutzgebieten wird in der Schweiz heftig debattiert. Wie lässt sich diese

Kontroverse, die oft als Stadt-Land-Konflikt dargestellt wird, begründen?
Zur Klärung trägt die Untersuchung beschriebener Wildnisse in der

deutschsprachigen Literatur bei.

L/ie vielfältig zu beobachtenden

Widersprüche in der Wahrnehmung

und Bewertung von Wildnis gehen
in einem beträchtlichen Mass auf innere
Bilder zurück, die sich kulturell verfestigt
haben, aber kaum bewusst thematisiert
werden. Die in unserer Kultur öffentlich
einstudierten Deutungsmuster sind
vielfältig und konfliktträchtig. Für die
Annäherung an die Natur- und Wildnisvorstellungen

in unserer Gesellschaft ist der

Mythos von der Vertreibung des Menschen

aus dem Paradies in doppelter Weise

produktiv: Der Mensch ist seit seiner
Vertreibung aus dem Garten Eden stetig
gezwungen, seine Behausung in einer
dynamischen und potenziell bedrohlichen
Natur zu suchen und zu sichern. Wildnis
und Naturdynamik sind aus dieser Optik
die Chiffren eines anhaltenden menschlichen

Sicherungs- und Kontrollproblems.
Gleichzeitig verdeutlicht der Mythos vom
Paradies die menschliche Erkenntnisfähigkeit,

zwischen Eigenem und Fremdem zu
unterscheiden. Wildnis kann aus dieser

Perspektive als eine Gegenwelt verstanden
werden, über deren Wahrnehmung und
Bewertung die eigene Lebenswelt und
Zivilisation schlechthin immer wieder
definierbar ist.

Solche gesellschaftlich verinnerlichten
Vorstellungen einer bedrohlichen oder einer

idyllischen Wildnis repräsentieren nicht
einfach wilde Natur. Sie transportieren
individuelle und gesellschaftliche Werthaltungen,

Sehnsüchte und Utopien, Ängste
und Nöte. Wildnis ist in dieser
geisteswissenschaftlichen Optik mehr als ein

Ökosystem. Sie wird zu einem kulturellen
Phänomen. Die individuellen Vorstellungen
von Wildnis und wilder Natur sind dabei
nicht allein durch persönliche Erfahrun¬

gen geprägt, sondern auch durch
Landschaftsbilder, wie sie in den Märchen und
der Literatur, in Filmen und Werbeprospekten

oder in Schulbüchern vermittelt
werden.

Wildnis - ein polarisierender Begriff

«Wald» und «Wildnis» haben die gleichen
Sprachwurzeln. Noch in «Zedlers
Universallexikon» von 1747 wird «Wildnis» nicht
in einem eigenen Beitrag besprochen,
sondern auf die Einträge zu «Wald» und «Wüste»

verwiesen. Wildnis steht also in einer
begrifflichen Nähe zu diesen
Raumvorstellungen. Gleichzeitig bezeichnete Wildnis

aber auch ganz allgemein «Wildheit»
und etwas «Wildes». Erst im ausgehenden
18. Jahrhundert wird Wildnis im Wörterbuch

von Johann Christoph Adelung als

eine «wilde, ungebauete und unbewohnte

Gegend, besonders eine solche waldige
Gegend» beschrieben. Diese Wortbedeutung
wird rund hundert Jahre später im Grimmschen

Wörterbuch präzisiert: «Die gewöhnliche

volkstümliche und ältere Vorstellung
der Wildnis ist die eines <dichten Waldes»

oder (unwegsamen Gebirges». Vom Standpunkt

der Ackerbautreibenden ist Wildnis
das von der Kultur noch nicht berührte
Land, der Wildboden, im Gegensatz zum
Kulturland.» Solche unbewohnten, nicht
kultivierten Gebiete wurden zwar für die
Jagd, die Holzentnahme oder das
Wildheuen genutzt. Der Mensch war aber nicht
für die Reproduktion dieses Landes

zuständig. Sowohl der wilde Wald als auch
die Wildtiere pflanzen sich - im Gegensatz
zum Forst und zu den gezüchteten Haustieren

- unkontrolliert fort.
Die Wortbedeutung einer angsteinflös-

senden wilden Natur spiegelt die Wahr-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 41



'

-¦:': ¦

\ t
s

^
a

Georg Kern, Lobenlinien eines Ammoniten (Chetoniceras), Mahajunga, Madagaskar

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5



KULTUR WALD UND WILDNIS

nehmung und Bewertung von Wildnis
einer bäuerlichen Gesellschaft. Der
kultivierende Mensch konnte mit seinen Fähigkeiten

und Geräten diese Räume nicht
bewirtschaften. Sie wurden bis weit ins
18. Jahrhundert im Gegensatz zu den
schönen, kultivierten Landschaften als

unfreundliche, finstere und unwirtliche
Gegenden aufgefasst. Diese klare räumliche
Trennung zwischen domestizierten und
wilden Räumen ist das historische Resultat
einer spezifischen gesellschaftlichen
Ordnung und Landnutzung. Das Interesse der
bäuerlichen Gesellschaften galt der
Stabilisierung und Weiterentwicklung einer
sozialen Ordnung, die aus der menschlichen
Fähigkeit resultierte, eine kulturelle Kontrolle

über wilde Natur auszuüben.
Die Geschichte des Wildnisbegriffs zeigt

auf, dass neben die ablehnende Bewertung
auch die Vorstellung einer schönen und
anziehenden Gegend trat. Mit «Wildnis»
können in der deutschen Sprache schon
früh auch freundliche und ästhetisch
attraktive Landschaften bezeichnet werden.
Diese Doppeldeutigkeit, die sich im Laufe
der frühen Neuzeit entwickelt und in der
Wald- und Alpenromantik des ausgehenden

18. Jahrhunderts popularisiert hat, ist
Ausdruck einer neuen gesellschaftlichen
Wahrnehmung und Bewertung von wilder
Natur. Aus der Optik eines vorerst städtischen,

gebildeten Bürgertums wurden
Erlebnis und Wert von Wildnis neu interpretiert.

Aus nutz- und wertlosen Gebieten
wurden ästhetisch attraktive Landschaften.

Die noch nicht domestizierte,
herrschaftsfreie Natur begann im bürgerlichen
Wertesystem Unverfälschtheit, Reinheit
und Freiheit zu symbolisieren.

Das Hinaustreten aus dem Bereich der

europäischen Kulturlandschaften in als

wild und unkultiviert wahrgenommene
Landschaften wurde im deutschsprachigen
Raum von zwei Strömungen vorangetrieben:

einerseits durch eine
wissenschaftlich-rationale Raumerschliessung und
andererseits durch eine emotionale
Überhöhung der als ursprünglich aufgefasster
Landschaften in Kunst und Philosophie.
Erst beide Bewegungen zusammen ermöglichten

eine umfassende Neubewertung
und Ästhetisierung von Wildnis. Wald
und Alpen wurden nicht mehr als Gebiete
des Schrecklichen und Irrationalen gemieden,

sondern als erhabene Landschaft auf-

Die Geschichte

des

Wildnisbegriffs zeigt

auf, dass neben

die ablehnende

Bewertung auch

die Vorstellung

einer schönen

und anziehenden

Gegend trat.

Aus der Optik

eines vorerst

städtischen,

gebildeten

Bürgertums

wurden Erlebnis

und Wert von

Wildnis neu

interpretiert.

gesucht. Im Laufe des 18. Jahrhunderts
entstanden die ersten stadtnahen
Erholungswälder und alpinen Reiseziele als

Ausdruck dieser neuen, romantischen
Sichtweise.

Literarische Wildnissucher

In der deutschsprachigen Literatur finden
sich seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert

die ablehnende und die befürwortende

Wildniswahrnehmung und -bewer-

tung. Im erzählten Raum der Literatur
wird beschriebene Wildnis zumeist zu dem
Gebiet auf der mentalen Landkarte, welches

von der Stadt und damit von der
Zivilisation am entferntesten liegt. Sie
bezeichnet die menschenferne, naturnahe
Landschaft. Entsprechend fehlen in den
literarischen Wildnissen zumeist Elemente
der traditionellen Kulturlandschaft und
damit der kultivierenden Leistung einer
ortsansässigen Gesellschaft. Beschriebene
Wildnis stellt also sowohl einen Kontrastraum

zu urbanen Gebieten als auch zu
besiedelten ländlichen Gebieten dar. Sie ist
im intensiv genutzten Mitteleuropa gerade
durch das Hinaustreten sowohl aus den
städtischen als auch landwirtschaftlich
bewirtschafteten Kulturlandschaften
charakterisiert. Erst in der Gegenwartsliteratur
wird diese mentale Landkarte neu gezeichnet.

Es tauchen erzählte Wildnisse auf, die
in Form dynamischer, verwildernder
Naturprozesse bis in die Zentren der Städte

eindringen.
Wildnis ist als poetischer Raum bedeutsam.

Die literarischen Figuren nehmen dabei

die Landschaft unterschiedlich wahr.
Zwei Optiken lassen sich generalisieren:
einerseits kann Wildnis im epischen Raum

zur Alltagslandschaft einer (Agrar-)Gesell-
schaft gehören oder andererseits ein ferner
Raum sein, der von den Romanhelden für
kürzere oder längere Zeit aufgesucht wird.
In der deutschsprachigen Literatur ist
Wildnis hauptsächlich ein Gebiet, das
ausserhalb der Alltagsräume der Romanfiguren

liegt. Denn in den letzten Jahrzehnten
wird Wildnis nur noch vereinzelt als

Teilgebiet des Lebensraumes einer bäuerlichen
Gesellschaft ausführlich beschrieben. Die
Optik von Figuren, die mit Wald und
Alpen verwurzelt sind, fehlt weitgehend.

Eine Ausnahme bildet der 1956
erschienene Roman «Die Graue March» von

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 43



KULTUR WALD UND WILDNIS

Meinrad Lnglin. Fern jeglicher Agrar-
romantik entwickelt der Innerschweizer
Autor in diesem Werk ein umfassendes
Verständnis von der existenziellen
Verflechtung zwischen Mensch und Alltagsraum,

zu welchem auch die Wildnis der

dargestellten voralpinen Hügellandschaft
gehört: «Da oben kannte sie jedes Gehölz,

jeden Grat und Hang, sie war vertraut mit
den Stimmen der Vögel und wusste, wo es

Hasen gab, wo Füchse schloffen und Rehe

standen, sie hatte schon dutzend Mal mit
offenen Augen allein und leise diese Wildnis
durchstreift und kehrte jetzt zu ihr wie in
eine Heimat zurück.» In der Natur- und
Wildnisvorstellung als Lebensraum sind
alle Stufen des Werdens und Vergehens
präsent. Der Tod ist eine notwendige
Voraussetzung für das einzelne Leben und
Überleben der menschlichen Art. Diese

symbolische Dimension einer transzendentalen

Geborgenheit unterscheidet sich

von Naturbildern des modernen
Menschen. Das heutige Individuum denkt und
fühlt nicht in Generationen, sondern in
den Zeiträumen des eigenen, vereinzelten
Lebens.

Grenzüberschreitungen

Wildnis ist in der zeitgenössischen
deutschsprachigen Literatur fast ausschliesslich
Fremdraum. Fremd kann dabei sowohl die

Erfahrung des Aussenraumes als auch die

Zeiterfahrung sein. Mit dieser doppelten
Differenzerfahrung arbeitet Otto F. Walter

in seinem Roman «Das Staunen der
Schlafwandler am Ende der Nacht», wenn
er seine Protagonisten ins Maderanertal
verirren lässt: «Wieder jedenfalls war es so,

als wären Ruth und ich hinausgeraten aus
den Mustern unserer gemachten, verbauten,
verwüsteten Landstriche ins Vorzivilisatorische;

in diese Zone, worin Zeit sich bemass

nach dem Tempo, mit dem das Wasser sich in
die Granitplatten frass, zwei Zentimeter in
siebzig fahren. »

Die literarischen Subjekte werden zu
Wildnissuchenden. Sie können sich
aufmachen, um sich in waldigen oder alpinen
Grenzerfahrungsräumen körperlich
herauszufordern und sich mit den Kräften der
Natur zu messen. Beschriebene Wildnis
kann ihnen aber auch Einssein, Ganzheit,
Erkenntnis und Heilung ermöglichen. Diese
unterschiedlichen Erfahrungen, welche eine

Wildnis

ist als

poetischer
Raum

bedeutsam.

Wer im

Erzählraum die

Grenze der

domestizierten

Gebiete in

Richtung Wildnis

überschritten

hat, begibt sich

in Gefahr.

Figur mit dem erzählten Raum macht, ist
durch die Wahl der Darstellungsmuster
geprägt. In der deutschsprachigen Literatur

enthalten beschriebene Wildnisse
Elemente des Mythischen, Schrecklichen oder

Idyllischen als gestalterische Grundtopoi.
Diese drei Darstellungsmodi werden
damit zu Grundtypen der Wildnisbeschreibung,

auf die in der Literatur der letzten
zweihundert Jahre immer wieder
zurückgegriffen wurde.

Wer im Erzählraum die Grenze der
domestizierten Gebiete in Richtung Wildnis
überschritten hat, begibt sich in Gefahr.
Diese Gefahr kann von einer Natur
ausgehen, die sich nicht für das menschliche
Schicksal interessiert, wie beispielsweise in
der 1979 erschienenen Erzählung «Der
Dorffuhrmann» von Franz Böni. Sein

Protagonist Adrian, der in einem Wald
Unterschlupf sucht, wird auf Schritt und Tritt
durch die natürlichen Gegebenheiten wie
Dickichte, Insekten und das absturzgefährliche

Gelände verängstigt. Seine Flucht
vor der Gesellschaft misslingt in einer
bedrohlichen Natur. Böni wendet sich mit
dieser Wildnisschilderung radikal von der

idyllischen Vorstellung eines harmonischen
Miteinanders von Mensch und Natur ab.

Seine Anti-Idylle trägt die Grundzüge
einer sozialen und ökologischen
Krisenhaftigkeit in sich.

Literarische Wildnissucher können aber
auch aufgrund gesellschaftlicher Sanktionen

scheitern. So sind in der Schweizer

Literatur gelingende Wildniserfahrungen
zumeist kurze Ausflüge, welche zu einer
persönlichkeitsrelevanten Erkenntnis und
Heilung führen. Bleibt das Individuum
hingegen freiwillig oder unfreiwillig
längere Zeit in menschenfernen Naturräumen,
droht es zu einem Aussenseiter zu werden.
So lässt Martin Suter in seinem Erfolgsroman

«Die Schattenseite des Mondes» die
selbsterfundene Waldtherapie seines

Protagonisten Urs Blank scheitern. Blank, der

in die Wälder des Schweizer Mittellandes
flüchtet, baut zwar eine intensive
Naturbeziehung auf, wird letztlich aber nicht
resozialisiert. Die gesellschaftliche Rückkehr

wird durch seine Ermordung im Wald
vereitelt. Wie beispielsweise auch im
Roman «Die künstliche Mutter» von
Hermann Burger führt literarisch thematisierte
Gesundung, die auf die Kräfte der Natur
baut, nicht zum Leben im Diesseits, son-

44 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5



KULTUR WALD UND WILDNIS

dem in den Tod. Damit bleiben intensive
Wildniserfahrungen ausserhalb der
urbanen Kultur. Die Wiedervereinigung von
Mensch und Natur scheint in der
untersuchten Gegenwartsliteratur erst jenseits
des irdischen Daseins denkbar.

Vision Wildnis

In der deutschsprachigen Literatur wird
seit den kritischen Ökologiediskussionen
der 1970er die Vision einer dynamischen
Natur, welche die Zivilisation mit Wildnis
überzieht und sich ihren Teil zurückerobert,

auffällig häufig gestaltet. Beschriebene

Wildnisse enthalten in dieser Optik
utopische Aspekte, die sich in einer neuen

gesellschaftlichen Naturbeziehung und
ihrer Integration in Zeit-, Kultur- und
Gesellschaftskonzepte äussern. Durch die
Bedrohung von Kultur und Geschichte durch
eine dynamische, rückerobernde Natur
werden in der Literatur gesellschaftstheoretische

Alternativen zum heutigen
Gesellschaftsverständnis thematisiert. Die
beispielsweise von Franz Hohler in «Die

Rückeroberung» und «Der neue Berg»
entworfene unbezähmbare, in den kultivierten

Bereich einbrechende Natur symbolisiert

in einer gesellschaftskritischen Optik
ein Unbehagen gegenüber der Modernisierung

und kulturellen Entwicklung. In
dieser Perspektivierung von literarischer
Wildnis spiegeln sich die Geschlechter-
und Ökologiediskussionen der letzten drei
Jahrzehnte.

Insgesamt hat Wildnis seit 1970 als

literarischer Projektionsraum an Bedeutung

gewonnen bzw. zurückgewonnen.
Denn nach der Literarisierung und
Romantisierung von Wald und Alpen im aus-

Die

Wiedervereinigung von

Mensch und Natur

scheint in der

untersuchten

Gegenwartsliteratur

erst

jenseits des

irdischen Daseins

denkbar.

gehenden 18. und beginnenden 19.
Jahrhundert wurde in kritischer Kunst auf
die beschauliche Hinwendung zur Natur
weitgehend verzichtet. Der Wildnisbegriff
scheint ausserhalb der Heimatliteratur
über Jahrzehnte kaum mehr gebraucht
worden zu sein. Erst in den 1970er-Jahren
erleben Begriff und Konzept der Wildnis
eine Renaissance: als Idealbild unversehrter

Natur, als wertvolles Ökosystem und
naturwissenschaftlich interessantes
Forschungsobjekt, als attraktiver Erlebnisraum
für Wildnissucher und Eventmanager
sowie als Chiffren für Kreativität, Innovation

und Freiheit, aber auch als Bedrohung
für die Menschen, welche in Naturlandschaften

fliehen wollen oder die Natur
bewirtschaften.

Die kontroversen gesellschaftlichen
Diskussionen lassen sich auf diesem Hintergrund

als tiefreichende Widersprüchlichkeiten

und Unvereinbarkeiten in der
gesellschaftlichen Wertsetzung gegenüber
Wildnis erkennen. Neben den Erfahrungen

prägen kulturell verankerte Deutungsmuster

und Symbolisierungen die Ver-
stehensmöglichkeiten für das, was in einer
Gesellschaft als «wilde Natur» vorgestellt
wird. Wird beispielsweise Wildnis als

chaotische, heimtückische Natur gedeutet,
sind die Bewertungen ganz anders, wie
wenn Wildnis als herrschaftsfreier Raum
der Selbsterfahrung interpretiert wird. Die
aktuellen Auseinandersetzungen verdeutlichen

also nicht nur unterschiedliche
Interessen einzelner Akteure und
gesellschaftlicher Gruppen. Sie markieren auch

tiefgreifende Unterschiede in den
gesellschaftlichen Naturvorstellungen, die zu
einer Emotionalisierung der öffentlichen
Wildnis-Debatte führen.

• Die grosse Sehenswürdigkeit von Belém sind seine zwei Gärten, der zoologische und der

botanische, die die ganze Flora und Fauna der Amazonenwelt in sich zusammenfassen. Wer

nicht das Glück, die Zeit und den Mut hat, tagelang den Strom emporzufahren - die 'grüne
Wüste', wie man es nennt, weil in ununterbrochener aber grandioser Monotonie rechts und

links des Wassers die Wälder sich türmen - der kann hier auf gekiesten und bequemen

Pfaden Urwald ahnen, atmen und schauen.»

Aus: Stefan Zweig, Brasilien Ein Land der Zukunft (1941).

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5 45



KULTUR

JuUanaSch.ager.Jehbin, URTE DES IMPRESSIONISMUS

Das Kunstmuseum Basel vereint Malerei und Photographie

Am 25. Mai 1862 publizierte

die Pariser Zeitung «Le Boulevard»
eine Karikatur von Honoré Daumier. Sie

trägt den Titel: «Nadar erhebt die
Photographie auf die Höhe der Kunst» und zeigt
den berühmten Photographen Gaspard-
Félix Tournachon, bekannt als Nadar, wie
er aus einem Ballon die ersten Luftaufnahmen

von Paris macht. Obwohl das

Kunstmuseum Basel in der bis zum 13. Juli 2003
dauernden Ausstellung «Orte des

Impressionismus, Gemälde und Fotografien» keine

Photographien des vor allem für
Porträtaufnahmen bekannten Photokünstlers
zeigt, soll er gleichwohl erwähnt werden.
Denn es war Nadar, der einen beachtlichen
Beitrag zum Durchbruch des Impressionismus

leistete: Claude Monet setzte sich
1873 für die Idee ein, den offiziellen Salon

mit einer davon unabhängigen Ausstellung
zu konfrontieren. Hier sollten Monets Bilder

und jene seiner Freunde Manet, Degas,
Cézanne, Pissarro, Sisley, Boudin und anderer

gezeigt werden.
Auf der Suche nach geeigneten

Räumlichkeiten fiel ihnen Nadars ehemaliges
Atelier am Boulevard des Capucines ein.
So war es ein «Photostudio», welches

am 15. April 1874 zum Schauplatz eines
der bedeutendsten Ereignisse der
Kunstgeschichte wurde: die erste Ausstellung der

Impressionisten.
Rund 130 Jahre später hat nun das

Kunstmuseum Basel eine beachtenswerte
Initiative ergriffen, indem erstmals Werke
der heute berühmten Impressionisten mit
Photographien von eher unbekannten
Photographen gemeinsam gezeigt werden.

Die neuerdings vertiefte Auseinandersetzung

mit der photographischen
Bildgestaltung und ihren neuen, fast unerschöpflichen

Möglichkeiten wecken zusehends
Interesse an den Anfängen dieser Kunstform.

Ihre Vielseitigkeit, sei es als

Momentaufnahme, als bewusst gestaltete Komposition

oder Zeitdokument, ist ein
unerschöpfliches Thema. Die Entwicklungen
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
in Frankreich sind dazu äusserst illustrativ.

Das Frankreich der Impressionisten -
Paris, Gärten, Rennbahnen, Landschaften
und Küsten - das in den letzten Dezennien
in vielen Ausstellungen thematisiert wurde,
wird nun durch ergänzende Photographien

erklärt, verklärt, aber wohl auch
entzaubert. Die Euphorie über die industrielle

Revolution mit ihren rauchenden
Kaminen, Dampflokomotiven und
Automobilen wurde von Malern und Photographen

bildlich vermittelt und von Schriftstellern

beschrieben: So schrieb Emile Zola
über das 1877 von Claude Monet gemalte
Bild «Le Pont de l'Europe, Gare Saint
Lazare» begeistert: «Man hört die
hereindonnernden Züge Das ist der Ort der
Malerei von heute, diese prachtvoll grosszügige,
moderne Umgebung(...)». Diese Wahrnehmung

bestätigen die Momentaufnahmen
der grossen Plätze mit ihren Fuhrwerken,
Bäumen und moderne Eisenkonstruktionen,

wie die Photographie «Flâneurs sous
la Tour Eiffel», von Léon & Lévy aus 1889.

Die Ausstellung zeigt aber auch, wie
rasch sich die anfängliche Befürchtung,
es werde eine Konkurrenz zwischen der
Malerei und der Photographie geben,
verflüchtigte. Peter Herzog vergleicht dazu im
Ausstellungskatalog die Serienaufnahmen
der «monuments historiques», die seit 1851

von führenden Photographen wie Baldus
und Le Gray im Auftrag der französischen

Regierung gemacht wurden, mit den
Kathedralenserien von Malern wie Monet.
Dienten die photographischen Aufnahmen

dazu, historische Gebäude zumindest
nach der Wirklichkeit zu erhalten, so ging
es Monet bei seinen Darstellungen der
Kathedrale von Rouen um «etwas anderes,

um nicht zu sagen, das Gegenteil. Die Kathedralen

dienten als grossartige Folien für das

Spiel des Lichts, das die Fassaden auflöste
und die Gebäude praktisch verschwinden
liess. Damit verschwand das Alte und an
seine Stelle trat das Neue, eine neue Kunst...
Darin besteht noch heute das revolutionäre
Moment der Kathedralenbilder, zu deren

Zustandekommen die Fotografie nicht
unwesentlich beigetragen hat.»

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5


	Kultur

