Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 83 (2003)
Heft: 5
Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Terence James Reed,

geboren 1937 in Lon-

don, ist seit 1963 als
Hochschullehrer an der
Universitat Oxford tatig.
Er ist Mitglied der Bri-
tish Academy, der Gét-
tinger Akademie der
Wissenschaften und des
Collegium Europaeum

Jena. Er ist u.a. Autor

des Standardwerks
«Thomas Mann: The
Uses of Tradition»,
Ubersetzer von Heine
und Mitherausgeber der
neuen Thomas Mann

Ausgabe im S. Fischer

Verlag.

34

KULTUR

ANIMALISCHES BEIM HUMANISTEN THOMAS MANN

Transzendierung des Tierischen

«Ich bin zu den Leuten freundlich. Ich setze

Einen steifen Hut aus nach ihrem Brauch.

Ich sage: Es sind ganz besonders riechende Tiere,
Und ich sage: Es macht nichts, ich bin es auch.»

So 1922 Bertolt Brechts Be-
richt iiber seinen mit den Mitmenschen
geschlossenen Kompromiss. Er will sich
den dusserlich-gesellschaftlichen Briuchen
anpassen, wobei er einsieht und zugleich
davon absieht, dass die Menschen durch
eine tiefere Gemeinsamkeit miteinander
verbunden sind. Es ist die niichterne Sicht
eines Verhaltensforschers, fiir den von
hoherer Warte gesehen der Mensch bloss
ein Tier unter anderen ist. Das Gemein-
sam-Tierische bedeutet also ein Gran
menschliche Solidaritit unterhalb des Po-
litischen. Zum Humanismus, wie man ihn
gemeinhin versteht, fehlt aber der hoch-
herzige Ton, den Thomas Mann anzuschla-
gen pflegt, wenn die Frage nach dem
Wesen des Menschen gestellt wird.

«Blonde Bestie» ohne Bestialitat

Bei Thomas Manns erstem Denkmeister,
Nietzsche, wird der Mensch immer wieder
als Tier dargestellt. Hohepunkt der Argu-
mentation ist die Idealisierung der «blonden
Bestie», aus deren Grausamkeit bestenfalls
eine vitale Kulturerneuerung hervorgehen
sollte. Thomas Mann steht diesem Gedan-
ken skeptisch gegeniiber. «Es ist wahr, die
Blonde Bestie> spukt auch in meiner Jugend-
dichtung, aber sie ist ibres bestialischen
Charakters so ziemlich entkleidet, und
iibriggeblicben ist nichts als die Blondheit
zusammen mit der Geistlosigkeit.» Stimmt
es aber wirklich so ganz, dass in Thomas
Manns Frithwerk die Bestie verschwunden
wire? Mag sein, dass seine Verwahrung fiir
die Novelle «Tonio Kréger» zutrifft, wo al-
lenfalls «das Leben in seiner verfiihrerischen
Banalitit» gefeiert wird. Doch lautet der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

zentrale Gegensatz der Novelle nicht Geist
und Gesellschaft, sondern Geist und
Leben. Es weist in die Tiefe des Vitalen
hinab, wo die instinktiven Kraftreserven
der Gesellschaft liegen.

Wie sehr diese denn doch mit dem
Tierischen verquickt sind, zeigt sich, so-
bald dem Biirger die Aura des Jugendlich-
Liebenswiirdigen genommen wird und
eine Banalitit zuriickbleibt, die gar nicht
verfiihrerisch ist. In der Novelle «Tristan»
legt schon Vater Kléterjahn eine fast tieri-
sche Kérperlichkeit an den Tag, aber sein
Aussehen und seine Handlungen, nebst
den «leicht schmatzenden Gerduschen im
Schlund», die seine Schilderung heimat-
lich-ostseekiistlicher Gerichte begleiten,
priludieren erst der Lebenskraft und dem
Appetit seines Sohns und Erben Anton,
dieses «Prachtstiicks von einem Baby», das
«mit ungeheurer Energie und Riicksichts-
losigkeit seinen Platz im Leben eroberte und
behaupteter. Dieses Kind «von exzessiver
Gesundheit (...)verschlang gewaltige Men-
gen wvon Milch und gehacktem Fleisch
und iiberliess sich in jeder Beziehung seinen
Instinkten». Am Schluss wichst sich der
kleine Kloterjahn zu einer Erscheinung
aus, die dem Schriftsteller Spinell nach sei-
ner hoch peinlichen Konfrontation mit
dessen Vater vollends den Garaus macht.
Mit dem animalischen Wohlbefinden sind
wir in der Nihe der zentralen Tier-
metapher der Lebensphilosophie, mit den
beinahe geschlossenen Augen kommt der
Lowe selbst zum Vorschein, mit dem klaf-
fend aufgerissenen Mund und dem rosigen
Gaumen, in dessen Tiefe man hinabsieht,
wohnen wir gleichsam der Fiitterstunde
der grossen Katzen bei.



KULTUR

Wohlgemerkt, auch Spinell wird im-
plizit als Tier gesehen, nur als unter-
legenes: Er verfolgt die klassische Kon-
fliktvermeidungsstrategie von Tieren, die
es nicht zum blutigen Austrag kom-
men lassen wollen. Anders allerdings als
andere Tiere hat der unterlegene Mensch
ein neues Wertsystem ausgekliigelt, das
auf einen Aufstand gegen die Starken
hinausliduft, indem alles Wohlgeratene
und Siegreiche — alles urspriinglich «Guze»
— als «bdse» neu etikettiert wurde. Dar-
in idussert sich derselbe Wille zur
Macht, der die Starken beseelt, nur will
sich der Schwache fiir seine Niederlage am
Sieger richen, indem er ihn begrifflich
vernichtet und sich selber ethisch auf-
wertet.

Entstellung der Urspriinglichen

Die Selbstzweifel Tonio Krogers sind im
Fall Spinells radikaler geworden. Hat sich
einmal der vertraute Gegensatz Kiinstler/
Biirger als ein Tierkonflikt entpuppt, hat
mithin das Aussenseitertum seine Wurzeln
weniger im vordergriindig Sozialen als im
Vitalen (oder in dessen Fehlen), so haben
die hehren Erscheinungen Geist und Lite-
ratur einen noch zweifelhafteren Eigen-
wert. Sie sind nur mehr reaktive Phinomene,
Derivate, Entstellungen eines Urspriing-
lichen: Einfach ausgedriickt, den Ver-
tretern des Geistes hingen die Trauben zu
hoch. Das Bewusstsein dieser wesentlichen
Zweitrangigkeit der Geistesphinomene
lisst sich beim frithen Thomas Mann nie
ganz iibertonen.

Wie steht es aber um die Neubelebung
der Kultur durch die Wiederherstellung
der vitalen Krifte? Auch Thomas Mann
liebdugelte in der Zeit um 1910 mit dem
Gedanken, man habe «alles, was irgend
gesund ist in uns, zu kultivieren». In
den Kriegsjahren 1914 bis 1918 hat er sich
denn auch eine hirtere Weltanschauung
angemessen, bei der Greuel aller Arten,
allen voran der Krieg selbst, nicht bloss
resignativ hinzunehmen, sondern gera-
dezu als notwendige Voraussetzungen
der Kultur gutzuheissen seien: Nur eine
schwichliche Zivilisation kénne gegen den
Krieg sein, sie beweise eben dadurch ihre
Untiichtigkeit. Im Hintergrund hért man
Nietzsche raunen: Der gute Krieg heilige
jede Sache.

So oder so
bleibt bei der
Frage nach
menschlicher
Vornehmheit der
Begriff «Tier»
der zentrale
Bezugspunkt.

TIER UND KULTUR

Als der Kriegsrausch verging, konnte
der Humanist die Frage nach dem Men-
schen wieder niichtern stellen: «Fragmente
zum Problem der Humanitit» lautet der
Untertitel des Essays «Goethe und Tol-
stoi», 1921 noch vom Konservativen als
Vortrag gehalten, 1925 vom republikani-
schen Konvertiten verdffentlicht. Hier
wird mit dem Gedanken einer Kultur
schaffenden Umformung des Tierischen
Ernst gemacht. Es ist von Tolstois «Ani-
malismus» die Rede, der sich als «unerhir-
tes Interesse fiir das kirperliche Leben» dus-
sert und sich unmittelbar der Beschaffen-
heit seiner Figuren mitteilt: Wronski und
Anna im Roman «Anna Karenina» wirken
—so Thomas Mann — «wie ein schiner star-
ker Hengst und eine edle Stute».

Dem Animalismus Tolstois entspricht
in humanisierterer Form Goethes «tiefes
rubiges Anschauen», seine exakte sinnliche
Phantasie, die «Seinswirklichkeit» seiner
Gestalten, aber auch die fast schon iiber-
sinnliche Empfindlichkeit, die ihn von
seinem Weimarer Schlafzimmer aus das
Erdbeben von Messina wittern liess, eine
Empfindlichkeit, wie sie auch Tiere ha-
ben. Dazu der Kommentar: «Das Tierische
transzendiert. Alle Transzendenz ist tierisch.»
Das orakelhafte Wort wird spiter, von
einem Zeitgenossen zitiert, einen deut-
lichen, von Thomas Mann bestimmt nicht
gewollten Sinn bekommen. Den beiden
Urgesunden Goethe und Tolstoi gegen-
iibergestellt, werden Schiller und Dosto-
jewski als Reprisentanten der Krankheit
und der besonderen Art von Vergeisti-
gung, die damit verbunden sei. Da fillt
unvermeidlich Nietzsches Wort vom Men-
schen als dem kranken Tier. So oder so, ob
als Beispiel fiir ungebrochene oder fiir
angekrinkelte Kraft, bleibt also bei der
Frage nach menschlicher Vornehmheit der
Begriff «Tier» der zentrale Bezugspunkt.

Das Tierische
als Grund des Humanismus

Im «Zauberberg» wird denkbar weit aus-
holend die Beschaffenheit des Menschen
bis auf den naturwissenschaftlichen Grund
beleuchtet — beleuchtet durch das Alpen-
mondlicht iiber Hans Castorps spitabend-
lichem Liegestuhl und «durch den roten
Schein seines Tischlimpchens». Er liest nim-
lich, er hat sich der Biologie ergeben. Die

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

35



KULTUR

Lage des einsamen Lesers auf seinem Bal-
kon wird leicht pathetisch geschildert:
«Dem jungen Hans Castorp, der iiber dem
glitzernden Tal in seiner von Pelz und Wolle
gesparten Korperwdrme rubte, zeigte sich in
der vom Schein des toten Gestirns erbellten
Frostnacht das Bild des Lebens». Gerade
diese Kérperwirme gilt es zu ergriinden,
denn an ihr hat man das wesentliche
Geheimnis der organischen Existenz, «den
Stoffwechsel, die tierische Wiirme, mit einem
Worte das liebe Leben». Auf dieser tiefsten
Ebene ist der Mensch wieder Tier un-
ter Tieren. Seine kreatiirliche Entstehung
fingt er denn auch als Tierchen, als
«Darmlarve, das Urtier» an, als «die Gas-
trula, Grundform alles tierischen Lebens
und der fleischgetragenen Schinheit». Da-
mit wird nur in modern-wissenschaftlich
exakterer Form die alte These der Animal-
culisten wiederholt, «das Ei sei ein in
sich vollendeter kleiner Frosch, Hund oder
Mensch», schliesslich sei auch in heutiger
Sicht «der Embryo des Menschen, in sich
gebiickt, geschwiinzt, von dem des Schweins
durch nichts zu unterscheiden».

Die Reduktion aufs Tierische im «Zau-
berberg» ist gar nicht abschitzig gemeint,
nicht zuletzt, weil das Tierische auf jeder
Stufe bis hinunter in die letzten mole-
kularbiologischen Fundamente eine sich
gleich bleibende sinnvolle Organisation auf-
zeigt. Dasselbe Muster findet sich im Gros-
sen wieder, es sei, heisst es, kein bloss will-
kiirlicher Vergleich, «wenn man den Leib der
vielzelligen Wesen einen Zellenstaat> nannte.
Die Stadt, der Staat, die nach dem Prinzip
der Arbeitsteilung geordnete soziale Gemein-
schaft war dem organischen Leben nicht nur
zu vergleichen, sie wiederholte es». Indem
man also die Spur des Tierischen bis ins
Kleinste verfolgte, sah man sich immer ei-
nem Analogon der eigenen gesellschaftlich-
politischen Konstellation gegeniibergestellt.
Weit davon entfernt, ein «wverborgener
Grund» zu sein, wie es bei Nietzsche geheis-
sen hatte, der von Zeit zu Zeit nach gewalt-
titig-grausamer Entladung verlangte, bietet
das Tierische in der Sicht des «Zauberberg»-
Erzihlers ein konstantes Grundmuster auch
fiir das menschliche Leben. Es bildete mit-
hin die Grundlage eines mit dem Naturreich
sympathetisch verbundenen Humanismus.
Nicht umsonst wird die Medizin, in deren
Bereich sich Hans Castorp tummelt, von
ihm eine humanistische Fakultit genannt.

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

Im «Zauberberg»
wird denkbar weit
ausholend die
Beschaffenheit
des Menschen bis
auf den natur-
wissenschaft-
lichen Grund
beleuchtet.

Indem man also
die Spur des
Tierischen bis ins
Kleinste
verfolgte, sah
man sich immer
einem Analogon
der eigenen
gesellschaftlich-
politischen
Konstellation
gegentliber-
gestellt.

TIER UND KULTUR

Zu einem naturwissenschaftlich fun-
dierten Humanismus gehorte freilich auch
ein Gefiihlsmoment, ein herzliches Ver-
hiltnis zum leiblichen Sein schlechthin.
So heisst es von Hans Castorp, als er sich
im Schnee verirrt hat: «Wihrend sein Blick
sich in der weissen Leere brach, die ihn blen-
dete, fiihlte er sein Herz sich regen, das vom
Aufstieg pochte, — dies Herzmuskelorgan,
dessen tierische Gestalt und dessen Art zu
schlagen er unter den knatternden Blitzen
der Durchleuchtungskammer frevelhafter-
weise vielleicht, belauscht hatte. Und eine
Art von Riihrung wandelte ihn an, eine ein-
fache und andiichtige Sympathie mit seinem
Herzen, dem schlagenden Menschenherzen,
50 ganz allein hier oben im Eisig-Leeren mit
seiner Frage und seinem Riitsel.»

«0, dass wir unsere
Ururahnen waren»

Konnte ein auf Kenntnissen und Sympa-
thie beruhender Humanismus auch prak-
tisch zum Tragen kommen? Im Roman
gewiss nicht, der weit entfernt von allen
gesellschaftlichen Wirklichkeiten hoch
iiber dem Flachland spielt und sich hochs-
tens allegorisch darauf bezieht. Ausserhalb
des Romans jedoch und jenseits der darin
behandelten Vorkriegszeit, also in der Wei-
marer Republik, wird das praktische En-
gagement seines Autors wihrend und nach
der Komposition — wie er sagt, «aus dem
Roman heraus» — immer intensiver. Es gilt
bekanntlich der Verteidigung der Repub-
lik gegen ihre inneren Feinde. Auch hier
ist das Bild des Menschen von zentraler
Bedeutung, und auch hier spielen die ver-
schiedenen Konzepte vom Tierischen eine
wichtige Rolle. In den Kulturdebatten der
Zeit, etwa in den Sitzungen der Sektion
fiir Dichtkunst der Preussischen Akademie
der Kiinste, wo demokratisch Gesinnte
und volkische Mitliufer des aufkommen-
den Faschismus einander gegeniiber sas-
sen, wurden die urspriinglich Nietzsche-
schen Lebensbegriffe kaum differenzierter
gehandhabt, als in der politischen Gosse,
aus der der Faschismus aufkam. Zu ver-
hunztem Nietzsche kam auch verhunzte
Naturwissenschaft hinzu. Gortfried Benn
etwa, ein gelernter Arzt, der seit langem
die Entwicklung des menschlichen Hirns
fiir einen Irrweg hielt und sich in das
fritheste Stadium und die primitivste



KULTUR

Schicht der Schépfung zuriicksehnen
konnte — «O, dass wir unsere Ururahnen
wiiren. / Ein Kliimpchen Schleim in einem
warmen Moor» — Benn also hat 1932 in
seiner Rede zur Aufnahme in die Akademie
den Rasseforschern die These einer grassie-
renden Verhirnung der Menschen ab-
genommen, seine Hoffnungen fiir die Kul-
tur in das Tierische gesetzt, und dabei als
seinen Gewihrsmann ausgerechnet Thomas
Mann zitiert, der doch der Hauptgegner der
volkischen Irrationalisten in der Akademie
war, jene Passage nimlich iiber Tierisches
und Transzendenz, von der vorhin die Rede
war. Benn schreibt: «Eine der klassischen Er-
kenntnisse der nachnietzscheschen Epoche
stammt von Thomas Mann und lautet (Benn
zitiert nicht wértlich genau): «wlles Trans-
zendente ist tierisch, alles Tierische transzen-
diert>». Nur nimmt sich diese Ausserung im
Bennschen Kontext einer Klage iiber den to-
talen Substanzzerfall der Neuzeit und den
Verlust stabiler Individualitit ganz anders
aus als im Original, wo es Thomas Mann
daran lag, anhand der vier Fallstudien die
Maglichkeiten menschlicher Kreativitit zu
durchleuchten, die Menschen eher an den
grossen Beispielen aufzurichten — ein durch-
aus konstruktiver Humanismus.

Die Bestie ist los

Es sollte bald schlimmer kommen. In den
Ereignissen die auf den Januar 1933 zu-
fithren und dem «grossen Gefiihl fiir Opfer-
bereitschaft und Verlust des Ich an das To-
tale, den Staat, die Rasse», sicht Benn — so
im Aufsatz «Der neue Staat und die Intel-
lektuellen» — «das anthropologisch Tiefer.
Er distanziert sich von der Tradition der
Intellektuellen, die, angefangen mit Schil-
ler, sich als Weltbiirger gegen die nationale
Idee stemmen und sich deswegen fiir «die
edleren Geister» halten.

Tatsichlich war dadurch im allerpri-
mitivsten Sinn das Tier in der Gesellschaft
losgelassen worden. In der Not hat Tho-
mas Mann in der Kriegszeit auf moralische
Konzepte zuriickgegriffen, die seit Nietz-

Zu einem natur-
wissenschaftlich
fundierten
Humanismus
gehorte freilich
auch ein
Gefihlsmoment,
ein herzliches
Verhaltnis zum
leiblichen Sein
schlechthin.

In der Not
hat Thomas Mann
in der Kriegszeit

auf moralische

Konzepte
zurickgegriffen,

die seit
Nietzsche fiir
Uberholt galten.

TIER UND KULTUR

sche fiir iiberholt galten; denn ange-
sichts der geschichtlichen Wirklichkeit des
20. Jahrhunderts — «im Lichte unserer
Erfahrung», wie der Untertitel des Nietzsche-
Essays lautet — hatte Nietzsches Relativie-
rung aller Moralbegriffe an Uberzeugungs-
kraft eingebiisst, sie hatte sich als verfriiht
und als gefihrlich erwiesen. Eine «morali-
sche Entschlossenbeit jenseits des Wissens, der
auflisenden und hemmenden Erkenntnisy,
wie es im «Tod in Venedig» heisst, war trotz
allem méglich, ja, sie war dringend not-
wendig. Denn Nietzsche habe im Namen
einer «Gesundpeitslehre» des Lebens alles
untergraben, «was zu einer leidlichen Zib-
mung des wilden Lebens dienen kann».

Da ist keine Rede mehr vom Transzen-
denzpotenzial der fundamentalen Lebens-
krifte, man hatte zu deutlich ihre Ge-
fahren erkannt und sich dagegen wehren
miissen. Allein, woher sonst hatte man
selber die Kraft genommen, um diesen
Widerstand zu leisten, in den dunkelsten
Stunden der neueren Geschichte nicht zu
verzweifeln, um weiterzumachen und zum
Kampf gegen Hitler sein Scherflein beizu-
tragen? Mehr als einmal ist in den Alters-
schriften Thomas Manns von «vitaler Aus-
dauer» die Rede; auch hier hatte sie sich
bewihrt. Am Kriegsende schreibt er im
Tagebuch am 7. Mai 1945: «Eine gewisse
Genugtuung ist das physische Uberleben.
Nach dem Fall Frankreichs liess Goebbels
meinen Tod melden; er konnte es sich nicht
anders denken. Und hitte ich mir Hitlers
Falschsieg als ernst zu Herzen genommen,
wire mir auch wohl nichts anderes geblie-
ben, als einzugehen. Uberleben hiess: siegen.
Es ist ein Sieg.»

Wie angeschlagen Thomas Mann zeit-
weise doch gewesen war, wie nahe am Ver-
zweifeln er tatsichlich sein konnte, be-
legen die Tagebucheintrige des frithen
Exils. Wie leicht es damals gewesen wire,
«einzugehen», zeigen die Selbstmordfille
unter den literarischen Exilanten. Thomas
Mann hat es fertiggebracht durchzuhalten.
Man darf sagen, hier hat sehr wohl das
Tierische transzendiert. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

37



38

Thomas Sprecher,
geboren 1957, studierte
Germanistik, Philoso-
phie und Psychologie an
der Universitat Zirich
und an der Freien Uni-
versitat Berlin. 1985
promovierte er mit dem
Thema «Felix Krull und
Goethe». Von 1984 bis
1989 studierte er
Rechtswissenschaften
an der Universitat
Zirich und arbeitet seit-
dem als Rechtsanwalt.
Seit 1994 ist er neben-
amtlicher Leiter des
Thomas-Mann-Archivs
der ETH Zirich.

KULTUR

FREMDE EBENBILDER DES MENSCHEN

Tiere bei Thomas Mann und Elias Canetti

Die Menschen gelten seit
Charles Darwin als evolutionir beglau-
bigte Verwandte ihrer tierischen Vorfah-
ren. Mit der Dechiffrierung genetischer
Codes, die mehr Gemeinsames als Tren-
nendes zu offenbaren scheinen, riicken
Tiere und Menschen gegenwirtig so nahe
aneinander, dass die verbliebenen Unter-
schiede zu einer quantité négligeable zu-
sammenschrumpfen. Aufgrund der gerin-
gen DNS-Differenz halten manche die
eingespielten Grenzen der Klassifizierung
fiir tiberholt. Entsprechend sollen nach
dem Willen von manchen Wissenschaftern
die Grossen Menschenaffen in den Genuss
von Menschenrechten kommen. Neu-
seeland hat im Jahr 2001 ein «Tier-Fiirsor-
gegesetz» verabschiedet, das den Men-
schenaffen grundsitzlich das Recht auf
Freiheit zubilligt und sie dadurch vor wis-
senschaftlichen Versuchen schiitzt. Seit
dem 1. April 2003 gelten im schweizerischen
Zivilrecht Tiere nicht mehr als Sachen.

Es gibt eine Stelle in 7homas Manns «Be-
kenntnisse des Hochstaplers Felix Krull»,
die von dieser prekiren Verwandtschaft
handelt. «Aber der Mensch, so hirt man
immer sagen, stammt doch vom Affen ab?»,
fragt Marquis de Venosta alias Felix Krull
den Professor Kuckuck. Dieser antwortet:
«Lieber Marquis, sagen wir lieber: er
stammt aus der Natur und hat seine Wurzel
in ihr. Von der Abnlichkeit seiner Anatomie
mit der der hiheren Affen sollten wir uns
vielleicht nicht zu sehr blenden lassen, man
hat gar zuviel Aufhebens davon gemachs.
Die bewimperten Blauiuglein und die Haut
des Schweines haben mehr vom Menschli-
chen als irgendein Schimpanse, — wie ja
denn auch der nackte Korper des Menschen
sehr oft an das Schwein erinnert. Unserem
Gehirn aber, nach dem Hochstande seines
Baus, kommt das der Ratte am niichsten.
Anklinge ans Tier-Physiognomische finden
Sie unter Menschen auf Schritt und Tritt.
Sie sehen da den Fisch und den Fuchs, den
Hund, den Seehund, den Habicht und den
Hammel. Andererseits will alles Tierische
uns, ist nur der Blick dafiir aufgetan, als
Larve und schwermiitige Verzauberung des

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

Menschlichen erscheinen (...) O doch, Mensch
und Tier, die sind verwandt genug!»

Nun begriinden Ahnlichkeiten im Aus-
sehen, Analogien im Verhalten und bio-
logische Verwandtschaften noch keine
Gleichheit. Der Beweis der genetischen
Verwandtschaft ist triigerisch. Die Erkennt-
nis engster genetischer Nihe hebt die
Grenzen der Verstindigung zwischen Men-
schen und Tieren nicht auf. Im Gegenteil
haben sensible Verhaltensforscher deutlich
gemacht, dass oberflichliche Anthropomor-
phismen das tiefere Verstindnis tierischer
Gefiihlswelten und tierischen Bewusst-
seins — soweit diese Begriffe iiberhaupt an-
gemessen sind — eher verstellen als erhel-
len. Tiere sind fiir Menschen weiterhin
absolut ritselhafte Wesen.

Vor kurzem ist im Hanser Verlag ein
Buch mit dem Titel «Uber Tiere» erschie-
nen. Es enthilt Textstellen von Elias Ca-
netti. Canettis Traum und Lebensthema
war es, mit den Augen anderer Wesen auf
die Welt zu blicken. In seiner Miinchner
Rede von 1976 iiber den «Beruf des Dich-
ters» hat er die «Verwandlung» als dessen
wichtigste Aufgabe definiert. Daher riihrt
sein Interesse an archaischen Mythen und
Riten, in denen Menschen in Tiermasken
sich das feindliche Aussen fiir Momente zu
eigen machen. Der Jiger verwandelt sich
zur Probe in seine Beute. In einer seiner
Aufzeichnungen schreibt Canetti: «Er denkt
in Tieren, wie andere in Begriffen.» Tiere
ermoglichen die Erfahrung von Fremd-
heit. Das nicht iiberbriickbar Fremde
macht Tiere fiir die Menschen wichtig.
Wenn eine Tierart ausgerottet wird, ver-
kleinern sich die Lebensmoglichkeiten
auch des Menschen. Der Dichter kann
und muss sich verwandeln. Er kann den
Spiess umdrehen. Er kann Tiere auf den
Jdger schiessen lassen. Menschen werden
von Hunden an der Leine gefiihrt und von
Kiihen zur Schlachtbank. Das Denken in
Tieren befihigt zur Korrektur unseres
Selbstbildes. Die Tiere sind die Kindheit
der Menschen, sie erinnern an Existenzfor-
men vor uns — «was also soll», sagt Ca-
netti, «eine Kindheit ohne Tiere?». Die anth-



KULTUR

ropozentrische Frage, inwieweit das Bild,
das sich der Mensch vom Tier macht, sei-
ner Selbstvergewisserung im 21. Jahrhun-
dert zu dienen vermag, ist damit noch
nicht beantwortet. Dass wir die Tiere trotz
enger genetischer Verwandtschaft kaum
verstehen, und dass die Tiere die Men-
schen kaum verstehen, verhindert nicht,
Tiere als gleichwertige Wesen anzusehen.
Darwin hat mit seiner Abstammungslehre,
sagt Sigmund Freud, dem Menschen eine
biologische Krinkung zugefiigt. Nur wi-
derwillig akzeptiert der Mensch seinen
animalischen Stammbaum. Es wire fiir die
Tiere und die Menschen selbst gut, wenn
die Menschen diese Krinkung iiberwinden
kénnten.

In Leben und Werk Thomas Manns
kommen die Tiere prominent vor. Hunde
spielten in seinem Leben eine wichtige
Rolle. Sie werden in vielen Erzihlungen
und Romanen beschrieben, etwa in «To-
bias Mindernickel», in «Das Eisenbahn-
ungliick», in «Konigliche Hoheit», und in
«Herr und Hund» natiirlich.

Uberall scheint das Tier als fremdes
Ebenbild des Menschen gezeichnet zu wer-
den. Der Blick auf das Animalische ist ein
Humanistenblick, so wie noch Felix Krull
im Lissaboner Naturkundemuseum die
Evolution im Menschen gipfeln lisst. Der
Mensch ist das Ziel der Schépfung, die
Tiere sind seine Vorformen. Was Felix
Krull beim Anblick von Urkrebsen, Kopf-
fiissler und Schwimmen «bewegend im
Sinne lag, war der Gedanke, dass dies alles
erste Ansitze, in keinem noch so absurden
Fall einer gewissen Eigenwiirde und Selbst-
zweckhaftigkeit entbehrende Vorversuche in
der Richtung auf mich, will sagen: den Men-
schen waren» (VII, 574). Darin bekundete
er einen mehr individuell-narzisstischen
als philosophisch-aufklirerischen Optimis-
mus. Dass dies nicht Thomas Manns
eigene Ansicht, nicht seine ganze Haltung
war, zeigt sich in einem Ausspruch, den
Golo Mann von seinem Vater iiberliefert
hat: «Ein Tier, das die neunte Symphonie
macht, das war ein Irrtum, das muss

schlecht enden.» 4

THOMAS MANN

Schindler ®

Elevators and Escalators world wide.
We move 700 million people every day.

www.schindler.com

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

39



Matthias Stremlow,
geboren 1967, studierte
Germanistik und Um-
weltlehre an der Univer-
sitat Zirich. Seit 1995
ist er wissenschaft-
licher Mitarbeiter im
Eidg. Bundesamt fiir
Umwelt, Wald und Land-
schaft. Er ist tatig als
freischaffender Alpen-
forscher und Publizist.
1998 erschien beim
Paul Haupt Verlag sein
erstes Buch «Die Alpen
aus der Untersicht;
2002 publizierte er
zusammen mit C. Sidler
«Schreibzige durch

die Wildnis. Wildnis-
vorstellungen in Litera-
tur und Printmedien der
Schweiz», ebenfalls
Paul Haupt Verlag.

KULTUR

STREIFZUGE DURCH DIE WILDNIS

Wildnisvorstellungen in der schweizerischen Literatur

Uber die Daseinsberechtigung von Wolfen und Luchsen im Alpengebiet,
das Liegenlassen von Totholz in Wiildern oder die Errichtung von Gross-
schutzgebieten wird in der Schweiz heftig debattiert. Wie lisst sich diese
Kontroverse, die oft als Stadt-Land-Konflikt dargestellt wird, begriinden?
Zur Klirung trigt die Untersuchung beschriebener Wildnisse in der

deutschsprachigen Literatur bei.

Die vielfiltig zu beobach-
tenden Widerspriiche in der Wahrneh-
mung und Bewertung von Wildnis gehen
in einem betrichtlichen Mass auf innere
Bilder zuriick, die sich kulturell verfestigt
haben, aber kaum bewusst thematisiert
werden. Die in unserer Kultur 6ffentlich
einstudierten Deutungsmuster sind viel-
filtig und konflikttrichtig. Fiir die An-
niherung an die Natur- und Wildnisvor-
stellungen in unserer Gesellschaft ist der
Mythos von der Vertreibung des Menschen
aus dem Paradies in doppelter Weise
produktiv: Der Mensch ist seit seiner Ver-
treibung aus dem Garten Eden stetig ge-
zwungen, seine Behausung in einer dy-
namischen und potenziell bedrohlichen
Natur zu suchen und zu sichern. Wildnis
und Naturdynamik sind aus dieser Optik
die Chiffren eines anhaltenden mensch-
lichen Sicherungs- und Kontrollproblems.
Gleichzeitig verdeutlicht der Mythos vom
Paradies die menschliche Erkenntnisfihig-
keit, zwischen Eigenem und Fremdem zu
unterscheiden. Wildnis kann aus dieser
Perspektive als eine Gegenwelt verstanden
werden, iiber deren Wahrnehmung und
Bewertung die eigene Lebenswelt und Zi-
vilisation schlechthin immer wieder defi-
nierbar ist.

Solche gesellschaftlich verinnerlichten
Vorstellungen einer bedrohlichen oder einer
idyllischen Wildnis reprisentieren nicht
einfach wilde Natur. Sie transportieren in-
dividuelle und gesellschaftliche Werthal-
tungen, Sehnsiichte und Utopien, Angste
und Note. Wildnis ist in dieser geisteswis-
senschaftlichen Optik mehr als ein Oko-
system. Sie wird zu einem kulturellen Phi-
nomen. Die individuellen Vorstellungen
von Wildnis und wilder Natur sind dabei
nicht allein durch persénliche Erfahrun-

gen geprigt, sondern auch durch Land-
schaftsbilder, wie sie in den Mirchen und
der Literatur, in Filmen und Werbepros-
pekten oder in Schulbiichern vermittelt
werden.

Wildnis - ein polarisierender Begriff

«Wald» und «Wildnis» haben die gleichen
Sprachwurzeln. Noch in «Zedlers Univer-
sallexikon» von 1747 wird « Wildnis» nicht
in einem eigenen Beitrag besprochen, son-
dern auf die Eintriige zu « Wald» und «Wiiste»
verwiesen. Wildnis steht also in einer
begrifflichen Nihe zu diesen Raumvor-
stellungen. Gleichzeitig bezeichnete Wild-
nis aber auch ganz allgemein «Wildheit»
und etwas «Wildes». Erst im ausgehenden
18. Jahrhundert wird Wildnis im Worter-
buch von Johann Christoph Adelung als
eine «wilde, ungebauete und unbewohnte
Gegend, besonders eine solche waldige Ge-
gend» beschrieben. Diese Wortbedeutung
wird rund hundert Jahre spiter im Grimm-
schen Worterbuch prizisiert: «Die gewihn-
liche volkstiimliche und iltere Vorstellung
der Wildnis ist die eines dichten Waldes
oder wunwegsamen Gebirges>. Vom Stand-
punkt der Ackerbautreibenden ist Wildnis
das von der Kultur noch nicht beriibrte
Land, der Wildboden, im Gegensatz zum
Kulturland.» Solche unbewohnten, nicht
kultivierten Gebiete wurden zwar fiir die
Jagd, die Holzentnahme oder das Wild-
heuen genutzt. Der Mensch war aber nicht
fiir die Reproduktion dieses Landes zu-
stindig. Sowohl der wilde Wald als auch
die Wildtiere pflanzen sich — im Gegensatz
zum Forst und zu den geziichteten Haus-
tieren — unkontrolliert fort.

Die Wortbedeutung einer angsteinflds-
senden wilden Natur spiegelt die Wahr-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

41



LE . ;
Georg Kern, Lobenlinien eines Ammoniten (Chetoniceras), Mahajunga, Madagaskar

42 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83.JAHR HEFT 5



KULTUR

nehmung und Bewertung von Wildnis
einer biuerlichen Gesellschaft. Der kulti-
vierende Mensch konnte mit seinen Fihig-
keiten und Geriten diese Riume nicht
bewirtschaften. Sie wurden bis weit ins
18. Jahrhundert im Gegensatz zu den
schonen, kultivierten Landschaften als un-
freundliche, finstere und unwirtliche Ge-
genden aufgefasst. Diese klare riumliche
Trennung zwischen domestizierten und
wilden Riumen ist das historische Resultat
einer spezifischen gesellschaftlichen Ord-
nung und Landnutzung. Das Interesse der
biauerlichen Gesellschaften galt der Stabi-
lisierung und Weiterentwicklung einer so-
zialen Ordnung, die aus der menschlichen
Fihigkeit resultierte, eine kulturelle Kont-
rolle iiber wilde Natur auszuiiben.

Die Geschichte des Wildnisbegriffs zeigt
auf, dass neben die ablehnende Bewertung
auch die Vorstellung einer schénen und
anziehenden Gegend trat. Mit «Wildnis»
kénnen in der deutschen Sprache schon
friith auch freundliche und isthetisch at-
traktive Landschaften bezeichnet werden.
Diese Doppeldeutigkeit, die sich im Laufe
der frithen Neuzeit entwickelt und in der
Wald- und Alpenromantik des ausgehen-
den 18. Jahrhunderts popularisiert hat, ist
Ausdruck einer neuen gesellschaftlichen
Wahrnehmung und Bewertung von wilder
Natur. Aus der Optik eines vorerst stidti-
schen, gebildeten Biirgertums wurden Er-
lebnis und Wert von Wildnis neu interpre-
tiert. Aus nutz- und wertlosen Gebieten
wurden isthetisch attraktive Landschaf-
ten. Die noch nicht domestizierte, herr-
schaftsfreie Natur begann im biirgerlichen
Wertesystem Unverfilschtheit, Reinheit
und Freiheit zu symbolisieren.

Das Hinaustreten aus dem Bereich der
europidischen Kulturlandschaften in als
wild und unkultiviert wahrgenommene
Landschaften wurde im deutschsprachigen
Raum von zwei Stromungen vorangetrie-
ben: einerseits durch eine wissenschaft-
lich-rationale Raumerschliessung und an-
dererseits durch eine emotionale Uber-
héhung der als urspriinglich aufgefasster
Landschaften in Kunst und Philosophie.
Erst beide Bewegungen zusammen ermog-
lichten eine umfassende Neubewertung
und Asthetisierung von Wildnis. Wald
und Alpen wurden nicht mehr als Gebiete
des Schrecklichen und Irrationalen gemie-
den, sondern als erhabene Landschaft auf-

Die Geschichte
des Wildnis-
begriffs zeigt

auf, dass neben

die ablehnende

Bewertung auch

die Vorstellung
einer schénen

und anziehenden
Gegend trat.

Aus der Optik
eines vorerst
stadtischen,
gebildeten
Birgertums

wurden Erlebnis
und Wert von
Wildnis neu

interpretiert.

WALD UND WILDNIS

gesucht. Im Laufe des 18. Jahrhunderts
entstanden die ersten stadtnahen Er-
holungswilder und alpinen Reiseziele als
Ausdruck dieser romantischen
Sichtweise.

neuen,

Literarische Wildnissucher

In der deutschsprachigen Literatur finden
sich seit dem ausgehenden 18. Jahrhun-
dert die ablehnende und die befiirwor-
tende Wildniswahrnehmung und -bewer-
tung. Im erzihlten Raum der Literatur
wird beschriebene Wildnis zumeist zu dem
Gebiet auf der mentalen Landkarte, wel-
ches von der Stadt und damit von der
Zivilisation am entferntesten liegt. Sie
bezeichnet die menschenferne, naturnahe
Landschaft. Entsprechend fehlen in den
literarischen Wildnissen zumeist Elemente
der traditionellen Kulturlandschaft und
damit der kultivierenden Leistung einer
ortsansissigen Gesellschaft. Beschriebene
Wildnis stellt also sowohl einen Kontrast-
raum zu urbanen Gebieten als auch zu be-
siedelten lindlichen Gebieten dar. Sie ist
im intensiv genutzten Mitteleuropa gerade
durch das Hinaustreten sowohl aus den
stidtischen als auch landwirtschaftlich be-
wirtschafteten Kulturlandschaften charak-
terisiert. Erst in der Gegenwartsliteratur
wird diese mentale Landkarte neu gezeich-
net. Es tauchen erzihlte Wildnisse auf, die
in Form dynamischer, verwildernder Na-
turprozesse bis in die Zentren der Stidte
eindringen.

Wildnis ist als poetischer Raum bedeut-
sam. Die literarischen Figuren nehmen da-
bei die Landschaft unterschiedlich wahr.
Zwei Optiken lassen sich generalisieren:
einerseits kann Wildnis im epischen Raum
zur Alltagslandschaft einer (Agrar-) Gesell-
schaft gehoren oder andererseits ein ferner
Raum sein, der von den Romanhelden fiir
kiirzere oder lingere Zeit aufgesucht wird.
In der deutschsprachigen Literatur ist
Wildnis hauptsichlich ein Gebiet, das aus-
serhalb der Alltagsriume der Romanfigu-
ren liegt. Denn in den letzten Jahrzehnten
wird Wildnis nur noch vereinzelt als Teil-
gebiet des Lebensraumes einer biuerlichen
Gesellschaft ausfiihrlich beschrieben. Die
Optik von Figuren, die mit Wald und Al-
pen verwurzelt sind, fehlt weitgehend.

Eine Ausnahme bildet der 1956 er-
schienene Roman «Die Graue March» von

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

43



KULTUR

Meinrad Inglin. Fern jeglicher Agrar-
romantik entwickelt der Innerschweizer
Autor in diesem Werk ein umfassendes
Verstindnis von der existenziellen Ver-
flechtung zwischen Mensch und Alltags-
raum, zu welchem auch die Wildnis der
dargestellten voralpinen Hiigellandschaft
gehoért: «Da oben kannte sie jedes Gehilz,
jeden Grat und Hang, sie war vertraut mit
den Stimmen der Vigel und wusste, wo es
Hasen gab, wo Fiichse schloffen und Rehe
standen, sie hatte schon dutzend Mal mit
offenen Augen allein und leise diese Wildnis
durchstreift und kebrte jetzt zu ihr wie in
eine Heimat zuriick.» In der Natur- und
Wildnisvorstellung als Lebensraum sind
alle Stufen des Werdens und Vergehens
prisent. Der Tod ist eine notwendige
Voraussetzung fiir das einzelne Leben und
Uberleben der menschlichen Art. Diese
symbolische Dimension einer transzen-
dentalen Geborgenheit unterscheidet sich
von Naturbildern des modernen Men-
schen. Das heutige Individuum denkt und
fithlt nicht in Generationen, sondern in

den Zeitriumen des eigenen, vereinzelten
Lebens.

Grenziiberschreitungen

Wildnis ist in der zeitgendssischen deutsch-
sprachigen Literatur fast ausschliesslich
Fremdraum. Fremd kann dabei sowohl die
Erfahrung des Aussenraumes als auch die
Zeiterfahrung sein. Mit dieser doppelten
Differenzerfahrung arbeitet Orto E Wal-
ter in seinem Roman «Das Staunen der
Schlafwandler am Ende der Nacht», wenn
er seine Protagonisten ins Maderanertal
verirren lisst: « Wieder jedenfalls war es so,
als wiren Ruth und ich hinausgeraten aus
den Mustern unserer gemachten, verbauten,
verwiisteten Landstriche ins Vorzivilisatori-
sche; in diese Zone, worin Zeit sich bemass
nach dem Tempo, mit dem das Wasser sich in
die Granitplatten frass, zwei Zentimeter in
siebzig Jahren.»

Die literarischen Subjekte werden zu
Wildnissuchenden. Sie kénnen sich auf-
machen, um sich in waldigen oder alpinen
Grenzerfahrungsriumen kérperlich heraus-
zufordern und sich mit den Kriften der
Natur zu messen. Beschriebene Wildnis
kann ihnen aber auch Einssein, Ganzheit,
Erkenntnis und Heilung erméglichen. Diese
unterschiedlichen Erfahrungen, welche eine

44  SCHWEIZER MONATSHEFTE 83.JAHR HEFT 5

Wildnis
ist als
poetischer
Raum
bedeutsam.

Wer im
Erzéahlraum die
Grenze der
domestizierten
Gebiete in
Richtung Wildnis
Uberschritten
hat, begibt sich
in Gefahr.

WALD UND WILDNIS

Figur mit dem erzihlten Raum machr, ist
durch die Wahl der Darstellungsmuster
geprigt. In der deutschsprachigen Litera-
tur enthalten beschriebene Wildnisse Ele-
mente des Mythischen, Schrecklichen oder
Idyllischen als gestalterische Grundtopoi.
Diese drei Darstellungsmodi werden da-
mit zu Grundtypen der Wildnisbeschrei-
bung, auf die in der Literatur der letzten
zweihundert Jahre immer wieder zuriick-
gegriffen wurde.

Wer im Erzihlraum die Grenze der do-
mestizierten Gebiete in Richtung Wildnis
iiberschritten hat, begibt sich in Gefahr.
Diese Gefahr kann von einer Natur aus-
gehen, die sich nicht fiir das menschliche
Schicksal interessiert, wie beispielsweise in
der 1979 erschienenen Erzihlung «Der
Dorffuhrmann» von Franz Béni. Sein Pro-
tagonist Adrian, der in einem Wald Unter-
schlupf sucht, wird auf Schritt und Tritt
durch die natiirlichen Gegebenheiten wie
Dickichte, Insekten und das absturzgefihr-
liche Gelinde veringstigt. Seine Flucht
vor der Gesellschaft misslingt in einer be-
drohlichen Natur. Béni wendet sich mit
dieser Wildnisschilderung radikal von der
idyllischen Vorstellung eines harmonischen
Miteinanders von Mensch und Natur ab.
Seine Anti-Idylle trigt die Grundziige
einer sozialen und &6kologischen Krisen-
haftigkeit in sich.

Literarische Wildnissucher kénnen aber
auch aufgrund gesellschaftlicher Sanktio-
nen scheitern. So sind in der Schweizer
Literatur gelingende Wildniserfahrungen
zumeist kurze Ausfliige, welche zu einer
persdnlichkeitsrelevanten Erkenntnis und
Heilung fiihren. Bleibt das Individuum
hingegen freiwillig oder unfreiwillig lin-
gere Zeit in menschenfernen Naturriumen,
droht es zu einem Aussenseiter zu werden.
So lisst Martin Suter in seinem Erfolgs-
roman «Die Schattenseite des Mondes» die
selbsterfundene Waldtherapie seines Pro-
tagonisten Urs Blank scheitern. Blank, der
in die Wilder des Schweizer Mittellandes
fliichtet, baut zwar eine intensive Natur-
beziehung auf, wird letztlich aber nicht
resozialisiert. Die gesellschaftliche Riick-
kehr wird durch seine Ermordung im Wald
vereitelt. Wie beispielsweise auch im
Roman «Die kiinstliche Mutter» von Her-
mann Burger fithrt literarisch thematisierte
Gesundung, die auf die Krifte der Natur
baut, nicht zum Leben im Diesseits, son-



KULTUR

dern in den Tod. Damit bleiben intensive
Wildniserfahrungen ausserhalb der ur-
banen Kultur. Die Wiedervereinigung von
Mensch und Natur scheint in der unter-
suchten Gegenwartsliteratur erst jenseits
des irdischen Daseins denkbar.

Vision Wildnis

In der deutschsprachigen Literatur wird
seit den kritischen Okologiediskussionen
der 1970er die Vision einer dynamischen
Natur, welche die Zivilisation mit Wildnis
iiberzieht und sich ihren Teil zuriicker-
obert, auffillig hiufig gestaltet. Beschrie-
bene Wildnisse enthalten in dieser Optik
utopische Aspekte, die sich in einer neu-
en gesellschaftlichen Naturbeziehung und
ihrer Integration in Zeit-, Kultur- und Ge-
sellschaftskonzepte dussern. Durch die Be-
drohung von Kultur und Geschichte durch
eine dynamische, riickerobernde Natur
werden in der Literatur gesellschaftstheo-
retische Alternativen zum heutigen Gesell-
schaftsverstindnis thematisiert. Die bei-
spielsweise von Franz Hobler in «Die
Riickeroberung» und «Der neue Berg» ent-
worfene unbezihmbare, in den kultivier-
ten Bereich einbrechende Natur symboli-
siert in einer gesellschaftskritischen Optik
ein Unbehagen gegeniiber der Moderni-
sierung und kulturellen Entwicklung. In
dieser Perspektivierung von literarischer
Wildnis spiegeln sich die Geschlechter-
und Okologiediskussionen der letzten drei
Jahrzehnte.

Insgesamt hat Wildnis seit 1970 als
literarischer Projektionsraum an Bedeu-
tung gewonnen bzw. zuriickgewonnen.
Denn nach der Literarisierung und Ro-
mantisierung von Wald und Alpen im aus-

Die Wieder-
vereinigung von
Mensch und Natur
scheint in der
untersuchten
Gegenwarts-
literatur erst
jenseits des
irdischen Daseins
denkbar.

WALD UND WILDNIS

gehenden 18. und beginnenden 19. Jahr-
hundert wurde in kritischer Kunst auf
die beschauliche Hinwendung zur Natur
weitgehend verzichtet. Der Wildnisbegriff
scheint ausserhalb der Heimatliteratur
iiber Jahrzehnte kaum mehr gebraucht
worden zu sein. Erst in den 1970er-Jahren
erleben Begriff und Konzept der Wildnis
eine Renaissance: als Idealbild unversehr-
ter Natur, als wertvolles Okosystem und
naturwissenschaftlich interessantes
schungsobjekt, als attraktiver Erlebnisraum
fiir Wildnissucher und Eventmanager so-
wie als Chiffren fiir Kreativitit, Innova-
tion und Freiheit, aber auch als Bedrohung
fiir die Menschen, welche in Naturland-
schaften fliehen wollen oder die Natur
bewirtschaften.

Die kontroversen gesellschaftlichen Dis-
kussionen lassen sich auf diesem Hinter-
grund als tiefreichende Widerspriichlich-
keiten und Unvereinbarkeiten in der ge-
sellschaftlichen Wertsetzung gegeniiber
Wildnis erkennen. Neben den Erfahrun-
gen prigen kulturell verankerte Deutungs-
muster und Symbolisierungen die Ver-
stechensméglichkeiten fiir das, was in einer
Gesellschaft als «wilde Natur» vorgestellt
wird. Wird beispielsweise Wildnis als cha-
otische, heimtiickische Natur gedeutet,
sind die Bewertungen ganz anders, wie
wenn Wildnis als herrschaftsfreier Raum
der Selbsterfahrung interpretiert wird. Die
aktuellen Auseinandersetzungen verdeut-
lichen also nicht nur unterschiedliche
Interessen einzelner Akteure und gesell-
schaftlicher Gruppen. Sie markieren auch
tiefgreifende Unterschiede in den gesell-
schaftlichen Naturvorstellungen, die zu

einer Emotionalisierung der 6ffentlichen
Wildnis-Debatte fithren. 4

For-

«Die grosse Sehenswiirdigkeit von Belém sind seine zwei Géarten, der zoologische und der
botanische, die die ganze Flora und Fauna der Amazonenwelt in sich zusammenfassen. Wer
nicht das Glick, die Zeit und den Mut hat, tagelang den Strom emporzufahren - die «griine
Wiiste», wie man es nennt, weil in ununterbrochener aber grandioser Monotonie rechts und
links des Wassers die Walder sich tirmen - der kann hier auf gekiesten und bequemen
Pfaden Urwald ahnen, atmen und schauen.»

Aus: Stefan Zweig, Brasilien Ein Land der Zukunft (1941).

SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

45



Juliana Schwager-Jebbink

KULTUR

ORTE DES IMPRESSIONISMUS

Das Kunstmuseum Basel vereint Malerei und Photographie

Arn 25. Mai 1862 publi-
zierte die Pariser Zeitung «Le Boulevard»
eine Karikatur von Honoré Daumier. Sie
trigt den Titel: «Nadar erhebt die Photo-
graphie auf die Hohe der Kunst» und zeigt
den beriihmten Photographen Gaspard-
Félix Tournachon, bekannt als Nadar, wie
er aus einem Ballon die ersten Luftaufnah-
men von Paris macht. Obwohl das Kunst-
museum Basel in der bis zum 13. Juli 2003
dauernden Ausstellung «Orte des Impres-
sionismus, Gemilde und Fotografien» keine
Photographien des vor allem fiir Por-
tritaufnahmen bekannten Photokiinstlers
zeigt, soll er gleichwohl erwihnt werden.
Denn es war Nadar, der einen beachtlichen
Beitrag zum Durchbruch des Impressio-
nismus leistete: Claude Monet setzte sich
1873 fiir die Idee ein, den offiziellen Salon
mit einer davon unabhingigen Ausstellung
zu konfrontieren. Hier sollten Monets Bil-
der und jene seiner Freunde Manet, Degas,
Cézanne, Pissarro, Sisley, Boudin und ande-
rer gezeigt werden.

Auf der Suche nach geeigneten Rium-
lichkeiten fiel ihnen Nadars ehemaliges
Atelier am Boulevard des Capucines ein.
So war es ein «Photostudio», welches
am 15. April 1874 zum Schauplatz eines
der bedeutendsten Ereignisse der Kunst-
geschichte wurde: die erste Ausstellung der
Impressionisten.

Rund 130 Jahre spiter hat nun das
Kunstmuseum Basel eine beachtenswerte
Initiative ergriffen, indem erstmals Werke
der heute berithmten Impressionisten mit
Photographien von eher unbekannten Pho-
tographen gemeinsam gezeigt werden.

Die neuerdings vertiefte Auseinander-
setzung mit der photographischen Bildge-
staltung und ihren neuen, fast unerschépf-
lichen Méglichkeiten wecken zusehends
Interesse an den Anfingen dieser Kunst-
form. Ihre Vielseitigkeit, sei es als Moment-
aufnahme, als bewusst gestaltete Kompo-
sition oder Zeitdokument, ist ein un-
erschopfliches Thema. Die Entwicklungen
in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
in Frankreich sind dazu dusserst illustrativ.

46 SCHWEIZER MONATSHEFTE 83. JAHR HEFT 5

Das Frankreich der Impressionisten —
Paris, Girten, Rennbahnen, Landschaften
und Kiisten — das in den letzten Dezennien
in vielen Ausstellungen thematisiert wurde,
wird nun durch erginzende Photogra-
phien erklirt, verklirt, aber wohl auch
entzaubert. Die Euphorie iiber die indus-
trielle Revolution mit ihren rauchenden
Kaminen, Dampflokomotiven und Auto-
mobilen wurde von Malern und Photogra-
phen bildlich vermittelt und von Schrift-
stellern beschrieben: So schrieb Emile Zola
tiber das 1877 von Claude Monet gemalte
Bild «Le Pont de I’Europe, Gare Saint
Lazare» begeistert: «Man hirt die herein-
donnernden Ziige (...) Das ist der Ort der Ma-
lerei von heute, diese prachtvoll grossziigige,
moderne Umgebung(...)». Diese Wahrneh-
mung bestitigen die Momentaufnahmen
der grossen Plitze mit ihren Fuhrwerken,
Biumen und moderne Eisenkonstruktio-
nen, wie die Photographie «Flaneurs sous
la Tour Eiffel», von Léon & Lévy aus 1889.

Die Ausstellung zeigt aber auch, wie
rasch sich die anfingliche Befiirchtung,
es werde eine Konkurrenz zwischen der
Malerei und der Photographie geben, ver-
fliichtigte. Peter Herzog vergleicht dazu im
Ausstellungskatalog die Serienaufnahmen
der «monuments historiques», die seit 1851
von fithrenden Photographen wie Baldus
und Le Gray im Auftrag der franzésischen
Regierung gemacht wurden, mit den
Kathedralenserien von Malern wie Monet.
Dienten die photographischen Aufnah-
men dazu, historische Gebiude zumindest
nach der Wirklichkeit zu erhalten, so ging
es Monet bei seinen Darstellungen der
Kathedrale von Rouen um «etwas anderes,
um nicht zu sagen, das Gegenteil. Die Kathe-
dralen dienten als grossartige Folien fiir das
Spiel des Lichts, das die Fassaden aufliste
und die Gebiude praktisch verschwinden
liess. Damit verschwand das Alte und an
seine Stelle trat das Neue, eine neue Kunst...
Darin besteht noch heute das revolutionire
Moment der Kathedralenbilder, zu deren
Zustandekommen die Fotografie nicht un-
wesentlich beigetragen hat.» %



	Kultur

