
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Wiedergelesen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIEDERGELESEN

Ulrich Stadler,
Dr. phil. I, geboren
1939 in Stuttgart,
Studium in Stuttgart,
Bonn und Berlin (Freie

Universität). Assistent
und danach Privatdozent

in Basel, gleichzeitig
Bibliothekar an der

dortigen Universitätsbibliothek.

Nach

Gastprofessuren in Tübingen
und Wien professeur
ordinaire an der Universität

Genf (1982-1987);
ab 1987 ordentlicher
Professor für Neuere

deutsche Literatur an

der Universität Zürich.

Veröffentlichungen zum

Barockroman, zur Ästhetik

und Poetik der

Frühromantik, zur

Anthropologie um 1800
sowie Aufsätze über

Grimmeishausen,
Novalis, E.T.A.

Hoffmann, Heine sowie
über Goethe, Heinrich
Mann u.a.

Gewalt und Kunst
Conrad Ferdinand Meyers Gedicht «Die Karyatide»

L/ie erste Assoziation bei
meiner Lektüre war: Meyer, der Franzosenfresser.

Die Antwort der erwachenden
Karyatide auf die eigenen Fragen «Wo bin
ich denn? In welcher Stadt?» hat einen
ziemlich unverhohlenen antifranzösischen
Unterton (Vers 20): «Sie morden sich. Es ist
Paris».

Die zweite Assoziation: Meyer, der
Katholikenfresser. Denn wer produziert die
schöne Kunst: Meister Goujon, der Hugenotte.

Und wer murkst diesen grossen
Künstler ab, erschiesst den Ahnungslosen
gar noch «hinterrücks», d.h. feige? (Vers
10): «Ein überzeugter Katholik».

Und schliesslich meine dritte Assoziation:

Meyer, der Reaktionär. Die Tage der
Commune vom Mai 1871, die hier in
diesem Gedicht mit den Ereignissen der
Bartholomäusnacht vom August 1572
kurzgeschlossen werden, sind rein phänomenologisch

bloss als Manifestation von
Gewaltsausbrüchen gesehen: Gewalt gegen
Sachen (Vers 16 «Ein Feuerschein») und
Gewalt gegen Personen («Sie morden

sich»). Dass es sich dabei auch um einen
Befreiungskampf des Pariser Proletariats
gehandelt haben könnte, der blutig
niedergeschlagen wurde, wird nicht erwogen,
bleibt völlig ausgeblendet.

So weit, so schlecht. Das Gedicht wäre
etikettiert, und man könnte zu einer anderen

Lektüre übergehen. Beruhigung wäre
jedoch fehl am Platze, denn mit einer
solchen Betrachtung von «Karyatide» hätten
wir die Poesie bloss als Propaganda-
Instrument der Meinungen des Autors zur
Kenntnis genommen. Selbst wenn Conrad
Ferdinand Meyer persönlich, wofür einiges

spricht, Vorbehalte gegenüber den

Franzosen, den Katholiken und den
Revolutionären gehabt haben mag, wäre es

fahrlässig, wenn wir seine Gedichte nur als

Karrengäule seiner Weltanschauung
verstünden. Diese Phase der germanistischen

Werkinterpretation ist - zum Glück! -
vorbei. Das Gedicht ist mehr, oder
vorsichtiger gesagt: Es ist etwas anderes als

das Konzentrat der Meinungen seines

Autors. Dadurch, dass es in Sprache geformt,
in eine Ordnung gebracht und in Verse

gesetzt ist und dadurch, dass es durch seine
Existenz mit ganz bestimmten anderwärts
bestehenden kulturellen Daten im weitesten

Sinne Kontakt aufnimmt, fängt es in
einer Weise an zu reden, die quer zu den

Auffassungen des Urhebers stehen kann, ja
die seinen Autor selber unter Umständen

sogar verblüffen könnte. Ich möchte
zeigen, wie sehr dies in der «Karyatide» der
Fall ist und wie wenig sie in den
Statements aufgeht, die man ihr bequem
entnehmen kann.

C.F. Meyer

Sie ftnrijatiöe

3m 0of beê Soutire trägt ein SSeio

Sie filine mit item äRarmorljaupt,
SJlit einem atlerlte&ften feaupt.
2II§ SWeifter dtoujon fie geformt
3n feinen Sinien, üücrfrljlnith,
Unb ftcljeiiö onf bem ©augerüft
Sie le^te Sorfte meifjette,
©rfdjoff ben SReifter l)interrüi»e
(2ïm Sag ber 6aint-$tortljétemty)
(Sin uoerjeugter ftatljotiK.
Sßorftürjenb überflutet' er
Sen feinen *8nfen ganj mit ©lntf
Sann fault er rücnlingä in ben A>of.

Sie SWarotorotagb cittfdjtummerte
Uni fcljltef breiljunbert $atyte lang,
@in ^cucrfrijctit ermannte fie
(¦Ulm £agt tta bie (Commune fodjt),
Sic flitl)iit' unit aliente rings fieli um:
3So »in ici) benn? 5n roettfjer Btatttl
@ie morben fiel). @s ift ^îariê.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 67



WIEDERGELESEN

Das Gedicht kombiniert nicht nur
verschiedene Zeiten - ausser 1572 und 1871
ist auch in den ersten drei Versen eine zeitlich

nicht genau bestimmbare Situation
nach dem Ende der Commune angesprochen.

Es bewegt sich auch in einem geradezu

Theweleitischen Oppositionsfeld, in
dem die Gegensätze: kalter Marmorstein,
weiss, hart, trocken-gemeisselt und tot auf
der einen Seite und warmes Fleisch und
Blut, rot, feucht-überflutend und lebendig
auf der anderen Seite enggeführt werden.

Gleichzeitig reinszeniert es ein altehrwürdiges,

oder sagen wir besser ein recht
abgestandenes Identitätsverhältnis, das nämlich
vom schönen Frauenkörper und vom
vollendeten Kunstwerk. Die klassische Ausformung

dieses Verhältnisses ist der Mythos
vom Pygmalion gewesen, wie ihn Ovid in
seinen «Metamorphosen» festgehalten hat.

Benjamin Hederich beschreibt ihn in seinem
«Gründlichen mythologischen Lexicon» von
1770 folgendermassen:

«Pygmalion, ein Bildhauer, war willens,
unverheuratet zu bleiben. Nachdem er aber
ein sehr schönes Mägdchen aus Elfenbeine
gemacht hatte, so verliebete er sich sterblich

in dasselbe. Er bath daher die Venus

inbrünstigst, dass sie doch solche beleben

möchte, damit er sie zur Frau nehmen
könnte. Sein Bitten wurde erhöret, und er

zeugete den Paphos mit ihr, von dem die
Insel Cypern nachher den Namen bekam.»

Ovids Erzählung wird zu einem zentralen

Mythos in der europäischen Literatur
und Kunstphilosophie von Rousseau über
Winckelmann, Heinse, Herder, Klopstock bis

zu George Bernard Shaw. Aus dem Elfenbein

wurde zumeist Alabaster oder Marmor,

und statt der Liebesgöttin, die den
kalten toten Stein in warmes lebendiges
Fleisch verwandelte, war es der Künstler
selbst, der die Verwandlung zustandebrachte.

Durch sein Ingenium verlieh der
Mann dem Material, das er bearbeitete,
Leben; er machte seine Schöpfung zu
einem, zu seinem Geschöpf. Dieser Männermythos

wird in Meyers Gedicht bemüht
und gleichzeitig folgenschwer modifiziert.
Statt eines Zeugungsaktes kommt es hier
zu einer Art von verquerem coitus

interruptus. Der Meister Goujon wird kurz vor
der Fertigstellung seines Kunstwerks
erschossen. Sein Blut überschwemmt den
trocknen kalten Stein (Vers llf):

Das Gedicht ist

mehr, oder

vorsichtiger

gesagt: Es ist

etwas anderes

als das

Konzentrat der

Meinungen seines

Autors.

CONRAD FERDINAND MEYER

«Vorstürzend überflutet' er
Den feinen Busen ganz mit Blut.»

Das kunsttheoretische Ideal, die lebendige

Statue, die ihre krude, tote Materialität

überwunden hat, realisiert sich hier
nicht infolge der Begeisterung, Begeistung
und Beseelung durch ihren Schöpfer,
sondern durch dessen üWseelung. Der Tod des

Meisters wird zur Bedingung für das

Leben des Meisterwerks. Dieser auf den

flüchtigen Blick zufällige Zusammenhang
von Gewalt und grosser Kunstproduktion
erweist sich nun aber in dem Gedicht
keineswegs als zufällig, denn er wird mit einem

ganz anderen Sachverhalt kombiniert, dem

wiederum der Konnex von Gewalt und
lebendiger Darstellung eigentümlich ist. Die
Statue des Meisters Goujon verliert nach

ihrer turbulenten gewalttätigen
Entstehungsgeschichte ihre Lebendigkeit und
wacht erst zu neuem Leben auf, als neue
Gewalt sich einstellt (Vers 14ff.):

«Die Marmormagd entschlummerte
Und schliefdreihundert Jahre lang,
Ein Feuerschein erwärmte sie

(Am Tag, da die Commune focht),
Sie gähnt' und blickte rings sich um (...)»

Der Zusammenhang von grosser lebendig

wirkender Kunst und Gewalt wird also

durch den Verweis auf die dreihundert Jahre

späteren Vorgänge nachdrücklich
unterstrichen. Die gewalttätigen Revolutionäre,
die Katholiken und die Franzosen zeigen
sich nun plötzlich keineswegs mehr bloss

im negativen Lichte. Im Gegenteil, ihre
Existenz wird, wenn auch nicht gerade
legitimiert, so doch als absolut notwendig
eingestuft, damit grosse Kunst überhaupt
ihre lebendige Wirkung entfalten kann.

Nun muss allerdings noch einmal daran

erinnert werden, dass das Gedicht nicht
zwei historische Augenblicke miteinander
in ein Verhältnis setzt, sondern drei. Der
dritte, der letzte, wird durch die Eingangsverse

heraufbeschworen. Sie beschreiben
offensichtlich einen gegenwärtigen
Zustand:

«Im Hofdes Louvre trägt ein Weib

Die Zinne mit dem Marmorhaupt,
Mit einem allerliebsten Haupt.»

Hier, so könnte man einwenden, zeigt
sich ja, dass jene Frauenstatue auch jetzt
noch Reize auszuüben vermag, jetzt, wo
das Moment von Gewalt ganz von ihr fern-

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



WIEDERGELESEN

gerückt ist; denn immerhin wirke sie auch

jetzt noch ansprechend mit ihrem
«allerliebsten Haupt». Ganz abgesehen davon,
dass diese Charakterisierung deutlich
abgesetzt wird von der Erscheinungsweise
der Statue unter den Auspizien von Blut
und mörderischer Gewalt, das Wort «allerliebst»

ist nicht gerade ein Prädikat für ein

grosses Kunstwerk. Aber das mag für die

zeitgenössischen Leser und Leserinnen
Meyers anders gewesen sein. Es gibt indes
noch ein weiteres Detail, das die
Begeisterungsbekundung über den gegenwärtigen
Zustand der Plastik im Hof des Louvre
schmälert, und das ist die Gestaltung des

Versendes. Das Gedicht ist insgesamt reimlos,

nur Vers 2 und 3 scheren aus, indem
sie beide mit dem gleichen Wort enden:

«Die Zinne mit dem Marmorhaupt,
Mit einem allerliebsten Haupt.»

Die Verstheoretiker sprechen in einem
solchen Fall, bei dem sich das Reimwort
genau wiederholt, von einem «Rührenden
Reim». Auch wenn wir heute nicht mehr
so streng urteilen wie einst der
Literaturwissenschaftler Wolfgang Kayser, der die
«Regel» ausgab, «dass der rührende Reim
eine auffällige Unschönheit bedeutet»,
irritiert doch der allzu grosse Gleichklang an
dieser Stelle in dem ansonsten reimlosen
Gedicht. Die unmittelbare Aufeinanderfolge

der beiden Versenden «Marmorhaupt»
und «Haupt» verleiht gerade diesen Zeilen
etwas Geistloses, Mechanisches, das sich
unmerklich auch auf das in ihnen Mitgeteilte

überwälzt: Diese Plastik reisst einen
nicht vom Sockel; ihr gegenüber käme
selbst ein Rilke nicht auf die Idee, zu
behaupten: «Du musst Dein Leben ändern!»

Das Gedicht heisst Karyatide, eine Karyatide

möchte auch nicht für einen Apollo
von Belvedere genommen werden. Sie

wäre — nach den Vorstellungen Immanuel
Kants in dessen «Kritik der Urteilskraft» —

nur ein «Zierrat» oder eine «anhängende
Schönheit», die noch «unter dem Begrijfe
eines besonderen Zweckes» stehe, nämlich
ein Dach abzustützen oder zur Verhüllung
und Verschönerung von statisch notwendigen

Bauteilen beizutragen. Eine solche
dienende Funktion aber tue «der echten

Schönheit Abbruch». Eine Karyatide soll
und will demnach - der klassisch-idealistischen

Ästhetik zufolge - gar kein echtes,
grosses Kunstwerk sein. Das gilt auch für

Jetzt ist die

Karyatide ein

Kondensator, in

welcher der

Konnex von

Gewalt und

Schönheit

schläft, was sie

immerhin noch

«allerliebst»

erscheinen lässt.

Eine Karyatide

soll und will

demnach - der

klassischidealistischen

Ästhetik zufolge -

gar kein echtes,

grosses Kunstwerk

sein.

CONRAD FERDINAND MEYER

die Meyersche Karyatide, die «dreihundert
Jahre lang» schläft, ohne irgendwelche
Kunstenthusiasten aus der Fassung zu bringen.

Zweimal aber ist sie aus ihrer Funktion

als bloss angewandtes Kunstwerk
herausgetreten und zu Leben erwacht. Diese
beiden Male sind ursprünglich auch an

prominenter Stelle erwähnt worden. Das
Gedicht trug nämlich in der Handschrift
der Schwester Betsy Meyer einen Untertitel
in Gestalt der beiden Jahreszahlen 1572
und 1871. Die Vergangenheit, genauer
jene blutigen Ereignisse der Bartholomäusnacht

und der Commune, sind in ihr
aufbewahrt. Jetzt ist die Karyatide ein
Kondensator, in welcher der Konnex von
Gewalt und Schönheit schläft, was sie
immerhin noch «allerliebst» erscheinen lässt.

Eingangs wurde behauptet, die letzten
Zeilen würden die antifranzösische

Haltung Meyers biossiegen. Dabei wurde der
letzte Vers so verstanden, als spräche dort
das lyrische Ich, die vorgeschobene Bastion
des Autors im Gedicht. Dieses lyrische Ich
würde die Frage der erwachenden Statue
beantworten. Eine solche Lesart entpuppt
sich nun allerdings keineswegs als die einzig
mögliche oder gar als die einzig richtige. Im
Gegenteil. Nimmt man den Apparat der
kritischen Ausgabe von Hans Zeller und
Alfred Zäch zur Hand, dann wird erkennbar,
dass der letzte Satz nicht vom lyrischen Ich,
sondern gleichfalls noch von der erwachenden

Marmorstatue gesagt sein soll. In Betsy
Meyers Handschrift nämlich lauten die
letzten beiden Verse:

«Sie starrte staunend in den Brand
und sann:

Das ist Paris... Ich weiss... sie morden
sich. »

Hier wird der Zusammenhang von
Gewalt und Kunstproduktion ins Bewusstsein

des zu sich selber kommenden Kunstwerks

verlegt. Die Pointe des Gedichts
liefe demnach nicht auf die Denunziation
eines Volkes oder einer Hauptstadt, einer
Religion oder einer politischen Bewegung
hinaus, sondern auf die Bekundung der
Einsicht in die Ungeheuerlichkeit eines

Entstehungszusammenhangs: Grosse Kunst,
lebendige Kunst trägt als Revers Gewalt
und Blut auf sich. Diese Einsicht hat der
Autor offenbar, wie seine Überarbeitung
für die Druckfassung belegt, keineswegs in
volles Licht rücken wollen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 69


	Wiedergelesen

