Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Wiedergelesen
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ulrich Stadler,

Dr. phil. I, geboren
1939 in Stuttgart,
Studium in Stuttgart,
Bonn und Berlin (Freie
Universitat). Assistent
und danach Privatdozent
in Basel, gleichzeitig
Bibliothekar an der
dortigen Universitats-
bibliothek. Nach Gast-
professuren in Tibingen
und Wien professeur
ordinaire an der Univer-
sitat Genf (1982-1987);
ab 1987 ordentlicher
Professor fiir Neuere
deutsche Literatur an
der Universitat Zirich.
Verdffentlichungen zum
Barockroman, zur Asthe-
tik und Poetik der
Frihromantik, zur An-
thropologie um 1800
sowie Aufsdtze uber
Grimmelshausen,
Novalis, E.T.A.
Hoffmann, Heine sowie
iber Goethe, Heinrich
Mann u.a.

WIEDERGELESEN

GEWALT UND KUNST

Conrad Ferdinand Meyers Gedicht «Die Karyatide»

Die erste Assoziation bei
meiner Lektiire war: Meyer, der Franzosen-
fresser. Die Antwort der erwachenden
Karyatide auf die eigenen Fragen «Wo bin
ich denn? In welcher Stadt’» hat einen
ziemlich unverhohlenen antifranzésischen
Unterton (Vers 20): «Sie morden sich. Es ist
Paris».

Die zweite Assoziation: Meyer, der Ka-
tholikenfresser. Denn wer produziert die
schone Kunst: Meister Goujon, der Huge-
notte. Und wer murkst diesen grossen
Kiinstler ab, erschiesst den Ahnungslosen
gar noch «hinterriicks», d.h. feige? (Vers
10): «Ein iiberzeugter Katholik».

Und schliesslich meine dritte Assozia-
tion: Meyer, der Reaktionir. Die Tage der
Commune vom Mai 1871, die hier in
diesem Gedicht mit den Ereignissen der
Bartholomiusnacht vom August 1572 kurz-
geschlossen werden, sind rein phinomeno-
logisch bloss als Manifestation von Ge-
waltsausbriichen gesehen: Gewalt gegen
Sachen (Vers 16 «Ein Feuerschein») und
Gewalt gegen Personen («Sie morden
sich»). Dass es sich dabei auch um einen
Befreiungskampf des Pariser Proletariats
gehandelt haben konnte, der blutig nie-
dergeschlagen wurde, wird nicht erwogen,
bleibt vollig ausgeblendet.

So weit, so schlecht. Das Gedicht wire
etikettiert, und man kénnte zu einer ande-
ren Lektiire iibergehen. Beruhigung wire
jedoch fehl am Platze, denn mit einer sol-
chen Betrachtung von «Karyatide» hitten
wir die Poesie bloss als Propaganda-
Instrument der Meinungen des Autors zur
Kenntnis genommen. Selbst wenn Conrad
Ferdinand Meyer personlich, wofiir eini-
ges spricht, Vorbehalte gegeniiber den
Franzosen, den Katholiken und den Revo-
lutiondren gehabt haben mag, wire es
fahrlissig, wenn wir seine Gedichte nur als
Karrengiule seiner Weltanschauung ver-
stiinden. Diese Phase der germanistischen

Werkinterpretation ist — zum Gliick! —
vorbei. Das Gedicht ist mehr, oder vor-
sichtiger gesagt: Es ist etwas anderes als
das Konzentrat der Meinungen seines Au-
tors. Dadurch, dass es in Sprache geformt,
in eine Ordnung gebracht und in Verse ge-
setzt ist und dadurch, dass es durch seine
Existenz mit ganz bestimmten anderwirts
bestehenden kulturellen Daten im weites-
ten Sinne Kontakt aufnimmt, fingt es in
einer Weise an zu reden, die quer zu den
Auffassungen des Urhebers stehen kann, ja
die seinen Autor selber unter Umstinden
sogar verbliiffen konnte. Ich méchte zei-
gen, wie sehr dies in der «Karyatide» der
Fall ist und wie wenig sie in den State-
ments aufgeht, die man ihr bequem ent-
nehmen kann.

C.E. Meyer

Die Karyatide

JIm Hof des Louvre trigt cin Weib
Die Jinne mit dem Marmorhaupt,
Mit einem allerliebjten Haupt.

Als Meijter Goujon jie geformt

JIn feinen Linien, iiberjdylank,

Und jtehend aunj dem BVaungeriijt

Die leggte Locke meielte,

Erydyoff den Mieijter hinterriiks
(Am Tag der Saint-Varthélemy)
Ein iiberjengter Katholik.
Borjtiirgend iiberflutet’ er

Den feinen BVujen gang mit Blut,
Dann jank er viidklings in den Hof.
Die Marmormagd entjdylummerte
Und jehlief dreihundert Jahre lang,
Ein Feuerjdyein erwirmte jie

(2Um Tag, da die Commiine jodyt),
Sie giihnt’ und blidite vings jich um:
Wo bin ich denn? In weldjer Stadt?
Sie morden jich. €8 ijt Pavis.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8

67



WIEDERGELESEN

Das Gedicht kombiniert nicht nur ver-
schiedene Zeiten — ausser 1572 und 1871
ist auch in den ersten drei Versen eine zeit-
lich nicht genau bestimmbare Situation
nach dem Ende der Commune angespro-
chen. Es bewegt sich auch in einem gera-
dezu Theweleitischen Oppositionsfeld, in
dem die Gegensitze: kalter Marmorstein,
weiss, hart, trocken-gemeisselt und tot auf
der einen Seite und warmes Fleisch und
Blut, rot, feucht-iiberflutend und lebendig
auf der anderen Seite enggefiihrt werden.
Gleichzeitig reinszeniert es ein altehrwiir-
diges, oder sagen wir besser ein recht abge-
standenes Identititsverhiltnis, das nimlich
vom schonen Frauenkérper und vom voll-
endeten Kunstwerk. Die klassische Ausfor-
mung dieses Verhiltnisses ist der Mythos
vom Pygmalion gewesen, wie ihn Ovid in
seinen «Metamorphosen» festgehalten hat.
Benjamin Hederich beschreibt ihn in seinem
«Griindlichen mythologischen Lexicon» von
1770 folgendermassen:

«Pygmalion, ein Bildhauer, war willens,
unverheuratet zu bleiben. Nachdem er aber
ein sehr schines Migdchen aus Elfenbeine
gemacht hatte, so verliebete er sich sterb-
lich in dasselbe. Er bath daber die Venus
inbriinstigst, dass sie doch solche beleben
mochte, damit er sie zur Frau nebmen
kinnte. Sein Bitten wurde erhoret, und er
zeugete den Paphos mit ihr, von dem die
Insel Cypern nachher den Namen bekam.»

Ovids Erzihlung wird zu einem zentra-
len Mythos in der europidischen Literatur
und Kunstphilosophie von Rousseau iiber
Winckelmann, Heinse, Herder, Klopstock bis
zu George Bernard Shaw. Aus dem Elfen-
bein wurde zumeist Alabaster oder Mar-
mor, und statt der Liebesgottin, die den
kalten toten Stein in warmes lebendiges
Fleisch verwandelte, war es der Kiinstler
selbst, der die Verwandlung zustande-
brachte. Durch sein Ingenium verlieh der
Mann dem Material, das er bearbeitete,
Leben; er machte seine Schopfung zu
einem, zu seinem Geschopf. Dieser Minner-
mythos wird in Meyers Gedicht bemiiht
und gleichzeitig folgenschwer modifiziert.
Statt eines Zeugungsaktes kommt es hier
zu einer Art von verquerem coitus inter-
ruptus. Der Meister Goujon wird kurz vor
der Fertigstellung seines Kunstwerks er-
schossen. Sein Blut iiberschwemmt den
trocknen kalten Stein (Vers 11f):

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8

Das Gedicht ist

vorsichtiger
gesagt: Es ist

etwas anderes

Konzentrat der
Meinungen seines

mehr, oder

als das

Autors.

CONRAD FERDINAND MEYER

«Vorstiirzend diberflutet’ er
Den feinen Busen ganz mit Blut.»

Das kunsttheoretische Ideal, die leben-
dige Statue, die ihre krude, tote Materia-
litit iberwunden hat, realisiert sich hier
nicht infolge der Begeisterung, Begeistung
und Beseelung durch ihren Schopfer, son-
dern durch dessen Enzseelung. Der Tod des
Meisters wird zur Bedingung fiir das
Leben des Meisterwerks. Dieser auf den
fliichtigen Blick zufillige Zusammenhang
von Gewalt und grosser Kunstproduktion
erweist sich nun aber in dem Gedicht kei-
neswegs als zufillig, denn er wird mit einem
ganz anderen Sachverhalt kombiniert, dem
wiederum der Konnex von Gewalt und le-
bendiger Darstellung eigentiimlich ist. Die
Statue des Meisters Goujon verliert nach
ihrer turbulenten gewalttitigen Entste-
hungsgeschichte ihre Lebendigkeit und
wacht erst zu neuem Leben auf, als neue

Gewalt sich einstellt (Vers 14ff.):

«Die Marmormagd entschlummerte
Und schlief dreihundert Jahre lang,
Ein Feuerschein erwirmte sie

(Am Tag, da die Commiine focht),
Sie gihnt’ und blickte rings sich um (...)»

Der Zusammenhang von grosser leben-
dig wirkender Kunst und Gewalt wird also
durch den Verweis auf die dreihundert Jahre
spiteren Vorginge nachdriicklich unter-
strichen. Die gewalttitigen Revolutionire,
die Katholiken und die Franzosen zeigen
sich nun plotzlich keineswegs mehr bloss
im negativen Lichte. Im Gegenteil, ihre
Existenz wird, wenn auch nicht gerade le-
gitimiert, so doch als absolut notwendig
eingestuft, damit grosse Kunst iiberhaupt
ihre lebendige Wirkung entfalten kann.

Nun muss allerdings noch einmal daran
erinnert werden, dass das Gedicht nicht
zwei historische Augenblicke miteinander
in ein Verhiltnis setzt, sondern drei. Der
dritte, der letzte, wird durch die Eingangs-

~verse heraufbeschworen. Sie beschreiben

offensichtlich einen gegenwirtigen Zu-
stand:

«Im Hof des Louvre triigt ein Weib
Die Zinne mit dem Marmorhaupt,
Mit einem allerliebsten Haupt.»

Hier, so kénnte man einwenden, zeigt
sich ja, dass jene Frauenstatue auch jetzt
noch Reize auszuiiben vermag, jetzt, wo
das Moment von Gewalt ganz von ihr fern-



WIEDERGELESEN

geriickt ist; denn immerhin wirke sie auch
jetzt noch ansprechend mit ihrem «aller-
liebsten Haupt». Ganz abgesehen davon,
dass diese Charakterisierung deutlich ab-
gesetzt wird von der Erscheinungsweise
der Statue unter den Auspizien von Blut
und morderischer Gewalt, das Wort «aller-
liebst» ist nicht gerade ein Pridikat fiir ein
grosses Kunstwerk. Aber das mag fiir die
zeitgendssischen Leser und Leserinnen
Meyers anders gewesen sein. Es gibt indes
noch ein weiteres Detail, das die Begeiste-
rungsbekundung iiber den gegenwirtigen
Zustand der Plastik im Hof des Louvre
schmilert, und das ist die Gestaltung des
Versendes. Das Gedicht ist insgesamt reim-
los, nur Vers 2 und 3 scheren aus, indem
sie beide mit dem gleichen Wort enden:

«Die Zinne mit dem Marmorbhaupt,
Mit einem allerliebsten Haupt.»

Die Verstheoretiker sprechen in einem
solchen Fall, bei dem sich das Reimwort
genau wiederholt, von einem «Riihrenden
Reim». Auch wenn wir heute nicht mehr
so streng urteilen wie einst der Literatur-
wissenschaftler Wolfgang Kayser, der die
«Regel» ausgab, «dass der riihrende Reim
eine auffillige Unschinheit bedeutet», irri-
tiert doch der allzu grosse Gleichklang an
dieser Stelle in dem ansonsten reimlosen
Gedicht. Die unmittelbare Aufeinander-
folge der beiden Versenden «Marmorhaupt»
und «Haupt» verleiht gerade diesen Zeilen
etwas Geistloses, Mechanisches, das sich
unmerklich auch auf das in ihnen Mitge-
teilte tiberwilzt: Diese Plastik reisst einen
nicht vom Sockel; ihr gegeniiber kime
selbst ein Rilke nicht auf die Idee, zu be-
haupten: «Du musst Dein Leben indern!»

Das Gedicht heisst Karyatide, eine Karya-
tide méchte auch viche fiir einen Apollo
von Belvedere genommen werden. Sie
wire — nach den Vorstellungen Immanuel
Kants in dessen «Kritik der Urteilskraft» —
nur ein «Zierrat» oder eine «anhingende
Schonhbeit», die noch «unter dem Begriffe
eines besonderen Zweckes» stehe, nimlich
ein Dach abzustiitzen oder zur Verhiillung
und Verschénerung von statisch notwen-
digen Bauteilen beizutragen. Eine solche
dienende Funktion aber tue «der echten
Schonheit Abbruch». Eine Karyatide soll
und will demnach — der klassisch-idealisti-
schen Asthetik zufolge — gar kein echtes,
grosses Kunstwerk sein. Das gilt auch fiir

Jetzt ist die
Karyatide ein
Kondensator, in
welcher der
Konnex von
Gewalt und
Schénheit
schlaft, was sie
immerhin noch
«allerliebst»

erscheinen lasst.

Eine Karyatide
soll und will
demnach - der
klassisch-
idealistischen
Asthetik zufolge -
gar kein echtes,
grosses Kunst-
werk sein.

die Meyersche Karyatide, die «dreihundert
Jahre lang» schlift, ohne irgendwelche
Kunstenthusiasten aus der Fassung zu brin-
gen. Zweimal aber ist sie aus ihrer Funk-
tion als bloss angewandtes Kunstwerk he-
rausgetreten und zu Leben erwacht. Diese
beiden Male sind urspriinglich auch an
prominenter Stelle erwihnt worden. Das
Gedicht trug nimlich in der Handschrift
der Schwester Betsy Meyer einen Untertitel
in Gestalt der beiden Jahreszahlen 1572
und 1871. Die Vergangenheit, genauer
jene blutigen Ereignisse der Bartholomius-
nacht und der Commune, sind in ihr auf-
bewahrt. Jetzt ist die Karyatide ein Kon-
densator, in welcher der Konnex von
Gewalt und Schonheit schlift, was sie im-
merhin noch «allerliebst» erscheinen lisst.

Eingangs wurde behauptet, die letzten
Zeilen wiirden die antifranzosische Hal-
tung Meyers blosslegen. Dabei wurde der
letzte Vers so verstanden, als spriche dort
das lyrische Ich, die vorgeschobene Bastion
des Autors im Gedicht. Dieses lyrische Ich
wiirde die Frage der erwachenden Statue
beantworten. Eine solche Lesart entpuppt
sich nun allerdings keineswegs als die einzig
mogliche oder gar als die einzig richtige. Im
Gegenteil. Nimmt man den Apparat der
kritischen Ausgabe von Hans Zeller und Al-
fred Ziich zur Hand, dann wird erkennbar,
dass der letzte Satz nicht vom lyrischen Ich,
sondern gleichfalls noch von der erwachen-
den Marmorstatue gesagt sein soll. In Betsy
Meyers Handschrift nimlich lauten die
letzten beiden Verse:

«Sie starrte staunend in den Brand
und sann:

Das ist Paris... Ich weiss. ..
sich.»

sie morden

Hier wird der Zusammenhang von Ge-
walt und Kunstproduktion ins Bewusst-
sein des zu sich selber kommenden Kunst-
werks verlegt. Die Pointe des Gedichts
liefe demnach nicht auf die Denunziation
eines Volkes oder einer Hauptstadt, einer
Religion oder einer politischen Bewegung
hinaus, sondern auf die Bekundung der
Einsicht in die Ungeheuerlichkeit eines
Entstehungszusammenhangs: Grosse Kunst,
lebendige Kunst trigt als Revers Gewalt
und Blut auf sich. Diese Einsicht hat der
Autor offenbar, wie seine Uberarbeitung
fiir die Druckfassung belegt, keineswegs in
volles Licht riicken wollen. 4

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8

69



	Wiedergelesen

