
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 7-8

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

'.laus Malatiésta,
Prof. Dr. theol. et phil.,
Studium der Philosophie,

Psychologie,
Germanistik, Vergleichenden

Religionsgeschichte
und Sprachwissenschaft.

Während langer
Jahre wissenschaftlicher
Korrespondent für
Philosophie deutsch- und

französischsprachiger
Publikationsorgane.
Direktion einer
internationalen Medienagentur
für Wissenschaft. Seit
1978 an einer Studienstiftung

für philosophische

Grundlagenforschung.

Dort heute
Professorat für Philosophie

mit Schwerpunkten
Ethik, Rechts- und

Sprachphilosophie.
Forschungen zu diesen
Gebieten sowie zur
philosophischen Hermeneutik
und zu übergreifenden
Themata von Philosophie

und Religion.

Religion und Menschenrechte
Vom Edikt von Nantes bis zum zivilen Ungehorsam und Terrorismus heute

Hat Toleranz eine Geschichte? Ihr Gegenteil gewiss, die Intoleranz,
die gewaltsame Auseinandersetzung, der Krieg. Die Zeiten der grossen
Religionskriege sind vorbei. Aber auch diese waren und sind Machtpolitik
mit den anderen, den letzten Mitteln. Wer heute nach der Geschichte

der Toleranz fragt, sieht sich unverändert vor das Problem der

Befriedbarkeit des Lebens gestellt, der nicht-kriegerischen Parallelitäten

von Standpunkten, von letzten Standpunkten meist.

In Frankreich wurde vor
wenigen Jahren des 400-Jahre-Jubiläums
der Beendigung der bedeutendsten
Religionskriege Europas gedacht, des Ediktes
von Nantes. Ältere Lexika nennen als

Datum den 13. April 1598, neuere Forschungen

korrigierten auf den 30. des Monats.
Warum sollte man sich eines Datums
erinnern, mag man fragen, das ausserhalb
Frankreichs höchstens in Schulbüchern
eine Rolle spielt und das grössere
Bekanntheit mehr durch seine Annullierung
sechsundneunzig Jahre später als durch es

selbst erlangte. Die mit letzterer, der

Annullierung, verbundene Hugenotten-Vertreibung

brachte nicht nur dem Preussen-

König, der die Emigranten willig
aufnahm, neue Bürger und vor allem neue
Soldaten; die Populationen auch anderer
Länder wurden durch den französischen
Rückfall in den Glaubenskrieg hugenottisch

aufgeforstet.
Der Friede des Ediktes von Nantes, der

im Unterschied zu sonstigen Auseinandersetzungen

ein Glaubensfriede war, hielt,
wie gesagt, nicht einmal hundert Jahre.
Das Edikt von Fontainebleau des Jahres
1685 bereitete der staatlichen Toleranz
gegenüber dem europäischen Protestantismus

ein knappes Ende. Die Ironie von
Jahrestagen wollte es, dass man in Frankreich
erst der Rückkehr zur Unterdrückung (300
Jahre Revokation) gedachte, um dann das

Ereignis in Erinnerung zu rufen, das die

Unterdrückung hat aufheben wollen.

Warum also Frankreich und warum
Edikt von Nantes? Wer die Geschichte
kennt, die der Menschenrechte vor allem,
dem beantwortet sich die Frage von selbst.
Die erste Menschenrechts-Deklaration hat
Ort und Zeit, die sich französisch
deklinieren: Frankreich im Jahr der Revolution
1789. Im historischen Rückblick wird
damit das Edikt von Nantes zu einem
Vorläufer der Menschenrechtserklärung
zumindest in Bezug auf Religionsfreiheit.

Gleichsetzung von Religion
und Meinung

Ist das Edikt von Nantes damit auch ein
Edikt der Toleranz? Hier scheiden sich die
Geister. Die enzyklopädische Darstellung
des Ereignisses differiert je nach lexikalischem

Ursprungsland. Während
deutschsprachige Lexika das Nanter Edikt als

einen königlichen Erlass beschreiben, der
den Katholizismus als Staatsreligion
bestätigte und «eine weitere Ausbreitung des

Protestantismus in Frankreich unmöglich
machte» (Meyers Grosses Universallexikon),

sind französische Quellen subtiler.
Für letztere ist das Edikt von Nantes eine

Wegbereitung religiöser Toleranz. Richtig
ist zweifellos, dass mit Erlass des Edikts
protestantische Gläubige nicht mehr
verfolgt wurden und einen Platz in der
Gesellschaft erhielten. Beides unter der
deklarierten Vorherrschaft des katholischen
Glaubens als dem Glauben des französi-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 49



KULTUR RELIGION UND MENSCHENRECHTE

sehen Königs. Die Priorität blieb damit
gesetzt.

Dennoch wird man in der Rückschau

sagen können, dass die spätere Konzeption
des französischen Staates in seiner Trennung

von Staat und Kirche im Edikt von
Nantes vorbereitet wurde. Die sich im
Edikt wiederfindenden Anfänge staatlicher

Toleranz wurden später in der Men-
schenrechts-Deklaration der Französischen
Revolution wieder aufgenommen. Dort
allerdings durch eine Umwertung, die Religion

seiner subjektunabhängigen Stellung
enthebt und zu einem Ausdruck von
Meinung herab- bzw. gleichgesetzt. Religion
wurde damit zunächst zu einem blossen
Ausdruck von Meinungen; ob ihr ein
objektives Pendant entspricht, blieb
ausgeklammert. Entsprechend ist in Artikel 10
der Menschenrechts-Deklaration der Französischen

Revolution vom 26. August 1789
zu lesen: «Niemand darfwegen seiner

Meinungen, und seien diese auch religiöser Natur,

behelligt werden.» Es schliesst sich die
auch heute noch übliche Einschränkung
an, dass die zugesicherte Meinungsfreiheit
die öffentliche Ordnung nicht stören
dürfe.

Die Gleichsetzung von Religion und
Meinung während der Französischen
Revolution wurde erst sehr viel später
aufgegeben. Die am 10. Dezember 1948
unterzeichnete so genannte Universelle
Menschenrechts-Deklaration begnügte sich in
ihrem Artikel 18 mit der Aufzählung der
schützenswerten Freiheiten. Religion wird
dabei nicht mehr wie in der Revolutionsvariante

als Meinung behandelt, vielmehr
als ein Bekenntnisakt unter den Aspekt der
Freiheit gestellt: Jede Person habe das

Recht auf die «Freiheit der Gedanken, des

Gewissens und der Religion». Die Freiheit
zur Ausübung letzterer wird durch die
Menschenrechtsfassung der Vereinten
Nationen vom 16. Dezember 1966, dort
Artikel 18.1, noch verstärkt: Die Freiheit der
Religionsausübung könne nur Beschränkungen

unterworfen werden, die sich aus
dem öffentlichen Interesse und zum
Schutze der Interessen anderer ergäben.

Vergöttlichung der revolutionären
Vernunft

Die späteren Formulierungen der
Religionsfreiheit erweisen sich somit als weniger

Toleranz war

möglich, weil alle

Unterschiedlich¬

keiten auf

die Ebene der

blossen

Diversifikation

versetzt wurden.

Glaubenskriege

hatten nun

keinen Sinn

mehr.

Die sich im Edikt

wiederfindenden

Anfänge staatlicher

Toleranz

wurden später

in der

Menschenrechts-

Deklaration der

Französischen

Revolution wieder

aufgenommen.

radikal als die Betrachtungsweise der
Französischen Revolution. Dafür gab es einen
sehr handfesten Grund. Dieser bestand in
der revolutionären Glorifizierung der
Vernunft. Die Protagonisten der Französischen

Revolution ersetzten kurzerhand die
Idee Gottes durch die Vernunft, die als

neue Grundlage aller menschlichen
Gesetze zu gelten hatte. So verwundert es auch

nicht, dass man im November 1793 im
Chor der Kathedrale von Notre Dame
der Vernunft als Ausdruck dieser neuen
Göttlichkeit ein neosakrales Denkmal
schuf, das - wie hätte es im ästhetisieren-
den Frankreich anders sein können — in
der Figuration weiblicher Schönheit
bestand.

Mit der Konstruktion einer universellen
Vernunft, ausgestattet mit göttlichen
Attributen, wurde der Religion ihre bisherige
Basis entzogen. Damit veränderte sich die

Sachlage: Wird die Vernunft in den Rang
des Göttlichen erhoben, wie während der
Französischen Revolution geschehen, ist

Religion entweder Gottesdienst der
Vernunft oder aber unnötig. Das ihr noch
zugestandene Nischendasein war nichts
Geringeres als das der Meinung; sie war
damit aber auch, wie alle Meinung,
gemäss den Autoren der Revolution
schützenswert.

Die Toleranz der Französischen Revolution

war eine Toleranz bei suspendierter
Religion. Damit wurde der Knackpunkt
der Toleranz als des befriedeten Miteinander

letzter und sich häufig ausschliessen-

der Standpunkte beseitigt. Religion war
Meinung, und Meinungen konnte man
haben wie viele und vieles. Toleranz war
möglich, weil alle Unterschiedlichkeiten
auf die Ebene der blossen Diversifikation
versetzt wurden. Glaubenskriege hatten

nun keinen Sinn mehr.
Man wird noch nicht einmal sagen können,

' dass dieser Ansatz atheistisch war.
Tatsächlich fand sich die Idee Gottes
lediglich durch die Vernunft ersetzt. Der
Glaube an etwas Höhergeordnetes blieb
formal unangetastet, lediglich sein Inhalt
war ausgetauscht worden. Und da die so

verherrlichte Vernunft mit der Vernunft
eines jeden Einzelnen zu korrelieren
schien, war eine Entfremdung zwischen
dem Höheren und Niederen nicht zu
befürchten. Die Befriedigung erfolgt durch
theoretische Einebnung.

50 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR RELIGION UND MENSCHENRECHTE

Nicht uninteressant ist der Vergleich
mit der Europäischen Menschenrechtskonvention,

die am 4. November 1950 in
Rom unterzeichnet wurde. Darin wird
zwar der Bezug auf die Menschenrechtsdeklaration

der Vereinten Nationen vom 10.

Dezember 1948 ausdrücklich betont,
dennoch gibt es einige Besonderheiten von
Bedeutung im verwendeten Vokabular.

Zwischen Bekenntnis
und Meinungsäusserung

Das Wort «Meinung», für die französischen
Revolutionäre von 1789 den Komplex der

Religionsfreiheit bestimmend, tritt in der

Europäischen Menschenrechtsdeklaration
nicht im Zusammenhang mit Religion,
sondern im Rahmen der Kommunikationsund

Informationsfreiheit auf. Jede Person
habe das Recht, sich zu äussern, heisst es in
Art. 10 des Anhangs I. Dieses Recht
schliesse die Meinungsfreiheit ebenso ein
wie die Freiheit, Informationen und
Gedanken zu empfangen und auszutauschen1.

Der die Religion betreffende Passus

oszilliert in einer merkwürdigen begrifflichen

Unterbestimmung zwischen Gedanken-

und Gewissensfreiheit auf der einen
und Freiheit der Überzeugung auf der
anderen Seite. Religion wird dazwischen
angesiedelt, als sei man deren Stellung nicht
unbedingt sicher. So tritt eine Doppelung
der Charakterisierung ein. Während im ersten

Teil des ersten Satzes unter Art. 9 der

Europäischen Menschenrechtskonvention
Religion die Aufzählung von im wesentlichen

drei Freiheitsgruppen abschliesst
(Gedankenfreiheit, Freiheit des Gewissens
und der Religion), wird sie im zweiten
Teil des gleichen ersten Satzes in den
direkten Zusammenhang Freiheit
der Überzeugung gebracht. Das

von der Konvention benannte
Freiheitsrecht schliesse, wird
dargelegt, die Freiheit des

Religions- und
Überzeugungswechsels ein2.

1 «Toute personne a le

droit à la liberté
d'expression. Ce droit
comprend la liberté d'opinion

et la Hberté de

recevoir ou de communiquer

des informations
ou des idées...«

(Art. 10).

2 'Toute personne a

droit à la Hberté de

pensée, de conscience
et de religion; ce droit
implique la liberté de

changer de religion ou

de conviction, ainsi que
la liberté de manifester
sa religion ou sa conviction...-

(Art. 9).

ai

^
p

%% <hcL^^W£ ^^<*S3

Überzeugung ist wie Meinung auf das

Subjekt zurückgebunden, das beide
vertritt. Man hat eine Meinung, hat jedoch
diese nicht in der gleichen Weise wie eine

Überzeugung. Letztere zeigt bereits durch
den Wortgebrauch eine Differenzierung in
der Festigkeit des meinungshaft Vertretenen

an. Überzeugung ist nach dieser Lesart,

obwohl immer noch im Subjekt
ruhend, mehr als blosse Meinung, von der

gilt, dass sie sich zumindest leichter ablegen

oder wechseln lässt. Überzeugung
bezeichnet folglich eine fundamentalere
Grundstruktur des für wahr Gehaltenen,
weil das Wort selbst die jederzeitige Revision

zwar nicht ausschliesst, wohl aber von
Überlegungen grundsätzlicherer Art
abhängig macht.

Gewiss wird man sagen können, dass

Religion eine spezifische Art der Überzeugung

darstellt und darin mehr als nur
Meinung ist, wenn für Letztere das Fluktuierende

des heute so und vielleicht morgen
anders Gedachten charakteristisch ist. Die
sprachliche Variabilität zeigt ein inhaltliches

Problem an, insofern eine
unterschiedliche Festigkeit in der Festhaltung
einer Auffassung noch nicht zu einer
Objektivität des gemeinten Inhaltes führt. Ob
Meinung oder Überzeugung, beide bleiben

in den Grenzen des Subjektiven, weil
die Legitimation des für wahr Gehaltenen
nicht an einem ausserhalb des Ich
lokalisierten Ort stattfindet.

Das revolutionäre «Religion ist
Meinung» verbalisiert diese Grundstruktur im
Subjekt-Objekt-Verhältnis von gedachten

Inhalten. Dennoch wird man in allge¬
meiner Betrachtung sagen müssen,
dass Religion von der Sache und vom
Wort her mehr sein muss als ein sich
in subjektiven Bedingtheiten
erschöpfendes Konstrukt. Von daher
ist Religion dem Anspruch nach

letztlich doch immer mehr als

blosse Meinung, selbst wenn
diese als Überzeugung ge¬

sehen wird. Die Probat

lematik bleibt beste¬

hen.

Ziviler Ungehorsam

Für Frankreich ergab sich daraus
der laizistische Staat, für das übrige

Europa ein bis auf die heutige Zeit wirkendes

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 51



KULTUR RELIGION UND MENSCHENRECHTE

Modell für einen, wenn nötig, zivilen
Ungehorsam. Ob man die Sache so formulieren

mag oder eher von einem ethischen
Korrektiv staatlicher Gesetze sprechen
will, bleibt dem jeweiligen intellektuellen
Temperament überlassen. Was gemeint ist,
erklärt sich wie folgt:

Ausgangspunkt bleibt die Stellung der

Religion innerhalb des Staates. Indem die
revolutionäre Gleichsetzung von Religion
und Meinung aufgegeben wurde, veränderte

sich die Stellung der Religion innerhalb

des Staates. Betrachtete Jakob Burckhardt

Religion als einen Kulturfaktor, wird
sie in der nach-revolutionären Sichtweise

zu einer Konkurrenz zum Staat in der
Letztbegründung von Gesetzen und
Handlungen. Mit entscheidenden Konsequenzen

übrigens:
Wenn Religion gemäss Menschenrechts-

Deklaration ein substanzieller Faktor der
Geschichte ist, steht Religion definitionsgemäss

über den Gesetzen, d.h. über der
Gesamtheit des positiven Rechts. Die zivilen

Gesetze des Staates treten damit in
Konkurrenz zur Ethik der Religion, und
zwar in der Weise einer Rangordnung,
innerhalb derer die Ethik an oberer, die zivilen

Gesetze an unterer Stelle rangieren.
Mit anderen Worten: Die moderne
Menschenrechtsdefinition dekretiert nicht nur
Toleranz, sondern räumt implizit die
Möglichkeit des zivilen Ungehorsams ein.
Im Falle des Widerspruchs von zivilem
Gesetz und religiöser Ethik gebührt infolgedessen

der Ethik der Vorrang. Der auf die
Menschenrechte eingestellte Staat findet
an dem seine Grenze, was er als unumstöss-
lichen Wert sich selbst vorgibt. Ob dieses

Widerspruchsrecht jeder Religion und
jeder Ethik zukommt oder nur repräsentativen

bzw. «offiziellen» Religionen, ist
ein anderes und nicht leicht zu lösendes
Problem.

Die Geschichte der Toleranz findet in
den Menschenrechten ein Absolutum, das

zu hinterschreiten den Staat in einen Konflikt

mit sich selbst brächte. Man mag
daran ermessen, wie schwer bestimmten
Staaten, asiatischen vor allem, der
Umgang mit den Menschenrechten fällt. Deren

Einwand, hier wiederum der Chinas,
formuliert sich neuerdings in der Weise,
dass die Niederlegung der Menschenrechte
ein Produkt europäischer Tradition sei, die
in Asien nicht oder nicht in gleicher Weise

Die moderne

Menschenrechts¬

definition

dekretiert nicht

nur Toleranz,

sondern räumt

implizit die

MögUchkeit des

zivilen

Ungehorsams ein.

China verfährt

mit der

Historisierung
des Wertesystems

«Menschenrechte»

letztlich nicht

anders, als es

europäische

Revolutionäre in

der Vergangenheit

auch taten.

gelten könne. China verfährt mit der

Historisierung des Wertesystems
«Menschenrechte» letztlich nicht anders, als es

europäische Revolutionäre in der Vergangenheit

auch taten. Der Unterschied ist
nur der, dass den Menschenrechten eine

Gültigkeit gegen jede Historisierung in
ihrem Begründungsakt zugesprochen wurde,
d.h., dass sie als das einzig Unwiderrufliche

innerhalb nationaler oder historischer
Widerrufbarkeiten zu gelten hätten.

Die in der Deklaration der Menschenrechte

liegende Barriere gegen Relativierungen

aufgeben zu wollen, hiesse, sie zu
vernichten. Maos Enkel und andere, die
sich ihnen anschlössen, scheinen sich dessen

auch bewusst zu sein, wenn sie von
«lokalen» Anpassungen sprechen. Doch
verlagert das im eingeschobenen Adjektiv
«lokal» liegende definitorische Glatteis die
Problematik nur, es beseitigt sie nicht.
Man kann den Anspruch der Menschenrechte

nicht dem Beweis nach der Art der
Naturwissenschaften unterziehen, wohl
aber kann man sich für sie entscheiden:
jeder Staat und jeder Einzelne für sich und
für alle. Darin liegt wahrscheinlich die

Quintessenz einer mit dem Edikt von
Nantes begonnenen Entwicklung.

Mord als Gottesdienst

Man wird dieses Thema nicht ohne ein
Wort zu den sogenannten Gotteskriegern
abschliessen können. Gemeint sind nicht
nur die die Schlagzeilen der Gegenwart
beherrschenden Attentate als solche, weit
mehr deren religiöser Kontext. Die
Heilsversprechung an die Attentäter, durch ihre

Selbstaufopferung in das, was die Religion
das Paradies nennt, einzugehen, ist einerseits

sicherlich Handlungsmotiv und
vermutungsweise sogar das entscheidende;
anderseits versetzt sie der Gewaltakt in
einen Jenseitsbezug, der in der
Erwartungshaltung des Täters seine Wirklichkeit
erfährt. Daraus resultiert eine
Vermischung von Politik, Gewalt und transzen-
dierender Sinndeutung, innerhalb deren

Mord letztlich zum Gottesdienst wird.
Versteht man Terrorismus als eine

spezifische Form des Kriegs, dann ist nicht nur
die Toleranz, soweit sie kriegsverhindernd
hätte wirken können, ans Ende gekommen;

die Menschenrechte sind es nicht
weniger. Der Übergriff auf das Leben ist

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR RELIGION UND MENSCHENRECHTE

dabei so schwerwiegend, dass es letztlich
bedeutungslos wird, ob sich die
kriegsführenden Parteien auf die generelle
Beachtung von Menschenrechten verständigen

oder nicht. Toleranz wird dadurch
nicht wieder hergestellt.

Es scheint vielmehr, als liesse der

Kriegszustand, auf welcher Stufe auch

immer, die Freiheit von Gewissen, Meinung
und Religion ins Sekundäre abgleiten, als

handelte es sich um nichts mehr Entscheidendes,

wenn das Leben selbst bedroht ist.
Gibt es dieses nicht mehr, weil im und
durch das Attentat vernichtet, sind auch
die Freiheitsrechte dahin. Der Schillersche
Satz, dass das Leben der Güter höchstes
nicht sei, findet im Menschenrechtskontext

eine praktisch banale Umkehrung. Alles,

was Menschenrechte beinhaltet,
funktioniert nur unter der Voraussetzung des

intakt gehaltenen Lebens. Insofern sind
Menschenrechte ein permanenter Appell
der Achtung vor dem Leben.

Die Abhängigkeit bestimmter Rechte

von sie bedingenden anderen lässt sich an
den Formulierungen der Menschenrechtskonventionen

ablesen. So werden
grundsätzlich alle Freiheitsgarantien einem
Ordnungsfaktor unterstellt, der sich an der
Geordnetheit des öffentlichen Lebens
orientiert. Wird dieser Ordnungsfaktor negativ

tangiert, tritt also ein Störungsmechanismus

ein, geraten individuelle Freiheiten
in die Kontroverse mit dem bonum
commune, das sinngemäss aller Individualität
vorausgeht. Steht das bonum commune in
Gefahr, relativieren sich ausnahmslos alle
individuellen Freiheitsrechte. Daher auch
die Schwierigkeit, Gewalt als taugliches
Mittel zur politischen Veränderung
überhaupt in den Blick zu nehmen. Man denke
beispielsweise an Kants äusserst zurückhaltende

Stellungnahme zur Französischen
Revolution, die bei ihm erst postfactum im
Sinne einer gelungenen Revolution eine
gewisse Berechtigung erfährt.

Lösen lässt sich das Dilemma kaum.
Zumindest dann nicht, wenn sich die Situation

derart verengt, sodass Terrorismus
möglich wird. Ob Terroristen etwas Ver-

Ob Terroristen

etwas

Vergleichbares

zum Widerstandsrecht

innerhalb

eines Staates für

sich reklamieren

könnten, mag

sehr zweifelhaft

erscheinen.

gleichbares zum Widerstandsrecht innerhalb

eines Staates für sich reklamieren
könnten, mag sehr zweifelhaft erscheinen.
Nicht nur wegen des anderen Anwendungsgebiets.

Es bleibt vor allem das Problem
eines jeden Widerstandsrechts, inwieweit
dessen Erlaubnis vom Gefährdungspotenzial

der ethischen Selbstbestimmung
abhängt, wobei sich dann zweifeln lässt, ob
eine solche Einschränkung bei den Attentätern

des Nahen Ostens vorliegt.
Terrorismus ist unter anderem, aber

nicht unwesentlich auch das Resultat eines

Kommunikationsabbruchs, einer
eingetretenen Sprachlosigkeit. In derlei
Situationen drängen die Betroffenen fast

zwangsläufig in die grosse Geste, in die
herausfordernde Aktion, den agitatorischen

Aufschrei. Das Grundmuster dieser

psychischen Befindlichkeit charakterisiert
allerdings nicht nur Terroristen. Auch die
in der letzten Zeit von Schülern begangenen

Morde an ihren Lehrern mögen
Ausdruck einer solch eingetretenen Sprachlosigkeit,

eines Dialogabbruchs und
Verständigungspessimismus sein. Ähnlich auch
die plurale Ermordung von Politikern wie
jüngst in der Schweiz und in Frankreich.
Man sucht dann fast immer nach einer
psychopathischen Ursache, um das Unerhörte

zu erklären. Häufig liegt der Anfang
in einer sich verengenden Situation, zu der
die erwähnten Charakteristika von
Kommunikations- und Sprachlosigkeit gehören.

Toleranz ist die umgekehrte Haltung, ist
Öffnung zur Kommunikation hin, wenngleich

häufig von der modern abweisenden
Neutralität eines noli me tangere bedroht.
Wenn die Geschichte der Menschenrechte
etwas zu lehren geeignet wäre, dann
vielleicht, dass es zu ausweglosen Situationen
nicht kommen darf und Ansätze von
Gewalt durch immer neue Verständigungsversuche

aufgebrochen werden müssten.
Ein Leben verliert sich nur einmal, und im
Tod wird jede Toleranz überflüssig. Insofern

sind Menschenrechte die Rechte der
Lebenden, nicht die der Toten. Sie sind
der Garant, dass es bei ersterem bleibt und
nicht zu letzterem kommt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 53



KULTUR

Andrea Fischbacher
studierte an der Universität

Zürich Germanistik,

Philosophie und

Religionswissenschaften.

Anschliessend
wissenschaftliche Assistenz

am Deutschen
Seminar der Universität
Zürich. 1986 Promotion

zum Dr. phil. Seit 1993
freischaffende Publizistin,

Kommunikationsberaterin,

Ausstellungs-
macherin und Dozentin
für Literatur und Kultur
an Schweizer
Hochschulen.

Maske wirst du sein, und immer

wirst du lachen
Eine Sprache von bemerkenswerter Vielschichtigkeit,
von tiefer Trauer und durch die Maske der Persiflage
von fast unglaublicher Leichtigkeit: Hugo Lötschers

Erzählband «Der Buckel».1

1 Hugo Lötscher, Der

Buckel, Geschichten,
Diogenes, Zürich 2002.

-Z.963, vor bald vierzig Jahren,

setzte Hugo Lötscher mit seinem
Roman «Abwässer» den Auftakt zu einer
ebenso vielversprechenden wie vielbeachteten

Autorschaft. Geschrieben und publiziert

hatte er schon früher. Im jüngsten
Erzählband fasst der heute 72-jährige
Schweizer Schriftsteller neunzehn teils
unveröffentlichte, teils zwischen 1955 und
1998 verstreut herausgegebene Geschichten

zu einem Querschnitt durch die Phasen

seines Schaffens zusammen. Ein
Querschnitt, der aufhorchen lässt: Wohl verändern

sich über die Jahre hinweg die
Geschichten, was aber bleibt, ist der Blick
durch die Maske, die sinnigerweise das

Umschlagbild anstelle eines Buckels ziert.
Lötschers Prosakunst ist ganz eigentlich
die Kunst des literarischen Vexierbildes, ist
die Kunst des Zu- und Aufdeckens, die
Kunst der gesuchten, momenthaften
Gleichheit, die Kunst der Umkehr aller
Werte; lenkt der Autor in seinen Texten
den Blick der Leserinnen und Leser doch
durch die Maske auf und hinter die Werte
der Welt und umgekehrt von der Welt auf
und hinter die Werte der Maske. Denn
diese, die Maske, braucht er als Brechung,
als Persiflage auch, ansonsten die Buckel-
Geschichten zu traurig, zu schwer wären.

Die in sechs Gruppen retrospektiv
zusammengestellten Erzählungen lesen sich
leicht, da sie liebenswert ironisch gehalten
und weniger einer grossen Linie der Handlung,

als vielmehr der Beschreibung des

Details, der Kleinigkeiten verpflichtet
sind. In der Erzählung «Der junge Mann
und die Unmöglichkeit der Gefühle» wird
diese Sicht- und Vorgehensweise als

handlungsbestimmendes Element beschrieben:
« Was aber im Grunde zählte (und das blieb
dann auch), das waren einige Kleinigkeiten;
eine besondere Geste; oder das Band, mit
dem sie sich die Haare hochband, hatte sich

gelöst und hing herunter, und die Katze

spielte damit; als sie die Türe zudrücken
wollte, brach ihr übergrosser Nagel am kleinen

Finger — die Ereignisse ballten sich zu
solchen Kleinigkeiten, nie hätte der junge
Mann einen exakten Ablauf des Geschehens

geben können. Er erinnerte sich nicht daran,
wie sich etwas abgewickelt hatte. Aber so

Einzelnes, das dann herausragte, das machte

weitgehend sein Erleben aus. »

Einige der neunzehn Geschichten weisen

deutliche Parallelen zu bekannten
Romanen auf. So etwa nimmt die erwähnte
Geschichte bereits im Jahre 1955 Themen
aus dem «Immunen» vorweg. Die Erzählung

«Der Oberst» erinnert an den ein Jahr
nach ihr erschienenen Roman «Die Kranz-
flechterin». Ob die Geschichte «Der letzte
Babylonier» den Roman «Noa» ebenfalls

vorwegnimmt, ist schwer festzustellen, da

sie im vorliegenden Erzählband zum ersten

Mal publiziert wurde. Die
Geschichtensammlung schliesst mit dem umfangreichen,

erstmals veröffentlichten Mini-
Krimi «Der Hauswart lächelt», einem

perfekten sprachlichen Vexierbild, das

einen das Blut in den Adern stocken liesse,

wäre es nur etwas weniger ironisch gehalten.

Im Passus «Allerweltsgeschichten»
befasst sich der Autor hauptsächlich mit
Modulationen zur Todesproblematik wie etwa
der Todesstrafe, dem Partnerverlust, dem
Aids-Problem. Was dabei auffällt ist
immer und immer wieder Lötschers
Parteinahme für die Randständigen. Diese
inständige, ja geradezu inbrünstige
Parteinahme ist es denn auch, die sich als roter
Faden durch alle Geschichten zieht und
sich in der Titelgeschichte als Programm
manifestiert.

1973 erschien «Der Buckel» im «Tages-

Anzeiger». Damals hiess die Geschichte
«Wenn der Zirkus ins Gefängnis geht».
Und heute wie damals legt sie, gemeinsam
mit der 1956 in der «Neuen Zürcher Zei-

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR HUGO LÖTSCHER

tung» erschienenen Erzählung «Der Com-
prachico», Lötschers Schreibkriterien fest.

Inhaltlich fällt der Versehrte, lädierte,
randständige Mensch, der Ausgestossene,
der Benachteiligte auf, derjenige, der eine

Abweichung von der Norm darstellt.
Hässlichkeit, Zwergwuchs, Buckligkeit,
Betrunkenheit, Aidskrankheit durchziehen
denn auch leitmotivisch den Erzählband.
Interessant ist, wie der Autor formal mit
dem gewählten Stoff umgeht und wie er
den Leser, die Leserin mit dem Vexierbild-
Kippeffekt Schicht um Schicht in die Tiefe
und in die Klarheit führt.

Den buckligen Manegenclown mit
seinen kurzen, gekrümmten Beinen
beschreibt er so: «Zu seinen üblichen Auftritten

gehört es, seinen verkrüppelten Körper
zur Schau zu stellen: Arme, die zu lang, und
einen Kopf der zu gross ist. Die Natur hat
ihm ein Kapital gegeben, einen Körper, der
die andern zum Spott herausfordert. Der
Manegenclown rettet sich vor diesem Spott
nicht, indem er sich verkriecht, sondern
indem er seinen Körper auf den Markt ins

Rampenlicht der Manege bringt und so viele

Sprünge macht, bis die andern nicht mehr
über seinen Körper, sondern über seine

Sprünge lachen. Er lebt davon, dass er
anders ist.» Hier wird die Umkehr aller Werte
Programm. Und dieses Programm wird in
der «Comprachico»-Geschichte gar noch
ausgeweitet. Ein Kinderverkäufer lässt

missgestaltete Kinder, Gaukler und
Zwerge in der Gesellschaft der Reichen
und Schönen auftreten. Denn diese ertragen

die Wahrheit nur, wenn sie aus dem
Munde Verstümmelter und Gezeichneter
kommt. Einmal möchte nun auch der
Vermittler der Wahrheitsclowns in die Maske
der verwachsenen, buckligen Narren
schlüpfen, die auf Bestellung kein Blatt
vor den Mund nehmen. Allein, er tut der
Wahrheit zu viel und als untet Gelächter
und Gepuffe gar sein umgebundener,
künstlicher Buckel verrutscht und die
Schminke verschmiert, wird er kurzerhand
an den Pranger gestellt. Denn, wer sich die
Freiheit nimmt, die Wahrheit zu sagen,
muss die Verstümmelung auf sich genommen

und die Andersartigkeit durchlitten
haben.

Jeder Mensch soll seine Individualität
leben, selbst wenn sie ihm nicht schmeichelt.

Und kein Mensch soll die Eigenart
eines andern Menschen anzunehmen ver-

Diese inständige,

ja geradezu

inbrünstige Parteinahme

für die

Randständigen ist

es, die sich als

roter Faden durch

alle Geschichten

zieht und sich in

der

Titelgeschichte als

Programm manifes¬

tiert.

Jeder Mensch

soll seine

Individualität leben,

selbst wenn sie

ihm nicht schmeichelt.

Und kein

Mensch soll die

Eigenart eines

andern Menschen

anzunehmen ver¬

suchen.

suchen. Das wäre Betrug. Damit hält sich
der Autor ganz streng an die klassische

Trennung von Sein und Schein. Das Sein

zu leben, selbst wenn es in der Gesellschaft
als Makel angesehen wird, ist durchaus

möglich, allenfalls gar rühmlich, sich
jedoch dem Schein zu verpflichten, wird
zum tödlichen Spiel. Dem abgeurteilten
Comprachico beispielsweise hatte man
den Mund bis zu den Ohren aufgerissen
und eine Tafel um den Hals gebunden mit
den Worten: «Maske wirst du sein, und
immer wirst du lachen.» In dieser Figur
berühren sich das Motiv der Maske und
der Persiflage von der Machart wie von der
Thematik her aufs Eindrücklichste, tritt
doch der Comprachico als gewerbsmässiger

Spassmacher auf, was in spätalthochdeutscher

Sprachfassung mit dem Begriff
«spottari», Spötter, bezeichnet wurde.

Besser ergeht es dem Manegenclown,
der zwar Zirkus macht, dabei aber das

Sein, seine Buckligkeit und seinen
Zwergenwuchs lebt und den Schein, etwa die
Parodie aufs schöne Nummerngirl oder die
Dressurnummer mit den Löwen, die er
mit einem Zwergpinscher nachahmt, als

Schein deklariert. Im Zuchthaus ändert
sich dann das Grundgefühl des randständigen

Clowns, weil er vor andern
Randständigen spielt. Er lebt zwar auch hier
von seiner Andersartigkeit, aber unter
lauter Andersartigen wird diese negative
Eigenheit zur Norm. Ein Moment der
Gleichheit stellt sich ein. Und dem Leser,
der Leserin wird bewusst, dass es diese

Gleichheit, diese Entspannung, diesen
Austausch gar nicht gibt. Immer leben wir
davon, dass wir anders sind, so auch der

Autor, der sich nicht scheut, uns diese

Wahrheit zu sagen, die Wahrheit zu sagen
als einer, der die Versehrtheit auf sich
genommen und gelitten hat. Denn Hugo
Lötscher ist anders und auch er lebt davon.
So sehr er sich nach dem Austausch der
Buckel, nach den Momenten der Gleichheit

sehnt, so wenig ist er bereit, seine

Andersartigkeit, seine Eigenständigkeit
aufzugeben. Dabei ist er sich sehr wohl
bewusst, wo er sich punktuell das ersehnte
Gefühl der Gleichheit holen kann: In der
Literatur und nur in der Literatur! Indem
er als Autor über Randständige, über von
der Norm Abweichende, über Spassmacher
und Zwerge schreibt, fühlt er sich ähnlich
wie sein Manegenclown im Gefängnis, un-

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 55



KULTUR HUGO LÖTSCHER

ter seinesgleichen. In der Fiktion sind Sein
und Schein als Kategorien aufgehoben.
Lötscher hat sein tödliches Spiel in einen
sicheren Bereich gerettet. Aber gelitten
wird hier wie dort, von welcher Seite wir
auch immer durch die Maske schauen. Da
kann Candide in der 1998 erschienenen

Erzählung «Candide und sein kleiner Garten»

noch so sehr Unkraut jäten im global-
garden. Die Missstände wuchern weiter. Wir
können uns ihnen stellen, aber Herr werden

ihnen nie - wir bleiben Knecht undwir
Clown. Und das tut weh. Da ist der Spott
nur Schminke und die Maske Tarnung.

HINWEIS

acacaacacafflcacacQcaaiCQCQcacQCQCQmcQcafflmcafflmcamfflcacacQcacacQ

Daniel Kehlmann, Der

fernste Ort, Roman,

Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2001.

Vom Wunsch zu verschwinden

Der 1975 geborene Schriftsteller Daniel Kehlmann
hat mit drei Büchern seit 1997 bewiesen, dass er ein
ebenso konstanter wie einfallsreicher Erzähler ist, der
sein Erzählen immer auch mit philosophischen
Fragestellungen verknüpft. Das war in seinem ersten
Roman «Beerholms Vorstellung» das Changieren der
Realität zwischen Sein und Schein, und in seinem
zweiten Roman «Mahlers Zeit» das Phänomen der
Zeit und des Zeitpfeils.
In seinem jüngsten Roman «Der fernste Ort» scheint

er in gewisser Weise beide Themen zu verknüpfen:
Auch da spielt wieder das Oszillieren zwischen Realität

und Irrealität ebenso eine Rolle wie das Phänomen

der Zeit als geraffte und nicht mehr nur auf
bestimmte Ereignisse ausgerichtete Erinnerung.
Der «fernste Ort» ist in der Lehre von Perspektivik und
Geometrie ein im Unendlichen liegender Fluchtpunkt.
Und auch in Kehlmanns Geschichte ist der fernste Ort,
an den sich sein Protagonist Julian wünscht, ein Fluchtpunkt:

jener Ort, der jenseits seiner von seiner Umgebung

gewussten Existenz liegt, ein Ort jenseits des

gelebten, aber ungeliebten Lebens. Um jenen Ort zu
erreichen und von ihm aus ein neues Leben zu versuchen,

inszeniert Julian sein eigenes Ertrinken.
Zwei Stunden, bevor er auf einer Tagung einen Vortrag

halten soll über «Elektronische Medien in der
Risikokalkulation», schwimmt er in den See hinaus,
an dem das Tagungshotel liegt. Der Vortrag ist noch
nicht fertig, noch ist sein Schwimmen im See nur
eine kleine Flucht vor diesem Vortrag. Doch dann

gerät er in Panik, die Tiefe greift nach ihm,s er will
zurück, kämpft - «Dann nichts mehr» heisst es da.

Plötzlich «tauchen Bilder vor ihm auf, Bruchstücke
von Erinnerungen, er wusste nicht, woher». Und es

kommt ihm der Gedanke, zu «verschwinden und
niemals wiederzukehren».
Von nun an erzählt Kehlmann die Geschichte seines

Helden zweispurig, gleichsam parallel.
Auf der einen Spur wird die Flucht aus der Gegenwart

beschrieben, die Julian nun inszeniert: Er stiehlt

sich aus dem Hotel und legt Spuren, um die anderen
im Glauben zu bestärken, er sei ertrunken; er sucht
heimlich seine Wohnung auf und trifft dort seinen

Bruder Paul, der, von der Polizei vom Ertrinken
seines Bruders informiert, dessen Angelegenheiten
regeln will - und der dann gar nicht erstaunt ist, ihn
lebend anzutreffen - «Das überrascht dich jetzt,
nicht wahr», fragt er ihn, doch Paul antwortet: «Ach,
sicher weniger, als du glaubst.» Und dann: «Du solltest

allmählich begreifen, wie albern deine ständigen
Fluchtversuche sind.» Gleichwohl hilft er ihm zu
verschwinden.

Die andere Erzählspur wird eröffnet mit dem Satz

«Zum ersten Mal weggelaufen war er mit elf Jahren.»
Diese, wenn man so will, Erinnerungsspur verfolgt
konsequent Julians unentwegtes Scheitern und seine

Versuche, aus dem Leben wegzulaufen. Einer der

aufschlussreichsten Dialoge mit seinem Bruder Paul

lautet so: «<Weisst du schon>, fragte Paul, <was du

nachher werden willst?» - <Nachher?> - Paul seufzte.
<Nach der Schule.) - <Ich weiss nicht.» Julian zuckte
die Achseln. «Eigentlich gar nichts.» - <Da hast du

Glück, das bist du schon.»» Das ist, wie sich später
herausstellt, gar nicht zynisch gemeint: denn Paul

wollte tatsächlich nichts sein, jedenfalls nichts ausser
sich selbst; während Julian immer etwas anderes

wollte und sein wollte als das, was er gerade war.
In den parallelen Erzählsträngen spiegelt sich gleichsam

das Doppelgesicht dieser Brüdergeschichte, als

Geschichte gegensätzlicher Lebensentwürfe. Auch sie

scheinen sich erst im Unendlichen zu treffen, am
fernsten Ort - im Fluchtpunkt.
Aber der liegt ja tatsächlich ausserhalb unserer
erreichbaren Wirklichkeit. Deshalb führen schliesslich
beide Erzählspuren, jene des Erinnerns und jene des

Fliehens, auch erst im Jenseits zusammen, in jenen
kaum mehr wahrnehmbaren Sekunden zwischen
Leben und Tod, in denen das Leben sich wie ein
gebündeltes Bild blitzschnell im Sterbenden entfaltet.
Es sind die Sekunden, in denen Julian vermutlich
ertrunken ist.

Heinz Ludwig Arnold

cQcocQBaBacaeacoGacQCQfflQiCQCQCQ CQöcacaacacQcacaamcaacaffl

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Johann Ulrich Schlegel,
geboren 1948, ist
Historiker (Dr. phil.)
und Jurist (lie. iur.).
Nach langjähriger Tätigkeit

als Mittelschullehrer

für Philosophie
und Deutsch juristische
Praxis als Gerichtsauditor.

Juristischer
Sekretär in der
Erziehungsdirektion des

Kantons Zürich, sodann

Rechtskonsulent einer
Grossbank, publiziert zu

historischen und

wirtschaftlichen Themen.

Meinrad Inglin: Der schweizerische Klassiker
des 20. Jahrhunderts

Wenn Gottfried Keller in Germanistikkreisen gerne als Jahrhundertschriftsteller
des 19. Jahrhunderts bezeichnet wird, so kann man Meinrad Inglin aus guten
Gründen als Jahrhundertschriftsteller des 20. Jahrhunderts einstufen. Inglin ist
dabei mehr als ein Epigone und Nachfahre Gottfried Kellers. «Man fühlt sich an
Gottfried Keller erinnert, aber das ist nun nicht Hinweis aufein Vorbild, sondern

meint den Rang und die Urverwandtschaft», schreibt Karl Schmid über seinen
Landsmann und Zeitgenossen Meinrad Inglin. Wenn man Inglins berühmtes

Hauptwerk, den «Schweizerspiegel» betrachtet, so kann man feststellen, dass

sich im 20. Jahrhundert kaum das Werk eines anderen Schweizer Schriftstellers
findet, das einem Vergleich mit Kellers «Grünem Heinrich» standhält. Kurz,
Meinrad Inglin ist ein eigenständiges Vorbild, gerade auch für unsere heutige
Welt. Er kann uns nach wie vor einiges bieten.

Dereits der Lebenslauf
Meinrad Inglins zeigt Perspektiven auf,
welchen der Leser in manchen
Lebenssituationen Trost, Hoffnung und generell
Erfolgsmöglichkeiten zu entnehmen
vermag, die faszinieren.

Am 28. Juli 1893 in Schwyz als Sohn
eines geachteten Uhrmachers und
Goldschmieds geboren, sind sodann seine Ur-
grossväter besonders hervorzuheben, jener
mütterlicherseits, der als Regierungsrat
und Nationalrat der Gründerhotelier des

Grand Hotels Axenstein war und jener
väterlicherseits, der als angesehener und in
der Heimat selbst einflussreicher Offizier
in fremdem Kriegsdienst stand. Meinrad
Inglin wächst in gutbürgerlichen Verhältnissen

auf.
Da traf den Knaben, als er 13 Jahre alt

war, ein Schicksalsschlag, der sein Leben

nachhaltig prägte: Mit 42 Jahren
verunglückte sein Vater in den Bergen tödlich.
Sein ganzes Leben lang beschäftigt den
Dichter dieses Unglück. 1949 publizierte
er in «Werner Amberg» wirklichkeitsgetreu

die Geschichte dieses Unglücks und
seiner Jugend, überarbeitete und publizierte

sie erneut, zwei Jahre vor seinem
Tod, 1969, und er gestaltete die Tragödie
über den frühen Verlust seines Vaters auch

symbolhaft 1968 in der Erzählung «Die
Furggel». In der «Furggel» unternimmt der
Vater mit seinem Sohn eine Bergwanderung.

Sie wollen auf dem Furggelgrat

Gemsen beobachten. Der Vater lässt
seinen Sohn auf dem Streifzug warten und
stürzt ab. Die Furggel, der Übergang,
erweist sich als Zäsur im Leben des jungen
Menschen. Sein Schicksal steht am
Scheideweg. Er muss sich, allein und verlassen,
selbst entscheiden und finden.

Aber Unglück zieht Unglück an.
Nacheinander folgt kurz nach 1906, dem
Todesjahr seines Vaters, Missgeschick auf
Missgeschick. In drei Jahren am Mathematischen

Gymnasium des Kollegiums «Maria

Hilf» in Schwyz versagt er derart, dass

ihn diese Zeit als Trauma zeit seines
Lebens zu verfolgen begann. Er entscheidet
sich für eine Uhrmacherlehre. Aber auch
diese Lehre musste er abbrechen. Es folgt
nochmals ein Versuch am Gymnasium,
diesmal an der Handelsabteilung. Er ist
ein Jahr hier. Und es geht ihm nicht gut.
Da geht das Kollegium in Flammen auf
und brennt nieder. Das Ereignis versetzt
den Siebzehnjährigen in einen wahren
Freudentaumel. Er tanzt vor lauter Genugtuung

und Erleichterung vor dem
brennenden Schulgebäude.

Aber dann schlägt das Schicksal nochmals

unerbittlich zu. Seine Mutter erkrankt
schwer, und nach dem schnellen Tod seines

Vaters muss der Jugendliche nun erleben,

wie der Tod jetzt noch grausamer,
weil langsam, viel qualvoller, so früh auch
nach seiner Mutter greift. Ihr Sterben
erschüttert den Sohn bis ins Innerste. Zehn

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 57



KULTUR MEINRAD INGLIN

Tage nach dem Tod der Mutter verlässt er
auch die Handelsschule.

Der junge Mann geht nach Caux und
wird Hotelkellner. Hier muss er bei

allergeringster Entlöhnung arbeiten wie ein
Berserker. Er ist ernüchtert über die so

genannte bessere Gesellschaft in dem Nobelhotel

«Caux Palace». Nur wenige Stunden
Schlaf bleiben ihm zwischen dem Aufwarten

bei Bällen und dem Silberputzen am
frühen Morgen. Da er in der kurzen Freizeit

beim Preiskegeln noch die Kegel
aufstellen soll, beginnt er zu streiken, was ihm
ein Ausgangsverbot einträgt. In einem
Brief schreibt Inglin seiner Tante: «Dass

ich trotzdem immer noch gesund und wohl
bin, beweist, dass ich nicht von so schwächlicher

Konstitution bin, wie Ihr immer
dachtet. »

Die entscheidende Weichenstellung

Er sieht aber auch als Kellner letztlich
keine Zukunft. In einem Brief wendet er
sich an seinen ehemaligen Deutschlehrer
am Kollegium, der ihm wohlgesinnt
scheint, Prof. Dr. Dominicus Abury. Und
nun fand Inglin die Weichenstellung für
seine Zukunft. Abury ermutigt ihn, «seiner

inneren Stimme» zu folgen und es mit
der Existenz als freier Schriftsteller und
Journalist zu versuchen.

Nochmals kehrt er an das Kollegium in
Schwyz zurück, verlässt es aber ohne
Matura mit 20 Jahren und studiert
dennoch an den Universitäten von Genf und
Bern. 1915 absolviert er die Offiziersschule

in Zürich. Rastlos bildet er sich

jetzt als Autodidakt weiter. Er wendet sich
den grössten Schriftstellern der Weltliteratur

zu. Auf die Russen Dostojewski und
Tolstoi folgt Nietzsche. Bei Tolstoi erkennt
und erlernt er das historische Handwerk in
seiner ganzen Breite. Nietzsche lehrt ihn
intellektuelle Redlichkeit. Diese Grossen

katapultieren Inglin aus der Gewöhnlichkeit

und dem Durchschnitt heraus. Aber
sofort beginnen auch die Schwierigkeiten.
Die Menschen hassen niemanden mehr als

denjenigen, der sie durchschaut. Als er
1922 sein Erstlingswerk «Die Welt in
Ingoldau» publiziert, fühlen sich die Leute
entlarvt und in ihrem gemächlichen
Alltagstrott gestört. In Schwyz ist er nicht
mehr sicher. Er muss zeitweilig nach
Zürich fliehen. Aber Inglin wird schnell

Der Siebzehnjährige

gerät in

einen wahren

Freudentaumel.

Er tanzt vor

lauter Genugtuung

und

Erleichterung vor

dem brennenden

Schulgebäude.

Rastlos bildet

sich Inglin als

Autodidakt

weiter.

berühmt. Die Verlage bis ins ferne Ausland
horchen auf und wenden sich dem Autor
zu. Für Inglin ist es selbstverständlich,
sein Leben und damit gleichzeitig seine

Umgebung und die Erfahrung für sein
Werk einzusetzen.

Inglin kritisiert die Gesellschaft, aber er
liebt sein Land. Nacheinander erscheinen
in den folgenden Jahren «Grand Hotel
Excelsior», «Lob der Heimat», «Die graue
March» und «Jugend eines Volkes».

Im Zweiten Weltkrieg ist Inglin
Kommandant eines Lagers internierter Polen
und Franzosen. Nach 1945 erhält er im In-
und Ausland Preis um Preis. Mit diesen

Auszeichnungen wird sein Schaffen
gewürdigt und sein Werk weit über die
Landesgrenzen hinaus verbreitet. Einer der
weltweit einflussreichsten Germanisten
seiner Zeit, einer, der gleichzeitig auch
sehr streng über die Schriftsteller urteilte,
Emil Staiger, stellte sich nachdrücklich
hinter Inglin und hob sein Werk besonders
hervor. Am 4. Dezember 1971 starb Meinrad

Inglin im Alter von 78 Jahren in
Schwyz.

Die Wechselbeziehung zwischen
Natur und Staat

Um Meinrad Inglin zu erfassen, muss man
zwei Fundamente näher beleuchten, auf
die er sich stützt: Auf der einen Seite ist
dies die heimatliche Natur und auf der

anderen Seite die politische Wirklichkeit
des Landes. In der Natur ringt sich Inglin
zum Einklang von Werden und Vergehen,
Leben und Sterben, Erblühen und Verwelken

durch. Der Vater sagt in der «Furggel»

zum Knaben: «Viele Menschen verstehen

nicht, dass man an den wildlebenden Tieren
die grösste Freude haben und sie dennoch

erlegen kann. Das sei ein Widerspruch.
Kann sein, dass es einer ist, aber das Leben

hat viele Widersprüche, man kann nicht alle
lösen, und es ist trotzdem schön.»

Meinrad Inglin erreichte den Zenit
seiner Bekanntheit mit dem Hauptwerk
«Schweizerspiegel». Gegenüber Emil Staiger

erklärte er selbst, dass er bei diesem
Werk Tolstois «Krieg und Frieden» vor
Augen gehabt habe. Der Roman stellt die
Schweiz in epischer Breite modellhaft in
besonderer Situation dar. Es ist die Zeit
des Ersten Weltkrieges, und das Land hat

einen geschichtlichen Punkt erreicht, an

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR MEINRAD INGLIN

welchem die politischen und sozialen
Grenzen modernen Wachstums nicht
mehr zu übersehen sind. Der Einzelne,
welchen er anhand der verschiedenen
Charaktere in einer Familie gestaltet, benötigt
eine neue Selbstfindung, die weniger in
der Selbstverwirklichung gipfelt als in der
Erkenntnis einer Selbstbeschränkung und
dem Prinzip des Gefechtsabbruchs. Man
muss auch mit unvollkommenen Resultaten

und halb abgeschlossenen Entwicklungen

leben können. Inglins Hoffnungen für
die Zukunft der Schweiz setzt er nicht auf
Eliten wie etwa im vorliegenden Fall jene
der Offiziere, sondern auf die Unteroffiziere

der Milizarmee, die Handwerker und
Bauern. Sein Erkennen von Grenzen im
menschlichen Streben lässt ihn aber gerade
bezüglich der Allgemeingültigkeit dieser

Darstellung Landesgrenzen überschreiten.
Der «Schweizerspiegel» wird damit in
zeitloser Gültigkeit vom Schweizer Roman
zum europäischen und weltweit bedeutsamen

Roman. Inglin zeigt sich darüber hinaus

als gewiefter Historiker, der nicht aus
verstaubten Archiven mit dürren, abstrakten

Dokumenten auftaucht, sondern mitten

aus dem Leben und seiner Zeit und
diese in ihren Wesenszügen darstellt und
hinsichtlich des Wesentlichen verdichtet.
Und genau damit erfasst er als Dichter,
worauf besonders Ortega y Gasset
hingewiesen hat, mehr als jeder Gelehrte auch
die Realität. Er ist auch mehr als ein Buchhalter

der Fakten. Er versteht es meisterhaft,

über die Zusammenhänge nachzudenken.

Die Bandbreite, mit der ein
Historiker Geschichte einzufangen vermag,
zeigt seine Bedeutung. Und es ist Inglins
Bandbreite, die ihn zum wahrhaft grossen
Erzähler macht.

Wie in der Natur mit ihrem Werden
und Vergehen bedeutet auch in der
menschlichen Geschichte das Leben

Kampf. Wilhelm Teil, den Inglin in
«Jugend eines Volkes» gemäss der Legende
symbolhaft thematisiert, lässt er nach
erfolgtem Tyrannenmord durch das
verschneite Tal heimwärts wandern, und er
stellt fest: «Wo er durchschritt, entfuhren
den Männern leise Jauchzer, die Mädchen
erblassten und schauten ihm schweigend

Man muss

auch mit

unvollkommenen

Resultaten

und halb

abgeschlossenen

Entwicklungen

leben können.

nach, die Mütter hoben ihre Kinder hoch

und flüsterten seinen Namen.»

Inglin verzichtet auf jegliche Schnörkel.
Wie eine Filmsequenz aus der Natur lässt er
eine Sequenz Geschichte Revue passieren.
Und seine Beobachtung ist soziologisch
messerscharf und wirklichkeitsgetreu.

Von der Gesellschaftskritik und der
historischen Erzählung gelangt Inglin zur
mehr denn je aktuellen Zivilisationskritik.

Wenn die Natur zermalmt wird

1954 erschien sein Werk «Urwang». Das
Tal soll in einem Stausee verschwinden.
Die beiden grossen Bereiche Inglins, die
Natur und die Geschichte, überschneiden
sich, wobei die Natur den Kampf verliert
und untergeht. Die fortschreitende Zivilisation

siegt über die Täler und Flüsse.

Immer weiter hinauf werden Reh und Fuchs,
Gemse und Hirsch gescheucht. Die letzte
unwirtliche Wildnis ist letzte Zuflucht vor
der Flut des Wirtschaftlichen geworden.
Das Tal «Urwang» wird zum Spiegel der
Natur, die nachgerade aller Macht der

Prosperität, dem kalten Mammon, zu
opfern ist.

Der Major, der als Letzter die Bastion
im Tal gehalten hat, sieht, dass er verloren
hat. Er muss weg wie die Bauern, deren
Häuser langsam im Wasser versinken. Sie

werden andernorts wieder heuen und em-
den, aber, so Inglin: «Jauchzen werden sie

nicht mehr.»

Entwurzelung, Nivellierung auf ökonomische

Gewinnmaximierung und
Gleichschaltung können ganze Ethnien im eigenen

Land auslöschen. Der Major hat dann
in der Tat keine Landesverteidigung mehr
wahrzunehmen. Denn diese hat zur
Voraussetzung, so Karl Schmid, «dass man
dasjenige besitzt, was zu verteidigen wäre».

Aber wie gelingt es, dahin zurückzukehren?

«Die Zukunft», meint Inglin in «Lob
der Heimat», «gehört nicht dem rasend

Tätigen, sondern dem Ausgeruhten und
Gesammelten.» Und erst in der Ruhe kann
man nachdenken. Hoffen wir, dass die
Schweizer es vielleicht noch können! Auch
für diese Hoffnung stünde der Name
Meinrad Inglins.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 59



KULTUR

Juliana Schwager-
Jebbink, geboren 1947
in den Niederlanden,
seit 1972 in der
Schweiz. Studium der
Rechte an den
Universitäten Leiden, Amsterdam

und Zürich.
Spezialfach Griechische

Papyrologie. In leitenden

Funktionen tätig
u.a. in der Direktion des

World Economic Forums

und Vice President
Swissair. Seit Juni 2002
in der Geschäftsleitung
der 'Schweizer Monatshefte-.

Jan Wiegers (1893-1959) -
Die Schweizer Jahre

Das Ernst Ludwig Kirchner Museum in Davos würdigt in diesem Sommer Jan
Wiegers, einen in Vergessenheit geratenen holländischen Kunstmaler und Freund
Kirchners.

Wiesen voller Löwenzahn,
ein strahlend blauer Himmel und hier und
dort noch tiefrote Tulpen: Frühsommer in
der Davoser Landschaft. Kein Wunder,
dass diese Landschaft den Maler Jan Wiegers,

der im April des Jahres 1920 erstmals
nach Davos reiste, um im niederländischen

Sanatorium Genesung von seiner

Lungenkrankheit zu suchen, nachhaltig
beeinflusst hat.

Seine finanzielle Lage erlaubte ihm nur
einen kurzen Aufenthalt in der Klinik.
Schon bald mietete er das Lärchenhüsli auf
der Langmatte in Davos Frauenkirch und
liess sich als ambulanter Patient weiterbehandeln.

Ernst Ludwig Kirchner bewohnte
das nahe gelegene Haus in den Lärchen.

Wie sich die beiden Maler kennenlernten,

ist nicht mehr rekonstruierbar. Cees

Hofsteenge, Biograph von Wiegers, vermutet,

dass eine mit Kirchner befreundete
Arztfamilie die Bekanntschaft vermittelte.
Bereits am 21. Mai schreibt Kirchner an
Nele van de Velde, die Tochter des belgischen

Architekten Henri van de Velde:

«Jetzt wohnt hier ein holländischer Maler
mit Frau und Kind in meiner Nähe, ein

netter, empfindlicher Mensch mit grossem
künstlerischem Feingefühl.»

Schon bald entstand eine inspirierende
Freundschaft. Wiegers, mit 27 Jahren ein
nicht nur akademisch, sondern auch
handwerklich voll ausgebildeter Künstler, fügte
an seiner Begeisterung für Vincent van
Gogh nun auch jene für Kirchner hinzu,
jedoch ohne Verlust seiner Eigenständigkeit.
Dank Kirchners Vermittlung konnte Wiegers

im Herbst des Jahres 1920 im Schaufenster

einer Davoser Buchhandlung ausstellen.

Die Bemerkung in der «Davoser

Zeitung», Wiegers sei ein Schüler Kirchners,
wurde von Letzterem in einer Gegendarstellung

widersprochen: «Der Kunstmaler Jan
Wiegers, dessen Name in der holländischen
Kunstwelt bereits einen guten Klang habe, ist
nicht mein Schüler, sondern mein Freund. »

Wie Kirchner zwischen den Jahren 1918
und 1923 interessierte sich Wiegers in der
Schweiz hauptsächlich für seine nähere

Umgebung, die Landschaft um Frauenkirch

und die Menschen, die dort lebten.
Die Begegnung mit Kirchner wirkt auf den

Betrachter der Bilder Wiegers wie ein
Befreiungsschlag. Die Portraits aus den Jahren

1918 sind noch verhalten expressiv.
Im Sommer des Jahres 1920 werden die

neuen Möglichkeiten der künstlerischen
Selbstentfaltung in Form und Farbe

umgesetzt. Sie lassen den Künstler nicht
mehr los. Roland Scotti, Kurator des Ernst
Ludwig Kirchner Museums, schreibt in
seinem Vorwort zum Katalog: «Der Wagemut

des Alteren, die jeder akademischen
Peinture entgegengesetzten Gestaltungsweisen

und das mit Individualität geladene
thematische Repertoire Kirchners öffneten

für Wiegers einen ästhetischen Raum, dessen

Freiheit er bis dahin noch nicht
gekannt hatte. »

Eine Antwort auf die Frage, wie die

Jahre, die Wiegers in der Schweiz
verbrachte, zu deuten sind, lässt sich am besten

anhand jener Bildern beantworten, die

eindeutig in den Niederlanden entstanden
sind. Das «Portrait des Malers Altink»
(1923/24), das «Stillleben mit Vase und
Eiern vor mexikanischer Decke» (um
1928) und das Gemälde «Haus und Dünen
vor Ameland» (1958) sind Bilder, so sagt
Roland Scotti: «(...) eines Malers, der sieb

mit seinem Werk in die <europäische>
Kunstgeschichte eingeschrieben hat, der mit seiner

Kunst die nationalen und regionalen Eigenheiten

überwunden hat, der — bei aller Liebe

zu seinen zwei Heimaten Holland und
Schweiz — die eigene Weltsicht in einer
internationalen Formensprache der Kunst
realisiert hat». Mit dieser Ausstellung belegt
Davos, dass es Ort der Begegnung ist, der

auch in diesem Fall eine nachhaltige
Ausstrahlung auf die europäische Kultur
bestätigt.

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR

Dorothea Thuswaldner,

geboren 1950, Kindheit
in einem österreichischen

Dorf an der

tschechisch-bayerischen
Grenze. Nach der
Matura in Wien Besuch der

pädagogischen Akademie

in Linz. Danach Studium

der Germanistik und

Publizistik in Salzburg
und Promotion. Dissertation

über Wolfgang
Hildesheimer. Arbeit
beim ORF, ausserdem

Lehrtätigkeit (Deutsch
und Geschichte),
Veröffentlichung von

Anthologien, Buch- und

Filmrezensionen,
Reiseberichte in den

»Salzburger Nachrichten« und

im »Standard». Mutter
zweier Kinder.

Tschechien macht sich literarisch bemerkbar

In der Eingangshalle der tschechischen Stadtbibliothek in Prag
ist ein Objekt des Künstlers Matej Kren aufgestellt. Er stapelt Bücher

aufeinander und simuliert damit einen Brunnenschacht. Mit Hilfe eines

Spiegels entsteht eine zusätzliche Tiefendimension. Der Schluss des

Betrachters liegt nahe, dass der Buchkultur und damit der tschechischen

Sprache und ihrer Literatur ein wichtiger Platz im Lande eingeräumt wird.
Wie verhält sich dieser Anspruch zur Wirklichkeit? Wie schaut die
künstlerische Szene, speziell Theater und Literatur in Tschechien aus?

ts war schon immer schwierig

für die tschechischen Schriftsteller,
sich gegen die Konkurrenz der grossen
westeuropäischen Literaturen zu behaupten

und Eigenständiges aufzubauen. Es

gilt bis heute, sich auch gegen die andere
slawische Kultur — trotz eines
Gemeinschaftsgefühls - abzuheben (wie die Polen,
Slowaken oder Russen), aber auch gegen
die Nachbarstaaten, mit denen sie durch
die gemeinsame (kommunistische)
Vergangenheit verbunden waren, wie z. B. die

Ungarn, abzugrenzen.
Die Ungarn haben bewiesen, dass sie ein

ungeheures Potenzial an namhaften
Literaten haben, Imre Kertész und Péter Nddas
stehen dafür. Die Feuilletons der grossen
deutschsprachigen Zeitungen bringen wenig

Rezensionen osteuropäischer Literatur
- es sei denn, sie stellt ein Schwerpunktthema

auf der Frankfurter Buchmesse, wie
Polen im Herbst 2000 dar. Die Dominanz
der Ungarn und Polen lässt wenig Platz für
die Rezeption der tschechischen Literatur.
Wird sie überhaupt wahrgenommen? Das
Interesse scheint derzeit eher gering zu
sein. Eine Ausnahme war die Zeit unmittelbar

nach 1968, nach dem Scheitern des

Prager Frühlings. Damals war es sogar
modern, an den Universitäten Tschechisch

zu lernen. Die Gründe für das gegenwärtige

mangelnde Interesse liegen möglicherweise

in der Erwartung des westlichen
Lesers, der damit rechnet, von der existen-
ziellen Schwermut und der Problematik
der Vergangenheitsbewältigung erdrückt
zu werden. Eines steht fest: Bei aller
Düsternis gibt es auch Witz und Humor nicht
nur in Jaroslav Haseks Schwejk. Eine grobe
Übersicht soll hier versucht werden.

Wir kennen wie immer zunächst die

grossen Namen: Karel Capek, der
international bekannteste Autor der Ersten
Republik, Bohumil Hrabal und besonders
Milan Kundera. Aber auch andere Autoren
verdienen Aufmerksamkeit und eine breite
Leserschicht. Zu nennen wäre Jachym To-

pols «Die Schwester», ein Roman, der das

Streben einer neuen Generation in Richtung

Westen und Zivilisation thematisiert,
ein Buch, das derzeit bei der Jugend ganz
hoch im Kurs steht. Viele bedeutende
tschechische Autoren leben seit Jahren im
Ausland wie Milan Kundera in Paris. Er
schreibt inzwischen ausschliesslich in
französischer Sprache, gilt in vielen Kreisen

sogar als französischer Autor und wird
dementsprechend besser wahrgenommen.
Im Internet findet man eine Homepage,
die eine Fan-Gemeinde für ihn errichtet
hat. Auch die vor einigen Jahren relativ
jung verstorbene Libuse Moni 'kova ' («Die
Fassade», «Treibgut») lebte in Deutschland
und schrieb ausschliesslich auf Deutsch,
um nach eigener Aussage die Dinge besser

analysieren zu können. Ihre Heimat war
aber Prag. Während einer Begegnung auf
der Frankfurter Buchmesse 1992 bekannte
sie: «Deutsch ist meine literarische Sprache,

Prag bleibt meine Stadt, und ich werde
versuchen, so oft wie möglich dort zu sein Ich
bin verdorben für jede andere Stadt. Aber
ich werde in dieser Diaspora bleiben,
aber: Dort bin ich glücklich, dort bin ich zu
Hause. Da habe ich meine Arbeit.» Ihrer
Meinung nach eigne sich die tschechische

Sprache besonders für die Lyrik. Sie selbst
sei ein analytischer Mensch, das Schreiben
auf Deutsch schaffe die notwendige Distanz

auch für heikle Themen. Verweist sie

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 61



KULTUR LITERATUR IN TSCHECHIEN

damit auf Franz Kafka als literarisches
Vorbild? Um ihn herum war die tschechische

Sprache, er schrieb auf Deutsch, der
Duktus war mit seinen knappen Sätzen

eindeutig tschechisch beeinflusst. «Das
Schloss» von Kafka und Moni'kova's «Die
Fassade» haben Parallelen, und «Treibeis»
ist beeinflusst von «Der Verschollene».
Franz Kafka ist massgebend und ist
überall. Um einen repräsentativen
Querschnitt zur tschechischen Literatur zu bieten

hat sich die Deutsche Verlagsanstalt
entschlossen, eine Tschechische Bibliothek
in 33 Bänden herauszugeben. Bis zum Jahr
2008 soll sie fertig sein, acht Bände sind
bisher erschienen. Die Herausgeber Peter
Demetz, Jiri Grusa, Peter Kosta, Eckhard
Thiele und Hans Dieter Zimmermann streben

an, eine Basis-Bibliothek zu erstellen.
Die Sammlung soll einen gültigen Kanon
abgeben, die Dichtung vom Mittelalter bis

zur Gegenwart, Belletristik des 19. und
20. Jahrhunderts, aber auch philosophische

Texte, Briefe und Essays umfasst.
Das bekannteste der Bücher ist der noch

vor dem Ersten Weltkrieg publizierte «Ur-
Schwejk» von Jaroslav Hasek. Schwejk
ist die herausragende satirische Figur
der tschechischen Literatur. Er ist ein
einfacher, aber schlauer Soldat, verschmitzt
und tölpelhaft zugleich. Sein Zivilberuf
ist Hundehändler. Eigentlich kam er
unfreiwillig zur kaiserlich-königlichen Armee,
treibt aber dann seine Loyalität und
Ergebenheit dem Militär gegenüber auf die
Spitze, dass sie sich ins Gegenteil
verkehren. Er entlarvt scheinbar naiv die
Anordnungen der Mächtigen, entzieht sich
aber gekonnt jeder Bestrafung.

Als scharfer Kritiker des Bohémiens Hasek

- er ist schon 39-jährig an den Folgen
seines exzessiven Alkoholkonsums gestorben

— und seines Schwejks gilt Jaroslav
Durych. Er starb 1962 und ist der
bedeutendste Vertreter der eher seltenen modernen

katholischen Literatur. Auch Thomas
Mann zählte angeblich zu seinen Bewunderern.

Er ist in der tschechischen Bibliothek

mit der Novelle «Gottes
Regenbogen», verfasst 1955, vertreten: Darin
handelt er das brisante Thema des Mit-
einander-Lebens von Tschechen und
Deutschen in Böhmen ab.

Besonders hinzuweisen ist auf Jiri Weil
und seinen Roman «Leben mit dem
Stern», in dem er die Greuel des National-

Zahlreiche kleine

Theater, so

genannte

Studiotheater, wurden

in Prag

geschaffen, jedes

hatte seinen

Hausautor, der

speziell für seine

Bühne und sein

Publikum schrieb.

Sozialismus in Prag erzählt. Der 1949
erschienene Roman weist dokumentarische
und autobiographische Züge auf. Nach
negativen Erfahrungen in Moskau und
nach einem Aufenthalt in einem sowjetischen

KZ kehrte der Jude Jiri Weil 1935
nach Prag zurück, wo sich die Stimmung
gegen Juden zusehends verschlechterte
und einige Jahre später in die Verfolgung
durch die Nationalsozialisten mündete.
Durch einen fingierten Selbstmord konnte
er sein Leben retten. Der jüdische Held
Josef R. im Roman «Leben mit dem Stern»
zieht sich immer mehr von der Aussenwelt
zurück, führt Gespräche mit seiner
vermutlich bereits deportierten Freundin
Ruzina und vernichtet aus Angst vor der

Verhaftung nach und nach alle seine

persönlichen Gegenstände. Er will ihnen
nichts lassen, er löscht alles aus, sogar sein

Ich. Der Schluss bleibt offen.
Ein Band ist Karel Capek gewidmet, der

im Osten vielleicht populärste Schriftsteller.

Er fängt die Atmosphäre der Zwanziger-

und Dreissigerjahre ein. Unter dem

Titel «Gartenfest» finden sich Dramen von
Vaclav Havel, Pavel Kohout, Milan Uhde,

Josef Topoi und Ivan Klima. Sie gehören
alle der Generation der in der Zwischenkriegszeit

Geborenen an. Sie beobachten
Wirklichkeit von einem hohen moralischethischen

Standpunkt aus und greifen zu
den Mitteln des Grotesken und Absurden,
um Realität zu interpretieren. Ihre besten
Stücke entstanden in den Sechziger-,
Siebziger- und Achtzigerjahren, in denen das

tschechische Theater einen ungeahnten
Aufschwung erlebte und eine wichtige
politische Kraft wurde. Die Liberalisierung

der Kulturpolitik in den Sechzigerjahren

begünstigte diese Entwicklung.
Neue Darstellungsformen wurden erprobt,
so gewann das Theater des Absurden mit
seiner reduzierten Ästhetik an Bedeutung.
Angst, Gewalt, Unterdrückung und
Frustration wurden thematisiert. Zahlreiche
kleine Theater, so genannte Studiotheater,
wurden in Prag geschaffen, jedes hatte
seinen Hausautor, der speziell für seine
Bühne und sein Publikum schrieb. Man
setzte auf kontinuierlichen Diskurs mit
einem bestimmten Publikum. Vaclav Havel

schrieb für das Divadlo Na za'bradli
oder Topoi für das Divadlo Za-branou.
Aber auch andere Formen wie Pantomime,
Musiktheater, Marionettentheater wurden

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8



KULTUR LITERATUR IN TSCHECHIEN

weiter gepflegt. Die Siebzigerjahre
handhabten vieles restriktiver, einige Autoren
wurden verboten, das Theater wurde
entpolitisiert. Besonders in den Achtzigerjahren

wurden diese Autoren wieder heimlich

aufgeführt. Havel, Klima und Topoi
stehen für ein Theater der Worte, die Texte
bereiteten die Wende im November 1989

vor. Man hat es einigen dieser Autoren
gedankt, indem man ihnen im neuen Staat

politische Macht übertrug.
Ein geachteter Bäcker und ein böhmischer

«Hans-im-Glück» ist Protagonist in
Vladislav Vancuras Legende: «Der Bäcker

Jan Marhoul», die 1924 publiziert wurde.
Der Romancier und Dramatiker Vancura
verwendet neue surrealistische und
expressionistische Mittel beim Erzählen. Er wurde
1942 eine Woche nach dem geglückten
Attentat auf den Stellvertretenden
Reichsprotektor Heydrich von den Deutschen als

Widerstandskämpfer hingerichtet.
Der Band «Die Liebe ging mit mir ...»

ist dem 26-jährig verstorbenen Karel Hy-
nek Mâcha gewidmet, der trotz seines kurzen

Lebens der bedeutendste tschechische
Dichter des 19. Jahrhunderts ist und in
die Reihe der Romantiker einzuordnen ist
vom Range eines Lord Byron oder Novalis.

Havel, Klima

und Topoi stehen

für ein Theater

der Worte, die

Texte bereiteten

die Wende

im November

1989 vor.

Last but not least sei hier die Autorin Mil-
lada Souckovä erwähnt, die als einzige
Frau mit ihrem Werk in die Tschechische
Bibliothek Eingang gefunden hat. Ihr
Roman «Der unbekannte Mensch» entstand
während des Zweiten Weltkrieges und hält
aus der Perspektive des einfachen,
«unbekannten» Menschen eine Rückschau auf
die grossen historischen Ereignisse von
1866 (Schlacht von Königgrätz) bis 1934

(Prager Philosophenkongress) in Form
eines experimentellen Romans. Auch
Souckovä schrieb in der Emigration. Sie

flüchtete 1948 vor den Kommunisten in
die USA. Von ihrem Exil aus kämpfte sie

wie auch andere prominente Zeitgenossen
um die Aufmerksamkeit der Welt für
Tschechien. Sie unterrichtete an der
Universität Bohemistik und slawische Literatur.

Die Tschechische Bibliothek wird von
der Kritik gelobt. Die Unterstützung der
finanziellen Seite übernahm die Robert-
Bosch-Stiftung. Sie vermittelt schon seit
vielen Jahren zwischen Deutschland und
den ehemaligen Ostblock-Staaten. Auch die

50-bändige Polnische Bibliothek bei
Suhrkamp hat sie grosszügig gefördert. Es bleibt
nur noch, diesem Unterfangen die ihm
gebührende Aufmerksamkeit zu wünschen.

ECHO

Werner Stauffacher Keine fremden Federn

Zu Wolf Schellers
Artikel »Mein langer
Weg war noch lange
nicht beendet. Alfred
Döblin und seine
Werkausgabe in progress»,
Heft 6, Juni 2002 der
• Schweizer Monatshefte-.

De'er Vorspann zu Wolf Schellers verdienstvollem
Döblin-Artikel in Ihrem Juniheft veranlasst mich zu

einigen Richtigstellungen. Dabei geht es mir vor
allem darum, meinen Anteil am Erscheinen der grossen
Döblin-Ausgabe im Walter-Verlag zu präzisieren,
damit nicht der Eindruck entsteht, ich lasse mich
unwidersprochen mit fremden Federn schmücken. In Tat
und Wahrheit ist es mein Kollege und Freund
Anthony W. Riley, der als «Generalherausgeber» dieses

grossen und langwierigen Unternehmens zeichnet,
wie auf dem ersten Titelblatt in allen seit dem Ende
der Siebzigerjahre erschienenen Bänden zu lesen ist.

Richtig ist, dass ich mich seit mehr als 25 Jahren mit
Döblins Werk wissenschaftlich beschäftige, dass ich
mit A. W. Riley zusammen vor mehr als zwanzig Jahren

die Gründung einer Internationalen Alfred Döb-
lin-Gesellschaft in die Wege geleitet und diese auch

jahrelang präsidiert habe, und dass ich mit ihm
zusammen seit 1980 regelmässig stattfindende Kolloquien

organisiert habe. Richtig ist ferner, dass ich auf
den Vorschlag A. W. Rileys die Herausgabe dreier

wichtiger Romane im Rahmen seiner Ausgabe über¬

nommen habe (Amazonas, November 1918, Berlin
Alexanderplatz), sodass mein Name im Zusammenhang

mit Alfred Döblin und der Döblin-Ausgabe
relativ häufig genannt wird.
Im Weiteren:
Die erweiterte Briefausgabe ist nicht nur geplant,
sondern steht vor der Publikation, und der Band mit den

«Erzählungen» liegt schon seit letztem Jahr vor. Allgemein

geht es seit den Neunzigerjahren nicht um die

Planung, sondern um den Abschluss der Edition, die

von Walter Muschg vor mehr als 40 Jahren begonnen
wurde. Unverständlich ist mir die Angabe unten auf
S. 35. Ich weiss nicht, worum es sich hier handeln
sollte. Mein Anteil an der Döblin-Ausgabe hat 1996

mit «Berlin Alexanderplatz» sein Ende gefunden.
Die Angelegenheit liegt mir vor allem auch darum
am Herzen, weil mein Freund A. W. Riley seit einem
Jahr an einer schweren Netzhauterkrankung leidet
und darum seine editorische Arbeit weitgehend in
andere Hände legen musste. Sein entscheidender Anteil

am Zustandekommen des grossen Werks soll um
so weniger verkürzt werden.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 7/8 63


	Kultur

