
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 6

Rubrik: Dossier : wider die Technikphobie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Robert Nef Wider die Technikphobie
Technik als vermittelnder Partner

(< Wo die Angst im Leibe
steckt, da ist auch Gefahr allethalben», so

Gotthelf in «Zeitgeist und Bernergeist».
Das Gefühl der Angst ist zunächst ein
normales Warnsignal vor Gefahren aller Art.
Es entspricht dem Gebot der Klugheit,
vorbeugend über drohende Gefahren
nachzudenken, ihre Abwendung zu planen und
praktische Massnahmen dagegen zu
ergreifen. Steigert sich aber die Angst zur
Phobie, d.h. zu einem ganzen Bündel von
unkontrollierbaren negativen Emotionen,

sich jetzthinters Licht
führen. ^k,

W
Vvv

¦-: -.¦-:-,"-

Sonderausstellung:
"Uchtspietereien».
2- Dezember 1994 bis 3. September 3.995,
Dienstag bis Sonntag von 10-17 Uhr.
Technorama der Schweiz
¦ cchnoramaslrant« t.. RAnd wint/..<h.i. TECHNORAMA

so geht der prophylaktische, konstruktive
Kern verloren und verkehrt sich in sein

Gegenteil. Wer von einer Phobie befallen
ist, verliert die Fähigkeit, gegen tatsächliche

Gefahren wirksam vorzugehen. Viele
Menschen scheinen zu glauben, es sei ihre
Pflicht, sich permanent über potenzielle
Gefahren und Bedrohungen grosse Sorgen
zu machen und sich ständig mit der
Möglichkeit ihres Eintretens befassen zu müssen.

Diese Menschen werden selbst zu
jener Gefahr, die sie zu bekämpfen glauben,
weil sie die vernünftige Fortentwicklung
eines hoch komplexen Systems blockieren.

Gibt es wirksame Strategien gegen diese

für die betroffenen Individuen wie für die

ganze Gesellschaft lähmende Störung? Wie
lässt sich irrationale Angst in Vertrauen
verwandeln oder — als Minimalziel — auf
den rationalen Kern zurückführen? Im
Buch Hiob wird die Angst als Folge
der Gottlosigkeit, als Begleiterscheinung
mangelnden Gottvertrauens charakterisiert.

Haben wir die Technik zum Gott
gemacht und anschliessend das diesbezügliche

«Gottvertrauen» verloren? Es gibt viele
Anzeichen dafür, dass Technikphobie vor
allem jene befällt, die gerne in einer Welt
leben würden, in der alle alles «im Griff
haben», in der es keine Risiken mehr gibt
und in welcher der Staat über das

Vorsorgeprinzip alles verbietet, was möglicherweise

gefährlich sein könnte. Dieser Ansatz

zeugt letztlich von einer infantilen
und irrationalen Technik- und Zukunfts-
phobie. Demgegenüber steht das Prinzip
der Beschränkung auf «sound science», die
Basierung auf Aussagen von Naturwissenschaftlern

über die (Nicht-)Nachweisbar-
keit von Risiken als massgeblichem
Entscheidungskriterium für die Zulassung
von Innovationen. Wer die Technik nicht
als Gott, sondern als vermittelnden Partner

deutet, verliert zwar nicht den Respekt
vor den mit ihr unzweifelhaft verknüpften

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

1 Walter Schulz,

Philosophie in der
veränderten Welt,

S. 217-219, Verlag
Günther Neske,

Pfullingen 1976.

Gefahren, aber das Gefühl der totalen
Abhängigkeit und des schutzlos Ausgeliefertseins.

Der vernünftige Umgang mit der
Technik beruht auf jener Lernbereitschaft,
welche das Verhältnis zur Umwelt im
Sinne einer Optimierung selbstständig
verändert. Nicht die Technik ist gefährlich,

sondern die Unvernunft der
Menschen, die mit ihr nicht umgehen können.
Computer als «Gesprächspartner»? Der
Philosoph Walter Schulz hat den Computer

als «vermittelnden Partner» beschrieben,

bei dem der Konstrukteur, der

Programmierer und der Anwender in einem
«parallelen Wechselverhältnis» stehen. «Die
Wechselwirkung zeigt sich darin, dass

nicht nur der Programmierer auf den
Konstrukteur angewiesen ist, sondern auch
das Umgekehrte gilt: vom möglichen
Gebrauch des Computers her wird die
Herstellung ihrerseits bedacht. Auf den technischen

Grundwillen bezogen, das heisst auf
die Intention, dass durch den Computer
Leistungen erbracht werden sollen, die

unter Umständen menschliche Fähigkeiten
übersteigen, besteht also kein entscheidender

Gegensatz zwischen Konstrukteuren und
Programmierern.»1 Mit diesem
partnerschaftlichen Gefühl des Aufeinander-An-
gewiesenseins kann das Gefühl des totalen

Ausgeliefertseins wirksam überwunden
werden. Hochmut erzeugt Angst,
Selbstbescheidung erzeugt Vertrauen. Es braucht
dazu die bereits erwähnte und in den

folgenden Beiträgen als Leitmotiv immer
wieder auftauchende Lernbereitschaft,
und diese wiederum basiert auf Mut,
Experimentierfreude, Abenteuerlust,
Risikobereitschaft und auch auf einem
schöpferischen Spieltrieb, der aber den
selbstbestimmten Rahmen des Verantwortungs-
bewussteins nicht überschreitet. Nennen
wir es doch beim Wort, auch wenn es nicht
dem Zeitgeist entspricht: Technik
verlangt von uns jene geheimnisvolle
Mischung von Selbstbewusstsein und
Demut, ohne die es keine echte Partnerschaft
gibt.

~\

Remo Besio,

geboren 1940, nach der
kaufmännischen Berufsschule

bildete er sich
zum Exportkaufmann aus.
Nach mehrjähriger
Berufstätigkeit in Australien

war er im Marketing
bei Georg Fischer AG in

Schaffhausen tätig und

eignete sich autodidaktisch

Kenntnisse über
numerisch gesteuerte
Fertigungsanlagen und

verkaufsfördernde
Kommunikationsmittel an.

Die in dieser Funktion

gewonnenen Erfahrungen,
verbunden mit
betriebswirtschaftlichen

Kenntnissen, brachte er seit
1988 in seine
Berufstätigkeit am Technorama

ein, dem er seit 1990
als Direktor vorsteht. Im

Jahr 2000 wurde er mit
dem Kulturpreis der Stadt
Winterthur ausgezeichnet.
www.info@technorama.ch

Technik - interaktiv
Vom engagierten Umgang mit technischen Dingen

Das Technorama füllt in der heutigen Bildungslandschaft eine Lücke zwischen den traditionellen
Bildungsanstalten. Es verfolgt dabei ein Konzept, das nachahmenswert ist. Im Vordergrund stehen die
Motivation und Faszination, die den Besucher zur Eigenaktivität und zum Selbststudium anregen. Wenn erst
einmal das Interesse geweckt ist, so geht das Lernen fast von selbst.
Es wäre sinnvoll, wenn in Zukunft die traditionellen Schulen auf jedem Niveau vermehrt mit dem
Technorama zusammenarbeiten würden.
Richard R. Ernst, Nobelpreisträger für Chemie 1991, in: Schweizer Baublatt, September 2001

Das Technorama in Winterthur ist die einzige ständige Ausstellung in der
Schweiz, die einer breiten Öffentlichkeit Naturwissenschaft und Technik auf
vergnügliche und gleichzeitig verständliche Weise, als tagesfüllende Erlebnisse
näher bringt. Das Technorama hat immer wieder gegen das Vorurteil
anzukämpfen, ein Technik-Museum zu sein, in dem in Vitrinen und aufPodesten

Gegenstände ausgestellt werden.

Im Internet wird ein
Klassenausflug ins Technorama als ausserschuli-
scher Lernanlass folgendermassen angepriesen:

«Die eigene Zeit, das eigene Auswählen
unter Hunderten von Objekten, das
selbstbestimmte Vorgehen der Schüler und die

Objekte selbst — dies sind die wesentlichen

Elemente, um aus einem fröhlichen Ausflug
einen ausserschulischen Lernanlass mit
hoher Lernwirksamkeit werden zu lassen.»

«Die hier angebotenen Erfahrungssituationen

aus der Naturwissenschaft können und
sollen den Unterricht nicht ersetzen, sondern

ein vielfältiges Fundament an realen Erfah-

10



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

rangen ermöglichen, aufdie der Unterricht
dann zurückgreifen kann.» (www.techno¬
rama.ch)

Seit 1990 weicht das Technorama von
einem traditionellen Museumskonzept,
das vor allem Distanz zwischen Objekt
und Publikum schafft, grundsätzlich ab.

Besucherinnen und Besucher dürfen im
Technorama die Dinge anfassen, um im
vergnüglichen und freien Selberprobieren
den Zugang zu Technik und Wissenschaft

zu finden.

Ein Science Center - was ist das?

Im Zentrum steht das engagierte Mittun.
Anstelle des unzutreffenden Begriffs
«Museum» ist daher die Bezeichnung Science

Center eher angebracht.
Lutz Fiesser, Professor für Physikdidaktik

und Leiter des Instituts für
Physikdidaktik der Pädagogischen Hochschule
Flensburg, führte Anfang der Neunzigerjahre

eine weltweit flächendeckende

Forschungsarbeit über Science Centers

durch. Er bestimmte den Begriff wie folgt:
«Science Centers sind Experimentierfelder,
eigentlich Lernfelder, in denen Menschen

unmittelbar Erfahrungen mit vielen
Phänomenen der Natur und Technik machen
können. Sie sind ausserschulische Stätten

vor-formalen Lernens, welches

• in einem direkt be-greifbaren Umfeld,
• jenseits der Fachsprache und
• nach dem Hands-on Prinzip geschieht.»

Das Technorama Winterthur ist im Lauf
der vergangenen Jahre zum ausgewachsenen

Science Center tritt rund 500 interaktiven

Experimentierstationen geworden.

Bedeutung der Phänomene

Die Untersuchungen von Fiesser über
«Phänomene» einerseits und «wortvermit-

Schon

Roger Bacon

(1216-1294)

gelangte zur

Erkenntnis, dass

man in der

Naturwissenschaft

ohne Erfahrungen

und Experimente

nichts Brauchbares

wissen

könne.

Im Zentrum steht

das engagierte

Mittun.

«Die moderne Schule, so könnte man zuspitzend
sagen, spezialisiert sich darauf, den Umgang mit den

Dingen durch das Reden über die Dinge zu erweitern

bzw. zu ersetzen. In gewisser Weise sieht sich
die Schule gezwungen, das Lernen zunehmend auf
eine (innere Wirklichkeit» zu reduzieren, sie trennt
das Lernen von der Erfahrung und den sie tragenden

sinnlichen Wahrnehmungen. Der übliche
Unterricht operiert mit (Erfahrungen) aus zweiter und
dritter Hand und mit < Vorstellungen), die sich
andere ausgedacht haben. »

Lutz Fiesser

telnden Unterricht» anderseits sprechen
eine klare Sprache:
• Die mit dem Phänomen gewonnene

Erfahrung ist Voraussetzung dafür, dass

sich Begriffshülsen mit Inhalten füllen
lassen.

Schon Roger Bacon (1216-1294)
gelangte zur Erkenntnis, dass man in der
Naturwissenschaft ohne Erfahrungen und
Experimente nichts Brauchbares wissen
könne. Er hat als einer der Ersten die zentrale

Rolle der Erfahrung wiederentdeckt
und steht damit am Anfang der empirischen

Naturforschung, die in einer langen
Entwicklung schliesslich zu den modernen
Science Centers in Grossbritannien und in
den USA geführt hat, die bestätigen, dass

Erfahrungsfelder den entscheidenden
Fortschritt bei der Vermittlung von Einstellungen

und Wissen in Naturwissenschaft und
Technik darstellen.

Nach Martin Wagenschein (1896-1988),
der grauen Eminenz unter den Wissen-
schafts-Didaktikern des vergangenen
Jahrhunderts im deutschen Sprachraum, sind
Begegnungen mit Phänomenen Ansatzpunkte

von Lernprozessen. Sie machen
neugierig, mehr noch: sie wirken denkanregend.

Dazu wörtlich: «Lehre zuerst und
zuletzt Phänomene, ohne diese sind Theorien

leer. Phänomen und Begriff entwickeln
sich zusammen, sie sind elementar für ein

erstes Verstehen.» Und: «Sie müssen mit
dem ganzen Organismus — sinnenhaft! —

erfahren werden.» Heute spricht man von
Hands-on.

Weit zurück in unserer Kulturgeschichte
haben geistige Grössen dieses Hands-on

zugleich als Voraussetzung für Brains-on
gehalten. Am bekanntesten vielleicht das

an Aristoteles anknüpfende, von Thomas

von Aquin (De veritate III, 3) zitierte: «Nihil

est in intellectu, quod prius non fuerit
in sensu», d.h. «Nichts wird verstanden, das

nicht vorher sinnlich wahrgenommen worden

wäre». Leonardo da Vinci hat denselben

Gedanken wie folgt formuliert: «Die

geistigen Dinge, die nicht den Weg durch die
Sinne gegangen sind, sind eitel.» Und geradezu

rührend-schlicht und zugleich genial
drückt es Immanuel Kant aus: «Die Hände
sind das äussere Gehirn des Menschen.»

Francis Bacon (1561-1626) hat die Brücke

vom Konkreten zum Abstrakten in der

Sprache selbst gesehen: «Nur das eigene

Begreifen kann zum Begriffführen.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 11



Erleben
Sie bei uns Ihre
schönsten
Schwingungen.

Öffnungszeiten:
Dienstag-Sonntag
von 10-17 Uhr
Technorama der Schweiz
Technoramastrasse 1
8404 Winterthur TECHNORAMA

12 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER

Spielerisch lernen

«Belehren ist der Musen erste Pflicht, doch

spielend geben sie den Unterricht.» So heisst

es bei Christoph Wieland (1733-1813).
Manch grosser Naturwissenschaftler betont,
dass seine entscheidenden Entdeckungen
oft das Ergebnis eines zufälligen, scheinbar
ziellosen Herumspielens waren. Aus blosser

Spielhandlung kann also durchaus
sachliches Interesse erwachsen. Schliesslich

war es eine der schillerndsten
Persönlichkeiten unter den Wissenschaftlern des

vergangenen Jahrhunderts, Richard Feynman

(1918-1988), der immer wieder
betonte, dass ihn das Herumprobieren zur
nobelpreisgekrönten Entdeckung brachte.
Er meinte einmal: «Sehr viel später machte
ich im Labor selbst Versuche und spielte
herum — nein, Entschuldigung, ich habe

niemals Versuche gemacht, ich habe immer
herumgespielt. »

Auch für Jean Piaget waren körperliches
Spiel und spielerisches Experiment die
Wurzel abstrakter denkerischer Leistung.

Es trifft zu, dass sich gute Science Centers

durch eine Art von «heimtückischer
Schlauheit» auszeichnen: Erst weckt man
die Freude am Spiel, und dann schleust

man langsam Material mit erzieherischem
Wert ein.

Neugierde und spielerischer Erkundungsdrang

sind Tugenden, die nicht
beargwöhnt oder unterdrückt werden dürfen.
Im Gegenteil: Man muss sie als seelisch
befreiend kultivieren. Vermutlich handelt es

sich dabei ohnehin um Kultur, die weit
schützenswerter ist als manches, das sich
hierzulande zu Kulturgut gemausert hat,
nach dem Prinzip: Was alt ist (oder bei
Denkmalschützern nostalgische Empfindungen

evoziert) ist eo ipso wertvoll.

Technik ist Kultur

Sucht man nach Beispielen, wie sich der
menschliche Geist am deutlichsten
ausgedrückt hat, käme man nicht umhin, auch

einige Maschinen zu erwähnen. Der
Versuch, Wissenschaft und Technik von der
Kultur auszugrenzen, ist zunehmend zum
Scheitern verurteilt, weil doch der
Zusammenhang unmittelbar einleuchtet: «Ohne
ihre Lösungen für die Probleme der Gegenwart

braucht sich niemand mehr Sorgen um
seme Zukunft zu machen; es wir dann näm-

Neugierde und

spielerischer

Erkundungsdrang

sind Tugenden,

die nicht

beargwöhnt oder

unterdrückt

werden dürfen.

Aus blosser

Spielhandlung

kann also

durchaus

sachliches Interesse

erwachsen.

WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

lieh keine mehr geben, für die es sich lohnt.»
So Ernst Peter Fischer in seiner «Kritik
des gesunden Menschenverstandes» (Hamburg

1989, S. 47).
Der Jesuit Rupert Lay, vielleicht einer

der letzten Universalgelehrten, Professor
für Philosophie, gelernter theoretischer
Physiker, graue Eminenz für Dialektikschulung

von Top-Kadern und jahrzehntelang

praktizierender Psychoanalytiker,
meint: «Man liegt durchaus richtig, wenn
man bei der Aufzählung der Gegenstände

unserer Kulturwelt das an die erste Stelle

setzt, was Technik und Wissenschaft geschaffen

haben — mit Bedacht vor sozialen oder
ökonomischen Systemen, den Massenmedien
und selbst vor den Geschöpfen von Kunst
und Literatur.»

Die Kraft europäischer Kultur nährt
sich aus der Mündigkeit und Aufgeklärtheit

der Menschen, und die Entwicklung
unserer Gesellschaft ist unabdingbar mit
der geistigen Mündigkeit ihrer Bürger
verbunden. Dazu gehört auch die Fähigkeit,
die Welt (technisch, wissenschaftlich) zu
verstehen und zu gestalten.

Die im Technorama gebotenen Gelegenheiten,

auf vergnügliche Weise und im
freien Selberprobieren den Zugang zu
Technik und Wissenschaft zu finden, ist
letztlich auch Ermutigung zum sapere
aude, dazu, den Mut zu haben, sich seines

eigenen Verstandes, ohne Leitung eines
anderen, zu bedienen. Damit betreiben
wir mit dem Technorama letztlich
Aufklärung im Sinne Kants, der ihr Ziel vor
allem im Ausweg des Menschen aus geistiger

Unmündigkeit sieht.

Kunst kommt von Technik

Kunst und Technik waren am Anfang
unserer Kultur eng verwandt, sogar
austauschbar. Schliesslich bezeichneten die
Griechen Kunst und handwerkliche Fähigkeiten

mit techne, Künstler galten als

technes. Es ist nicht allzu lange her, als im
deutschen Sprachraum Techniker als

Kunstmeister bekannt waren und mechanische

Übertragungsmechanismen bei
Dampfmaschinen mit «Stangenkunst» bezeichnet
wurden.

Auch Paul Feyerabend, Professor an
der ETH, der vor über 20 Jahren
Vorlesungen über «Wissenschaft und Kunst»
hielt, sagt in seinem gleichlautenden Buch

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 13



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

von 1984: «Alle Fächer waren zuerst Künste
— technai bei den Griechen, einheitlich in
ihren Methoden — wenn auch nicht Ergebnissen

— man sammelte Erfahrungen, ordnete

sie so gut wie nur möglich und gab sie

weiter. »

Die Wissenschaften sind, so Feyerabend,
Künste im Sinne des fortschrittlichen
Kunstverständnisses. Die Geschichte der
Kunst ist die Geschichte der Aufeinanderfolge

von Stilformen. Feyerabend hat in
seinen Vorlesungen gezeigt, dass dies auch
auf Wissenschaften zutrifft. In beiden Fällen

braucht man natürlich Fachkenntnisse.
Aber man braucht auch Ideen.

Er führt zur Illustration Einstein an, für
den wissenschaftliche Theorien und
Begriffe «Fiktionen» waren, «freie Schöpfungen

des menschlichen Geistes». Gegeben
sind uns nach Einstein subjektive
Sinnesempfindungen, «Sinnesdaten». Wir wählen
daraus willkürlich gewisse Gruppen aus
und ordnen ihnen Begriffe materieller
Gegenstände zu.

Selbst Kunst ist interaktiv

Kunst kann man in der Regel passiv
geniessen - einfach hinschauen und
zuhören. Natürlich erfordert aufmerksames
Betrachten und Interpretieren eines Werkes

Konzentration und engagierte
Teilnahme. Interaktive Kunst reicht über diese
Ebene hinaus. Im Vordergrund steht der

Dialog zwischen Kunstwerk und Mensch.
Das kann durchaus spielerisch erfolgen.
Die Werke reagieren auf lebendige Weise —

Bilder, Bewegungen und Klangeffekte.
Der Betrachter kann dabei eine neue Art
von Kreativität (oder gar etwas über sich
selbst) entdecken.

Die Schönheit ist von Thomas von
Aquin als «die Wahrheit des Nützlichen»

Solche Kunst ist antiautoritär. Das Werk will
nicht den Meister loben, den Ausdruck des

Künstlers aufdrängen. Das Werk ist nicht «fertig»,

wenn es der Künstler erstellt hat. Es wird
immer wieder aufs Neue vollendet, wenn sich der
Mensch damit beschäftigt - spielerisch und kreativ.

Mais au moment où elle bouge, ce n'est plus une
sculpture, c'est une machine. (Jean Tinguely).
Die Technik übernimmt die wichtige Nebenrolle
der Vermittlerin. Protagonist ist der Zuschauer;
der Künstler versteht sich eher als Regisseur/Moderator

der Interaktion zwischen Besucher und
Werk.

Kunst ist also

nicht einfach

Zutat, Ornament,

sondern kann für

Darstellung und

Veranschauli-

chung eines

Phänomens

entscheidend

sein.

Dieser Beitrag basiert
auf einem Vortrag
anlässlich der Frühjahrs-
konferenz der kantonalen

Kulturbeauftragten
(KBK) am 21. März 2002
am Sitz der
Erziehungsdirektorenkonferenz

(EDK). Bern.

bezeichnet worden. Kunst wird bei uns
nicht herangezogen, um den Exponaten ein
hübsches Aussehen zu verleihen, sondern
weil Künstler bei Naturbeobachtungen
zumeist andere Entdeckungen machen als

Physiker oder Biologen. Kunst ist also nicht
einfach Zutat, Ornament, sondern kann für
Darstellung und Veranschaulichung eines

Phänomens entscheidend sein.
Auch Künstler - wie Wissenschaftler -

helfen uns, in der Natur das wahrzunehmen

und schätzen zu lernen, was wir
vergessen oder überhaupt nie gelernt
haben.

Zugegeben, wir instrumentalisieren im
Technorama Kunst auch ein wenig, ziehen
sie als Mittel zum Zweck heran und halten
dies für legitim. Wir tun dies insofern, als

ein Naturphänomen, dessen Vollzug für
Menschen mit Schönheit, mit einer
ästhetischen Empfindung verbunden ist,
prägend, zutiefst motivierend wirken kann.
Es reizt zur Wiederholung, zum «Immer
wieder» (Suchtpotenzial). Und
Reproduzierbarkeit ist didaktisch eine Bedingung
für Naturwissenschaft überhaupt. Das

«Immer wieder» enthält die Erkenntnis
einer Regel.

Interaktivität

Interaktivität bedeutet im Technorama
weit mehr als der Druck auf den Knopf,
gefolgt vom vorbestimmten, «programmierten»

Ablauf: über die Kontrolle der
Funktionsweise hinaus wird
• das, was aufgrund des Inputs durch

zumeist offenen Zugriff und eigenständiger

Handlungsmöglichkeit passiert,
bedeutsam und unmittelbar anschaulich.
Zwischen Tun und Phänomen — in aller

Regel beliebig oft «durchspielbar» — wird
nach und nach ein Zusammenhang
erkennbar und einsichtig. So kommt es zur
bedeutsamen Wechselwirkung zwischen
Mensch und Experiment.

Ob der Besucher die Welt aus der Optik
des Wissenschaftlers betrachtet oder lieber
aus jener des Künstlers (weil sich Kunst
und Naturwissenschaft bei vielen Objekten

auf bewundernswerte Weise ergänzen),
kann uns gleichgültig sein. Das Handeln
in dieser Welt erlaubt ohnehin, sich
abwechselnd als «Wissenschaftsmensch» und
als «Gefühlsmensch» zu gebärden, zu
inszenieren.

14 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

i.
Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799)

«...WENN DIE VORWITZIGE VERNUNFT SCHULDEN MACHT...»
Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799), zitiert aus einer Auswahl von Gedanken, Satiren und Fragmenten, heran

Helmut Giese, Gustav Kiepenheuer, Berlin 1937. S. 10-14.

«Alles Studium der Natur, wenn es der Würde unseres Geistes

gemäss und nicht zur Prahlerei oder kompilatorisch zu eitler
Gewinnsucht getrieben wird, führt unvermerkt zu grossem moralischem

Zweck.
Wir suchen in der Natur überall eine gewisse Bestimmtheit, aber das

alles ist weiter nichts als Anordnung des dunklen Gefühls unserer
eigenen. Alle mathematischen Gesetze, die wir in der Natur finden,
sind mir ttotz ihrer Schönheit verdächtig. Sie freuen mich nicht. Sie

sind bloss Hilfsmittel. In der Nähe ist alles nicht wahr.
Ich bin nicht abgeneigt zu glauben, dass es künftig doch noch einem
verschmitzten Denker gelingen wird, seinen Skeptizismus selbst
über die mathematischen Wissenschaften zu verbreiten. Ja, die
Wahrheit zu sagen, so zweifle ich gar nicht mehr daran. Und warum
sollte ich zweifeln, da wir überall Grenzen unseres Wissens notwendig

finden müssen, und folglich Unsicherheit, sobald wir uns darauf
einlassen zu erklären, wie dieses möglich ist; und warum es möglich
ist; und nicht von einem gewissen allgemein anerkannten Punkt
einer Skala ausgehen wollen, — der aber bloss anerkannt ist.
Die Natutlehre ist für mich wenigstens eine Art von Tilgungsfond
für die Religion, wenn die vorwitzige Vernunft Schulden macht.
Zweifle an allem wenigstens einmal, und wäre es auch der Satz:

zweimal 2 ist 4.

Mir scheint überhaupt in der Natur alles durch Verhältnisse in den Ursachen, nicht durch wesentliche Verschiedenheit

bewirkt zu werden. Dieses ist wieder eine Anwendung meines Alles in Allem. Die Menschen sind sich in
ihren Anlagen alle gleich, nur die verschiedenen Verhältnisse machen den ehrlichen Mann und den Spitzbuben.
Gehe zut Mathematik; dort hast du nicht zu befürchten, dass durch einen Irrtum ein gefährlicher Indifferentismus

dir deine Schritte lähme.
Die Mathematik hat die grossen Fortschritte, die man in ihr gemacht hat, ihrer Unabhängigkeit von allem, was
nicht bloss Grösse ist, allein zu danken. Also alles, was nicht Gösse ist, ist ihr völlig fremd.
Man kann nicht genug bedenken, dass alle Anwendung det Mathematik auf Physik bloss immer in dem Sinn gelten

muss, in dem, was man vom mathematischen Körper behauptet, vom physischen gilt. Die Vorstellung des

Mathematikers z. E. vom Brechungsgesetz, von der Wirkung der Schwere sind reine Vorstellungen, die gewiss in
der Natur nicht so stattfinden, wie er sie darstellt. So geht es durchaus. Er weicht gleich beim Begiiff vom Körper
vom Physiker ab. Wie kann er mit irgendeinem Recht noch ferner Übereinstimmung verlangen? Es sind alles seine

Voraussetzungen.
Es muss in der Physik fast alles neu untersucht werden, selbst die bekanntesten Dinge, weil man gerade da am

wenigsten etwas Neues oder Unrichtiges vermutet.
Nur ja keine Materie für erschöpft anzusehen; es gibt übetall noch etwas.
Man muss etwas Neues machen, um etwas Neues zu sehen.

Wenn Physik fortschreiten soll, so sind unumgänglich mehr Köpfe nötig, die das Ganze umfassen. Dieses ist wohl
die seltenste Klasse von Köpfen. Wir wollen wissen, was der Palast ist, den wir bewohnen: nun kommt einer und
bringt ein Splitterchen von der Türschwelle und zeigt, dass er einen Zahnstochei daraus geschnitzelt habe, und
dass er, ans Licht gehalten, brenne. Ein Zweiter schlägt ein Stückchen von einem Dachziegel ab und zeigt, dass

es Eisenerde, etwas Kieseletde und Ton enthalte. Ein Dritter fällt über ein Türschloss her; ein Viertel über das

Getäfel und findet, dass das ganze Gebäude aus Zahnstochermatetie zusammengesetzt sei. - Es mag wohl in diesem

Wirrwarr sehr vieles enthalten sein, das wie Newtons allgemeine Schwere eine unendliche Menge Anomalien
erklärt.
Wenn wir beim Nachdenken uns den natürlichen Fügungen der Verstandesformen und der Vernunft überlassen,
so kleben die Begriffe oft zu sehr an andern, dass sie sich nicht mit denen vereinigen können, denen sie eigentlich

zugehören. Wenn es doch da etwas gäbe, wie in der Chemie Auflösung, wo die einzelnen Teile leicht sus-
pendiett schwimmen und daher jedem Zuge folgen könne. Da aber dieses nicht angeht, so muss man die Dinge
zusätzlich zusammenbringen. Man muss mit Ideen experimentieren.»

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 15



DOSSIER

Peter Glotz

ist 1939 in Böhmen

geboren. Nach
wissenschaftlicher Tätigkeit an

der Universität München

war er 1969 bis 1970
Konrektor, anschliessend

Geschäftsführer
eines Unternehmens der

Medienforschung,
Landtagsabgeordneter,

Bundestagsabgeordneter,

Parlamentarischer
Staatssekretär und

Bundesgeschäftsführer der
SPD. Ab 1993 Professor
für Kommunikationswissenschaften

an der
Universität München,
1996 Gründungsrektor
der Universität Erfurt,
seit 2000 Professor für
Kommunikationswissenschaft

und Mitglied der

Institutsleitung des Media

and Communications

Management Institute,
Universität St. Gallen.
E-Mail:
Peter. Glotz@unisg.ch

Unbehagen in der selbst fabrizierten
Dunkelheit
Ein Gespräch zwischen Peter Glotz, Professor für Kommunikationswissenschaft

und Robert Nef

1 Peter Glotz, Die

beschleunigte Gesellschaft,

Kulturkämpfe im

digitalen Kapitalismus,
Kindler, München 1999.

tXobert Nef Die Angst vor
der Technik ist heute weit verbreitet. Alle
benützen Mobiltelefone, aber keiner will
eine Antenne in der Nähe seines Hauses. Wie
kommt es zu diesem widersprüchlichen
Verhalten?

Peter Glotz: Da gibt es einerseits die
Ängste, die aus der Unkenntnis der technischen

Zusammenhänge kommen und die

man, wenn man einige Mühe aufwendet,
auch problemlos erklären kann. Zum
andern gibt es aber auch Ängste, die
systematisch geschürt werden, was in liberalen
Gesellschaften weder ungewöhnlich noch
zu verbieten ist. Das tiefgehende Unbehagen

gegenüber dem «Projekt der Moderne»
hat sich seine eigenen Gruppen gesucht,
beispielsweise die Partei der Grünen oder
viele Non Governmental Organisations im
nationalen und internationalen Umfeld
dieser politischen Organisation.

Die Angst vor der Radioaktivität, vor
Elektrosmog, vor Gentechnologie, vor Gen-

food, vor Hormonverseuchung und — neuestem

auch — vor der Enthemmung durch
Computerspiele ist heute eine Grundstimmung.

Sie scheint sich eher zu verstärken als
abzunehmen. Stehen wir an einer Trendwende

zu einer noch stärkeren Technikphobie?

In den Achtzigerjahren war die Angst
besonders stark, dann schwoll sie ab, jetzt
nimmt sie aber wieder etwas zu. Das
Phänomen zeigt sich aber in verschiedenen
Ländern sehr unterschiedlich. Tatsächlich
haben beispielsweise die Franzosen mit
ihren Atomkraftwerken keine Probleme,
während in Deutschland der Ausstieg aus
der Atomenergie nach wie vor ein Thema
ist. Auch andere europäische Staaten oder

gar die Vereinigten Staaten sind diesbezüglich

weder mit Deutschland noch mit der
Schweiz direkt vergleichbar. Insbesondere
in Deutschland sehe ich in der Tat einen
anti-naturwissenschaftlichen Trend, der
wesentliche Bereiche der Geisteswissenschaft

prägt und der mich sehr beunruhigt, weil

er sich in der breiten Öffentlichkeit immer
mehr bemerkbar macht.

Ist das nicht vor allem ein Problem der
Medien, die mit Vorliebe einseitig über das

Negative berichten und damit ein verzerrtes
Bild von der tatsächlichen Grundstimmung
wiedergeben. Möglicherweise überwiegt letztlich

sogar bei einer Mehrheit das Vertrauen
in den technischen Fortschritt und wir sind
mit jenem Phänomen konfrontiert, das Sie

in einer neueren Publikation1 die «fabrizierte

Dunkelheit» nennen. Wäre die
Helligkeit einer aufgeklärten, die Technik
unbefangen nutzenden, ja geniessenden Gesellschaft

das Normale und die «fabrizierte
Dunkelheit» die Folge einer Fehlinformation?

Ja, so sehe ich das. Wir sind in der
Situation, dass seit vierhundert Jahren ein
riesiges Gebäude errichtet wird: die
technische Zivilisation. Es stehen viele
Menschen auf den Zinnen dieses Gebäudes, auf
dem Dach, schauen herunter, merken, wie
tief unten jene Ebene liegt, welche die
Ausgangsbasis bildet, und sie bekommen
es mit der Angst zu tun. Es besteht kein
Zweifel, dass diese Angst von einer
Minderheit ausgeht. Viele normale Bürger
müssen erst mühsam «aufgeregt» werden,
um sich gegen die Verführungen der
Vermarkter der Telekommunikationsunternehmen

zu wenden. Selbst würden sie im
Zusammenhang mit intensiver elektronischer

Vernetzung gar nicht an etwas Negatives

denken. Es ist jedoch durchaus möglich,

für Themen im Zusammenhang mit
Technik-Angst Mehrheiten zu mobilisieren.

In den Achtzigerjahren hat man dies

zum Beispiel beim Thema Atomenergie
feststellen können.

Die Entwicklung der Technik hat
bestimmt auch etwas mit dem Spiel- und
Entdeckungstrieb zu tun. Darum müsste eigentlich

der Begriff Technik lustvolle Assoziationen

wecken und nicht Ängste. Ist da in
unserem Erziehungs- und Bildungswesen
etwas falsch gelaufen?

16 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

Lustvolle Aspekte, ja, aber eben eher

bei den naturwissenschaftlichen Eliten. Es

gibt geisteswissenschaftliche und
sozialwissenschaftliche Eliten, die sozusagen
«Counterinformation» geben und dagegen

politisieren. In unserem Erziehungssystem
geht da in der Tat etwas schief. Die Zahl
der Studierenden im Fach Physik und in
andern naturwissenschaftlichen
Studienrichtungen ist in den letzten Jahren und
Jahrzehnten markant zurückgegangen. Dafür

gibt es verschiedene Begründungen.
Auch die Industrie ist daran nicht
unschuldig. Immer wieder kamen von dieser
Seite Warnungen, diese Fächer zu studieren.

Es waren die Ingenieurwissenschaftler,
die Angst hatten, es würden zu viele

Ingenieure produziert. Wenn man davon

ausgeht, dass sich Europa auch diesbezüglich

gegenüber den Vereinigten Staaten zu
behaupten hat, betrachte ich den Rückgang

der Studierenden in zukunftsträchtigen

naturwissenschaftlichen Fachbereichen
als sehr bedenkliches Symptom. Die USA,
die immer noch eine Einwanderergesellschaft

sind, kennen solche Engpässe und
Ängste nicht. Die hochintelligenten jungen

Einwanderer aus Indien, Malaysia
oder China haben mit der in Europa
grassierenden Technik-Kritik nichts am Hut.

Sie meinen also, die technikfeindliche,
rückwärts gerichtete Erziehung, die sich an
Werten von gestern anlehnt, sei ein typisch
europäisches oder vielleicht sogar typisch
deutsches oder deutschschweizerisches
Phänomen?

Gegen eine Erziehung, die an tradierte
Werte anknüpft und diesen sogar eine
gewisse Priorität einräumt, habe ich nichts
einzuwenden, das wäre ein Missverständnis.

Aber es gibt erkenntnistheoretische
Moden - beispielsweise im Zusammenhang

mit der Debatte um den Konstruktivismus

- die inzwischen aus den
philosophischen Seminaren in die Feuilletons
«durchsickern» und über die Feuilletons in
die Bevölkerung gelangen. Erkenntnis
wird dann aus dieser Sicht zu einem
konstruktiven Prozess, zu welchem der
Mensch etwas hinzufügt. Dagegen ist
zunächst einmal nichts einzuwenden. Wenn
dieser Ansatz aber dazu führt, dass immer
mehr Leute die Meinung teilen, es gebe

gar keine äussere Welt mehr, wenn sie also

- philosophisch gesprochen — den Realismus

bezweifeln und sich auf den Stand-

Es waren die

Ingenieurwissenschaftler,

die

Angst hatten,

es würden zu

viele Ingenieure

produziert.

Die Technik

bietet vielfältige

Möglichkeiten der

Entschleunigung

des menschlichen

Lebens.

punkt stellen «Es gibt nichts anderes als

den Text», dann braucht man sich nicht
darüber zu wundern, dass es immer mehr
Menschen gibt, die sich fragen: Wozu soll
ich noch Physik, Chemie oder Biologie
studieren?

Wie beurteilen Sie Erziehungsprogramme,
die speziell die Freude an der Technik wieder

aktivieren wollen und in den Mittelpunkt

stellen?

Bei solchen Programmen darf es sich
nicht um eine Art Propaganda handeln,
das wäre dem Thema nicht angemessen.
Was ich hingegen sehr befürworte, ist eine

entsprechende Schullaufbahnberatung und
Studienberatung. Wichtig sind auch breit
abgestützte Stoffpläne, bei denen es nicht
möglich sein sollte, grundlegende
naturwissenschaftliche Fächer einfach
«abzuwählen». Die Wahl zwischen den Fächern
Chemie, Biologie und Physik sollte den
Schülern grundsätzlich nicht freigestellt
werden. Die Gefahr ist gross, dass die
Biologie als das scheinbar leichteste Fach
gewählt wird, damit auf diese Weise bei der

Abschlussprüfung eine möglichst hohe
Punktzahl erreicht werden kann. Solche

Fehlentwicklungen sind die Stellschrauben,

an denen gedreht werden müsste,
wenn man gegen die Technik-Angst
vorgehen will. Mit einer «Pro-Technik-Propaganda»,

die pathetisch verkündet, wie
wichtig die Technik ist, wird man die

entsprechende Gegenpropaganda, wie sie

etwa von «Greenpeace» ausgeht, nicht
neutralisieren können.

In Ihren Publikationen weisen Sie immer
wieder aufden Stellenwert der Zeit hin. Ein
zu hohes Tempo überfordert die Menschen.

Konnte die Technik auch in den Dienst der

«Entschleunigung» gestellt werden, um einen

Begriff von Ihnen zu gebrauchen?
Sicher. Nehmen Sie als banales Beispiel

den Anrufbeantworter. Der Anrufbeantworter

entschleunigt. Sie müssen Telefonanrufe

nicht sofort beantworten und Sie

können selbst bestimmen, ob Sie mit
jemandem sprechen wollen oder nicht.
Insofern bietet die Technik vielfältige
Möglichkeiten der Entschleunigung des

menschlichen Lebens. Es kommt auf die

Kompetenz des Menschen an, die technischen

Geräte so zu benützen, dass sie optimal

seinem persönlichen Rhythmus
entsprechen. Im Leben jedes Menschen muss
es Beschleunigungsphasen geben, sonst

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 17



Bringen Sie
einmal einen
Planeten
in Schwung-

,«»•«.,

Öffnungszeiten:
Dienstag-Sonntag
von 10-17 Uhr
Technorama der Schweiz
Technoramastrasse 1
8404 Winterthur

18 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6

TECHNORAMA



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

wird er träge und unproduktiv. Entschleu-
nigungsphasen sind eine wichtige
Massnahme gegen das Burnout-Syndrom.

In seinem Buch zum Thema «Der
technischen Zivilisation gewachsen bleiben»
schreibt Hartmut von Hentig1, der Computer

generiere die Möglichkeit seiner Verwendung

schneller, als wir vorhersehen können,
und das gefährde unsere Herrschaft über ihn
und mache uns zum leichtsinnigen Zauberlehrling.

Stimmt diese Ansicht des berühmten

Pädagogen?
Ich teile diese Auffassung von Hartmut

von Hentig, den ich kenne und verehre,
nicht. Auch ich habe mich in meinen
Publikationen mit seiner Sicht auf den Computer

kritisch auseinander gesetzt. Immer
wieder gibt es grosse Gelehrte, nehmen Sie

den Biologen Chargaff, den Computerwissenschaftler

Joseph Weizenbaum oder eben
den Pädagogen Hartmut von Hentig, die
im Alter plötzlich in die Philosophie
umbiegen und gegenüber dem eigenen Metier
sehr, sehr kritisch werden. Ich glaube, dass

Goethes Metapher vom Zauberlehrling,
wenigstens so wie sie heute von den
Technik-Kritikern gedeutet wird, nicht zutrifft.
Natürlich gibt es Leute, die der Technik
nicht gewachsen sind, und die man deswegen

als Zauberlehrlinge bezeichnen kann.
Generell habe ich jedoch den Eindruck,
dass unsere Zivilisation der technischen

Entwicklung durchaus gewachsen ist. Aus

Keine Maschine

der Welt

bereitet einem

ausschliesslich

Freude.

2 Hartmut von Hentig,
Der technischen
Zivilisation gewachsen bleiben,

Nachdenken über
die neuen Medien, Beitz

Verlag, Weinheim 2002.

diesem Grunde glaube ich, dass das, was
von Hentig über den Computer sagt, nur
bedingt richtig ist. Auf einzelne Menschen
kann es durchaus zutreffen, aber nicht auf
die den Computer anwendende Menschheit

als Ganzes, und auch nicht auf die
Mehrheit der Computeranwender.

Immerhin ist auch von Hentig nicht völlig

gegen den Computer. Er sagt: «Was
Maschinen tun können, sollen sie tun, vorausgesetzt,

die Tätigkeit macht uns keine Freude
und vorausgesetzt, der Aufwand, der in die
Maschine eingeht, steht in einem vernünftigen

Verhältnis zur ersparten Anstrengung.»
Ich glaube, bezüglich dieser beiden

Voraussetzungen, nämlich dass die Maschine uns
keine Freude verderben soll und dass sie nur
dort eingesetzt werden soll, wo sie den
Aufwand optimiert, können wir ihm folgen.

Ja, einverstanden. Keine Maschine der
Welt bereitet einem ausschliesslich Freude.
Dies gilt auch für den Computer. Jeder,
der damit umgeht, weiss, dass das Ding
immer wieder mal abstürzt, Texte vernichtet

und alles Mögliche tut, das man nicht
brauchen kann. Ein grundsätzliches
Argument gegen den Computer sind solche
Unannehmlichkeiten aber nicht. Dasselbe

trifft für alle Maschinen zu. Im Prinzip
stimme ich jedoch diesen Forderungen
Hentigs durchaus zu. Die Technik soll im
Dienst des Menschen stehen und nicht der
Mensch im Dienst der Technik.

VON DER REDAKTION EMPFOHLEN

Mario Gmür, Der öffentliche Mensch. Medienstars und Medienopfer, dtv, München 2002.

Jürgen Miermeister, Berlin, Anleitungen zum Umgang mit einer Riesin, Europäische Verlagsanstalt, Hamburg 2001.

Gérard-François Dumont, Anselm Zurfluh, Werte für eine gemeinsame Zukunft, Novalis, Schaffhausen 2001.

Günter Berg, Raimund Fellinger, Rainer Weiss (Hrsg.), 50 Jahre Siegfried Unseld im Suhrkamp Verlag, 1952 - 2002, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 2002.

Hans Werner Kettenbach, Die Konkurrentin. Roman, Diogenes Verlag, Zürich 2002.

Arthur Häny, Die Fahrt in die Glückseligkeit. Roman, Fouqué Literaturverlag, Egelsbach, 2001.

Ciaire de Ribaupierre, Le roman généalogique — Claude Simon et Georges Perec, Editions La Part de l'Œil, BruxeUes 2002.

Daniel Diemers, Die virtuelle Triade, Cyberspace, Maschinenmensch und künstliche Intelligenz, Paul Haupt, Bern, Stuttgart, Wien 2002.

Indur M. Goklang, The Precautionary Principle, A Critical Appraisal of Environment Risk Assessment, Cato Institute, Washington D.C.
2001.

Walter Krämer, Gerald Mackenthun, Die Panik-Macher, Piper, München, Zürich 2001.

Charlotte A. Twight, Dependent on D.C, The Rise ofFederal Control Over the Lives of Ordinary Americans, Palgrave, New York 2002.

Max Schweizer (Hrsg.), Zwischen Riga und Lugano, schweizerisch-lettisches Lesebuch, Werd Verlag, Zürich 2002.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 19



DOSSIER

Jochen A. Bär studierte
Germanistik und
Philosophie in Heidelberg.
1998 wurde er mit einer
Dissertation über die

Sprachreflexion der
deutschen Frühromantik

promoviert: seine Arbeit
erhielt den Ruprecht-
Karls-Preis der
Universität Heidelberg. Im

selben Jahr wechselte

er zur Gesellschaft für
deutsche Sprache nach

Wiesbaden, wo er die

Dokumentation der
deutschen Gegenwartssprache

und später
auch den

Sprachberatungsdienst leitete.
Seit Oktober 2001 ist
er wissenschaftlicher
Assistent am Germanistischen

Seminar der

Universität Heidelberg
(Lehrstuhl Professor
Oskar Reichmann).
Seine Arbeitsschwerpunkte

liegen in den

Bereichen
Sprachgeschichte, Lexikologie,
Semantik und

Sprachphilosophie.

Phantasie versus Rationalismus
Die Technik- und Ökonomiekritik der deutschen Romantik

Wenn heutzutage jemand in einer Diskussion über die technischen Errungenschaften

als romantisch bezeichnet wird, dann ist das meist nicht als Kompliment
gemeint: Der Romantiker gilt als technikfeindlich, schwärmerisch und
rückwärtsgewandt. Der Autor zeigt, dass die geistesgeschichtliche Bedeutung des

Wortes eine viel weitere und aufgeschlossenere ist. Die romantische Bewegung im
19. Jahrhundert wollte eine Technik, die im Dienste eines Fortschritts steht, der
nicht nur Früheres überwinden will, sondern nach einer Weiterentwicklung
strebt. In diesem Sinne ist ein Romantiker ein «rückwärts gewandter
Revolutionär».

L/as Wort «romantisch» gilt
heute vielfach als Schmähwort: Es steht

allgemein für eine schwärmerisch-idealistische

und realitätsfremde Weltsicht sowie
für eine unpolitisch-rückwärtsgewandte,
modernitäts- und insbesondere
technikfeindliche Haltung. Ein «Romantiker» ist
demnach jemand, der den Fortschritt nicht
nur verschläft, sondern sich ihm sogar
aktiv entgegenstellt. «Im Bewusstsein der

Gegenwart erfreut sich das, was man <ro-
mantisch> nennt, keinerlei Gunst», schrieb

Rudolf Haym schon 1870. Der Grund:
Romantisch sei das «Reactionäre», und ein
Romantiker heisse daher jeder, der sich,
«der neugewordnen Zeit zum Trotz», auf
eine «vergangne lebensform» versteife, um
sie «durch künstliche Mittel wieder ins
leben zu rufen».

Man darf bei dieser Wortverwendung
indes nicht aus dem Blick verlieren, dass

die alltagssprachlichen Wörter «romantisch»,

«Romantik» und «Romantiker» auch
eine literatur- und geistesgeschichtliche
Bedeutung haben. Zwar scheint eben dies

die alltagssprachliche Bedeutung zu
begründen: Die Schwärmerei der Romantiker

des 19. Jahrhunderts für Natur, Religion

und Mittelalter sind - zumindest als

Klischee — weithin bekannt. Der Literatur-
und Sprachhistoriker allerdings stösst
schon bei oberflächlichem Quellenstudium

auf die befremdliche Tatsache, dass

für die Gründerväter der deutschen
Romantik, die Angehörigen des Jenaer Kreises

um die Brüder August Wilhelm und
Friedrich Schlegel, nicht nur die Wörter
«romantisch», «modern» und «progressiv»

gleichbedeutend waren, sondern dass sie

auch sich selbst in allem Ernst als Speerspitze

der intellektuellen Avantgarde
verstanden.

Romantik in historischer Sicht:
eine Gegenbewegung zur Aufklärung

Der scheinbare Widerspruch klärt sich,
sobald man die Zeit, um die es hier geht -
die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert

-, sowie die Äusserungen der Autoren
selbst etwas näher betrachtet. Die damals
vorherrschende Geisteshaltung war die der

Aufklärung. Allerdings war es eine weithin
bereits zur Routine verkommene Aufklärung,

für welche der Einsatz des eigenen
Verstandes nicht mehr im kantischen Sinne
ein Wagnis darstellte, sondern den Ersatz
alter Sicherheiten durch neue garantierte.
Diese Aufklärung empfehle, schreibt das

Haupt der Jenaer Romantik, A. W Schlegel,

«.. .freylich das Forschen und Zweifeln»,
aber nur «bis aufeinen gewissen Grad, über
welchen hinaus sie es wieder als eine Thor-
heit und Verirrung des Geistes ansieht, welcher

zu steuern sie eben eingesetzt worden

sey». Daher sei sie nicht an Erkenntnis um
ihrer selbst willen interessiert, sondern
bestelle «gern die Resultate der Untersuchung
im voraus, damit ja nichts zerstörendes und
gefährliches, nichts allzukühnes zum
Vorschein komme». Sie bleibe folglich «überall

auf halbem Wege stehen», weil sie

von der Wahrheit nur «Brauchbarkeit und
Anwendbarkeit» fordere. Das Prinzip der
Aufklärer sei «der in lauter Endlichkeiten
befangne Verstand», und «das menschliche

Daseyn und die Welt» solle ihnen «rein wie
ein Rechen-Exempel aufgehn».

20 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

Dass die Romantiker den Utilitarismus
der europäischen Spätaufklärung nicht nur
als «crassen Materialismus», sondern auch
als das «oekonomische Prinzip» (A. W Schlegel)

brandmarken, sagt zudem viel über ihr
Verhältnis zur Ökonomie. Diese gilt ihnen
als der Kulminationspunkt des Strebens
nach äusseren Zwecken und damit als Tod
des Idealismus und aller Orientierung an
inneren Werten. In seinem 364. Athenäum-
Fragment kritisiert F. Schlegel die Kaufleute
dafür, dass sie der einzige völlig unphilosophische

Berufsstand seien — ein Vorwurf,
der sich heute, da jedes Wirtschaftsunternehmen

auf eine eigene «Philosophie» Wert
legt, natürlich nicht mehr in gleicher Weise
erheben liesse.

Die Kritik am materialistischen
Nützlichkeitsdenken steht in engem Zusammenhang

mit der beginnenden industriellen
Revolution. Durch die «Fabriken-Industrie»
und den in ihr begründeten «Despotismus
des Geldes» werde, so A. W Schlegel, «die

Abhängigkeit der Armen von den Reichen

aufs stärkste fixirt». Dergleichen Sozialkritik

bleibt aber weitgehend unpolitisch
(weshalb der Versuch, sie als Vorform eigener

Ideologien in Anspruch zu nehmen,
von der marxistischen Literaturgeschichtsschreibung

der DDR auch eher halbherzig
unternommen wurde).

Romantische Technikfeindlichkeit?

Die Ablehnung kapitalistischer Wirtschaftsformen

ist lediglich der Kulminationspunkt

einer weit umfassenderen Kritik der
Romantiker an ihrem Zeitalter, das sie als

das «moderne» Zeitalter begreifen. Sie

meinen damit historisch gesehen die Zeit
seit dem späten Mittelalter, genauer gesagt
seit etwa dem 14. Jahrhundert. Es handelt
sich dabei aus ihrer Sicht um eine Zeit der

grossen naturwissenschaftlichen und technischen

Fortschritte. Insbesondere zwei werden

erwähnt: die Erfindungen des Schiesspulvers

und des Buchdrucks. Durch diese
beiden Neuerungen wird, so könnte man
meinen, ein ganzes Spektrum an
unterschiedlichen Wertungshaltungen gegenüber

dem technischen Fortschritt eröffnet;
der überwiegend verderbenbringenden
kriegerischen Erfindung steht die segensreiche,
der allgemeinen Bildung dienende gegenüber.

Erstaunlicherweise wird aber auch
und gerade der Buchdruck von den Ro-

Die Kritik am

materialistischen
Nützlichkeitsdenken

steht

in engem

Zusammenhang

mit der

beginnenden

industriellen

Revolution.

Wo Technik

eine blosse

mechanische

Kunstfertigkeit

zur Verfolgung

äusserer Zwecke

(insbesondere

des materiellen

Gewinns)

darstellt, wird

sie von den

Romantikern

abgelehnt.

mantikern als unselige Errungenschaft
kritisiert: Er hat A. W Schlegel zufolge «den

ungeheuersten Missbrauch der Schrift möglich

gemacht und veranlasst». Der einzige
wesentliche Dienst, den der Buchdruck
der Welt geleistet habe, sei gleich nach seiner

Einführung die Verbreitung der in der
Renaissance wiederentdeckten klassischantiken

Autoren gewesen. Nach dieser Epoche,

so der Autor, hätte die Buchdruckerkunst

nur getrost wieder untergehen mögen:
«wenigstens wären dann die monströsen

Erscheinungen der modernen Literatur
nicht zum Vorschein gekommen».

Lässt sich damit eine auf ganzer Linie
ablehnende Haltung der Romantiker gegenüber

technischen Errungenschaften belegen,
eine weltfremde Technikphobie, sodass der

eingangs konstatierte negative Sinn des

Wortes «romantisch» seine Berechtigung
hat? — Ein entschiedenes «Ja, aber» ist die
Antwort. Wo Technik eine blosse mechanische

Kunstfertigkeit zur Verfolgung äusserer
Zwecke (insbesondere des materiellen
Gewinns) darstellt, wird sie von den Romantikern

abgelehnt. Wo sie demgegenüber im
ursprünglichen Wortsinn (griechisch technê

Kunst) auftritt - und dies heisst für die

vom Kantianismus geprägten Autoren
immer, dass sie ihren Zweck nicht ausser sich,
sondern in sich selbst suchen muss — dort
wird sie nicht nur akzeptiert, sondern
ausdrücklich begrüsst. Sie heisst dann nach
Novalis eine «philosophische Technik», was
im Sprachgebrauch des Autors eben dies

— «Selbstbezweckung» — bedeutet.

Der Mensch als Mensch:
Vernunft und Phantasie

Mit Selbstzweck ist hier allerdings nicht
lediglich eine wertfreie und damit wertlose

«artpour Tart» gemeint, sondern vielmehr
eine «art pour l'homme». Kunst ist nach
Kant dadurch definiert, dass sie gefällt,
ohne ein Interesse, das heisst eine Begehrlichkeit

zu wecken. Man kann einen Apfel
essen wollen, man kann ihn aber auch
einfach schön finden. Im letzteren Fall
betrachtet man ihn, wie man Kant zufolge
auch ein Kunstwerk betrachtet: interesselos;

und allein dann ist man zugleich
Mensch im vollen Wortsinne, nämlich im
Stande, von allen Trieben und Bedürfnissen

zu abstrahieren, die den Menschen mit
den Tieren verbinden.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 21



¦¦
¦ ¦

4

**mL

*~

Sonderausstellung: «Kabinett der Mechanik»
19. März bis 31. Oktober 1999,
Dienstag bis Sonntag von 10 bis 17 Uhr,
SBB Oborwintorthur (S12 oder S29),
oder HB Winterthur und Bus S,
oder AI Ausfahrt Oborwintorthur,
Technoramastrasse 1, 8404 Winterthur.

TECHNORAMA

22 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

Die Technik, wie sich zeigt, ist aus
romantischer Sicht durchaus ambivalent.
Dient sie als Kunstfertigkeit einem fremden

Zweck, soll sie bloss nützlich sein, so
wird sie abgelehnt. Hat sie als Handwerkszeug

einen eigenen Zweck, so wird sie

dadurch zur Kunst und vermag es, den
Menschen als Menschen reiner hervortreten
zu lassen. In diesem Fall gebrauchen die
Romantiker die Wörter «Technik»,
«technisch» usw. mit erkennbarem Wohlwollen.

Kunst aber, so könnte der Einwand lauten,

wird üblicherweise weniger als eine

Angelegenheit des Verstandes, vielmehr als

eine der Phantasie begriffen. Haben die
Romantiker also allenfalls einen phantastischen

Technikbegriff? Wer ihre Texte nur
oberflächlich liest, könnte allerdings auf
diesen Gedanken kommen, denn als Mittel

gegen den utilitaristischen Rationalismus,

den sie als Wurzel von Entfremdung,
Sittenverfall und auch sozialem Elend
sehen, fordern sie, wie oben angedeutet,
gerade keine soziale Revolution, sondern
eine literarisch-humanistische. Es geht
ihnen um den umfassend gebildeten
Menschen, den Menschen im vollen Sinne des

Wortes, und dabei spielt allerdings das

Schlagwort «Phantasie» eine ganz besondere

Rolle. Das geistig-seelische Wesen des

Menschen teile sich ebenso wie die äussere
Welt zwischen Licht und Dunkel, erklärt
A. W Schlegel, und der Wechsel von Tag
und Nacht sei daher «ein sehr treffendes
Bild unsers geistigen Daseyns». Das
Sonnenlicht steht in diesem Bild für die
menschliche Vernunft und alles mit ihr
Zusammenhängende: begriffliches Denken,

Klarheit der Erkenntnis, Sittlichkeit
des Handelns, kurz für jede Art der
Auseinandersetzung mit den «Bedingungen der
Wirklichkeit». Der gestirnte Himmel
hingegen eröffnet «die Aussicht in die Räume
der Möglichkeit», und die Nacht ist daher
die Zeit der Ahnungen, der Träume und
der Imagination. Beide, Vernunft und
Phantasie, machen den Menschen
gleichermassen aus, beide sind «gleich schaffend

und allmächtig», ja sie sind für die
Romantiker sogar nur die zwei Seiten einer
und derselben «gemeinsame[n] Grundkraft
unsers Wesens». Die Unterdrückung einer
dieser Seiten wäre gleichbedeutend mit der
Preisgabe der menschlichen Bestimmung.

Aufgrund der besonderen historischen
Situation, in der sie sich vorfinden, müs-

Die Technik ist

aus romantischer

Sicht durchaus

ambivalent.

Die Romantiker

sehen ihre

Aufgabe darin,

das Pendel der

Geistesgeschichte wieder

in die andere

Richtung zu

stossen.

sen sich die Romantiker nicht gegen eine
Reduktion des Menschen auf seine
emotional-psychischen Kräfte wenden und das

Vermögen der Vernunft zu unterstreichen.
Eben dies hatte die Aufklärung mit grossem

Erfolg bereits getan. Die Romantiker
sehen ihre Aufgabe darin, das Pendel der

Geistesgeschichte wieder in die andere

Richtung zu stossen und einer allzu grossen

Betonung der Rationalität den Hinweis

auf die Kräfte der Phantasie, jedoch
auch auf die Dunkelheiten und Abgründe
der menschlichen Psyche entgegenzusetzen.

Das bedeutet aber für sie gleichwohl
nicht, den Verstand völlig zu preiszugeben.

Ihr Anliegen ist der ganze Mensch
in allen seinen Existenzformen und
-möghchkeiten. Greifbar wird dies in Ludwig
Uhlands Aufsatz «Über das Romantische»
(1807): «Die reellen Seelenkräfte», so schreibt
der Autor (und meint damit eben, als

Gegensatz zum Verstand, vor allem die
Imagination), «langen mit unendlicher Sehnsucht

in die unendliche Ferne. Der Geist des

Menschen aber, wohlfühlend, dass er nie das

Unendliche in voller Klarheit in sich auffassen

wird, und müde des unbestimmt schweifenden

Verlangens, knüpft bald seine Sehnsucht

an irdische Bilder, in denen ihm doch

ein Blick des Überirdischen aufzudämmern
scheint». Uhlands Bestimmung des Romantischen

als «Ahnen des Unendlichen in den

Anschauungen» ist die vollgültige Manifestation

der beschriebenen Spannung. Die
Sehnsucht nach dem Unendlichen, die
nach A. W. Schlegel «im ganzen Gange der
[romantischen] Kunst» ausgedrückt ist und
nach F. Schlegels berühmtem 116.

Athenäum-Fragment der Grund für die Bestimmung

der romantischen Poesie als «progressive

Universalpoesie» ist, bleibt daher für die
Romantiker prinzipiell unerfüllt.

Ganzheitlicher Fortschritt

Dementsprechend ist auch ihr Fortschrittsgedanke

nicht geradlinig, sondern
vielmehr «progressiv cyklisch» (F. Schlegel).
Wie der Historiker ein «rückwärts gekehrter
Prophet» (F. Schlegel), so ist der Romantiker

ein rückwärts gewandter Revolutionär.
Diese Charakterisierung unterscheidet ihn
vom Reaktionär: Die Romantiker wollen
nichts einfach rückgängig machen,
sondern vielmehr eine Synthese aus Vergangenem

und Gegenwärtigem schaffen. Sie

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 23



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

gehen von der «unendlichen Perfektbilität»
des Menschen und aller seiner Belange

aus, d. h. von der Möglichkeit einer
ständigen Höher- und Weiterentwicklung; sie

meinen aber eben nicht, dass Fortschritt in
einer blossen Überwindung früherer
Zustände besteht. Angestrebt wird vielmehr
eine universelle Lebensform, in der alle

divergenten und divergierenden Aspekte des

menschlichen Daseins zu einer neuen Einheit

geführt werden sollen. «Neu» hat hier
nicht allein einen zeitlichen Sinn, sondern
auch einen qualitativen: Es geht nicht
lediglich um Restitution des Alten,
sondern um eine Neuschöpfung, welche die
alte Übereinstimmung von Mensch und
Welt, die Harmonie des Lebens und der
Gemütskräfte einerseits, und andererseits
die Befriedigungslosigkeit und den Fort-

Wie der

Historiker ein

«rückwärts

gekehrter

Prophet»

(F. Schlegel),

so ist der

Romantiker ein

rückwärts

gewandter

Revolutionär.

schrittsdrang der Gegenwart zu einer
höheren Totalität verschmilzt.

Wer also die teilweise negativen
Äusserungen der Romantiker gegen technischen
Fortschritt richtig deuten will, muss sie im
äusserst komplexen Gesamtgefüge ihrer
philosophischen Theorie sehen. Es geht ihnen
nicht um eine bloss rückwärts gewandte,
dem Vergangenen nachtrauernde Ablehnung

jeder Neuerung, wie dies das gängige
Klischee vermitteln will, sondern um eine

Ausbildung des Menschen als Menschen.
Insofern dieser ein Wesen ist, das sowohl
über Vernunft als auch über Phantasie
verfügt, kann man ihn als ein «technisches»

Wesen im vollen Wortsinn begreifen: als ein

kunstfertiges und künstlerisches Wesen;
und so verstanden, haben auch die Romantiker

gegen Technik nichts einzuwenden.

Ludger Lutkehaus,
geboren 1943,
Professor für
Literaturwissenschaft an der

Universität Freiburg
i. Br. 1979 Sonderpreis
der Schopenhauer-
Gesellschaft. 1996
Preis für Buch und

Kultur. 1997 Max Kade

Distinguished Visiting
Professor an der
University of Wisconsin-
Madison. Zahlreiche

Veröffentlichungen,
zuletzt: •Nichts.
Abschied vom Sein. Ende

der Angst", Haffmanns

Verlag, Zürich 1999.

Der Mensch im Verkehr
Ein dingpsychologisches Pamphlet

Ein Pamphlet ist in Aussicht gestellt. Es geht um die Mobilisierung durch eine

Textsorte, die möglichst gepfeffert zu sein hat. Ihr Maximen kann man etwa so

umschreiben: «Eine volle Übertreibung ist erst die halbe Wahrheit. Bloss keine

subtilen Differenzierungen, keine unnötigen Relativierungen, kein abwägendes
Verhalten — und schon gar keine enervierenden Statistiken und wohltätigen
Appelle mehr. Statt dessen ohne Tempolimit los aufs Ziel, der reiche Schatz

unserer Erfahrungen, eingesammelt und gesehen mit dem bösen Blick!» Und,

natürlich die wichtigste Regel: Wer mit im Auto sitzt, und auch der Pamphletist
tut das, der soll zwar nicht mit Steinen werfen. Aber bei heruntergedrehten
Seitenscheiben lässt sich doch so manches loswerden.

L/er «automobile Mensch»

- diese missglückte griechisch-lateinische
Wortmixtur — deutet wortwörtlich auf
einen sich selbst bewegenden Menschen.
Aber ich halte das meistgebrauchte Argument

aus der Theodizee des Autos, der
«Auto-dizee» - bekanntlich der Rechtfertigung

des allmächtigen, allweisen, allgütigen

Autos angesichts der Übel der autogerechten

Welt —, nämlich die Berufung auf
die allerheiligste Mobilität oder gar Flexi¬

bilität, für ein wahrhaft staunenerregendes
Gerücht. Denn nicht nur schlägt diese

Mobilität alltäglich in den vollendeten
Immobilismus um, den Stau als die Entropie,

den Wärmetod des Verkehrs. Und
nicht nur ist die Mobilität des Automobilisten

die eines sitzend sedierten Teilinvaliden,

der von dem «ersten Beweger» des

Aristoteles allein übernommen hat, dass er
ein unbewegter Beweger ist. Das

starrsinnige Festhalten am Automobilismus ist

24 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

vielmehr geistiger Immobilismus in der
Potenz. Der Autofahrer ist das Paradox

einer fahrenden Immobilie.
Der «automobile Mensch» ist der

«Mensch im Verkehr» - das spielt auf das

sechste Hauptstück aus Friedrich Nietzsches

«Menschliches, Allzumenschliches»

an, wohlunterschieden vom neunten
Hauptstück: «Der Mensch mit sich allein».
Aber daran lässt sich auch schon das ganze
Ausmass dessen ausmachen, was sich seit
Nietzsches Tagen gewandelt hat: «Der
Mensch im Verkehr» — das ist für ihn der
Mensch im gesellschaftlichen Verkehr mit
seinesgleichen, während der Mensch im
Autoverkehr sozusagen gegen seinesgleichen

verkehrt. Das zeitgemäss aktualisierte

Nietzsche-Motto lautet: «Automobilistisches,

Allzuautomobilistisches».
Schliesslich das Wort «Dingpsychologie».

Es findet sich in der Philosophie
von Günther Anders, dem Autor der
«Antiquiertheit des Menschen». Ich deute
seine Thesen kurz an1: «Menschliche
Beziehungen» sind heute nicht mehr primär
Beziehungen von Menschen zu Menschen;
eher gilt «die Inversion, dass die Alltagswelt,

mit der Menschen zu tun haben, in
erster Linie eine Ding- undApparatewelt ist,
in der es auch Mitmenschen gibt; nicht eine
Menschenwelt, in der es auch Dinge gibt
und Apparate. — Erforderlich wäre demzufolge

eine (psychologische Sonderdisziplin,
deren erste Aufgabe darin zu bestehen hätte,

unsere Beziehungen zu unserer Ding-,
namentlich zu unserer Apparatewelt zu
erforschem.»

Um aber überhaupt ein Pamphlet
schreiben zu können, muss man sich noch
einmal an die menschliche Subjektpsycho-
pathologie halten — das Auto versteht leider

Gottes keinen Spass und keine Satire.
Man muss es auch gar nicht eigens
verteufeln - das besorgt es schon weidlich
selber, und zwar so gründlich, dass dem

Pamphletisten wirklich nur noch diejenigen

übrigbleiben, die sich mit seiner Hilfe
zu bewegen glauben — nach einem
satirischen Bonmot ist der Autoverkehr die
grösste offene Psychiatrie, die es gibt, freilich

mit nur gelegentlichen
therapeutischpädagogischen Massnahmen. Ich selber
weiss aus leidvoller Selbstbegegnung,
wenn ich etwa die Rolle des Fussgängers,
Läufers oder Radfahrers mit der des

Automobilisten vertausche, wie schnell und fast

Nach einem

satirischen

Bonmot ist der

Autoverkehr die

grösste offene

Psychiatrie,

die es gibt,

freilich mit nur

gelegentlichen

therapeutischpädagogischen

Massnahmen.

1 Ausführlichere
Hinweise in: Verf.: Philosophieren

nach Hiroshima.
Über Günther Anders,

Frankfurt/M. 1992;
ders.: 'Desiderat:
Dingpsychologie.' Für einen

Paradigmenwechsel in

der Psychologie. In:

Verf.: Psychoanalyse
ohne Zukunft,
Frankfurt/M. 1996.

schon automatisch der geräderte Mensch
sich im Wechsel der Organe und Vehikel
emotional, moralisch und intellektuell unter

seine sonstigen Standards begibt: Wenn
wir Auto fahren, werden wir durchweg
dümmer und schlechter. Siro Spörli hat

nur wenig angenehmer formuliert: «Die
augenfälligsten Abartigkeiten des Menschen

im Strassenverkehr sind die folgenden: — Das
Individuum benimmt sich im Strassenverkehr

aggressiver als sonst. Friedliche
Bürger wie Sie und ich werden leichter und
ausgeprägter wütend als in jedem anderen
Lebensbereich (...)». Ich füge hinzu: Wir
sind auch schneller und tiefer gekränkt
und mehr gereizt als sonst. Wir sind
buchstäblich «in Fahrt». «Das Individuum handelt

im Strassenverkehr weniger zweckmässig

als sonst. — Das Individuum lernt im
Strassenverkehr weniger aus seinen

Erfahrungen als sonst.» Ein Befund, der nach

Diagnose geradezu schreit!
Dass Strecken, die mit dem Auto

gefahren werden können, keinesfalls anders

zurückzulegen sind, ist der kollektive
Wahn aller Automobilneurotiker dieser
Erde. Wenn sie auch innerstädtische
Distanzen unter, sagen wir, fünf oder zehn
Kilometern mit dem Auto absolvieren,
ohne durch Krankheit oder Alter, Regen
oder aussergewöhnliche Belastungen dazu

gezwungen zu sein, so gilt ihnen das

interessanterweise für normal. «Ich fahre, also

bin ich», lautet das Glaubensbekenntnis
des automobilen Fundamentalismus.

Geprägt von dem Gefühl, dass die Welt
bedrohlich und die Gesellschaft immer ein
zutiefst befremdliches Unternehmen ist,
sucht der Mensch im Verkehr gerne Schutz
in seinem blechernen Gehäuse: «My car is

my castle, my car is my home»! Oder, mit
dem bekannten Satz eines noch bekannteren

Freiburger Philosophen gesagt, der im
vorigen Jahr trotz seiner Verirrungen in
Deutschlands grosser Zeit postum den
Preis des Allgemeinen Literarischen
Automobilclubs erhalten hat: «Das Auto ist das

Haus des Seins». Hier kann der Mensch im
Verkehr für sich sein und gleichzeitig —

wohlgemerkt nicht gemeinsam! — wie alle
anderen. Gesellschaft als Ansammlung
hermetisch abgeschlossener Auto-Atome,
als scheinsoziale Privatheit von lauter
«Masseneremiten» (nach Günther Anders):
das ist die Form von Vergesellschaftung,
die er allenfalls noch erträgt.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 25



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

Ein Lübeckischer Literaturnobelpreisträger

hat gar von «machtgeschützter
Innerlichkeit» gesprochen — gemeint hat er
klarerweise die «blechgeschützte Innerlichkeit»

— ohne dass man freilich wusste, was
denn in diesem Inneren noch innerlich
und schützenswert wäre. Hier gelingt
dem Menschen im Verkehr endlich die
immer schon angestrebte Isolation von
Um- und Mitwelt innerhalb von Um- und
Mitwelt, ohne direkt asozial werden zu
müssen.

Das Auto ist das Mittel seiner humanen
und sensorischen Deprivation. Und weil
der eiserne und der gläserne Vorhang für
die splendid isolation nicht immer reicht,
lässt er mit dumpfem Gedröhne auch

gleich noch den akustischen niedergehen.
Mit der Klimaanlage schliesslich friert er
den Rest seiner Umweltkontakte ein. Die
witzigen Leute, die behaupten, dass das

Auto die Welt erschliesse und die
Menschen verbinde — er weiss es besser: Mit
dem Auto als Universalfilter strebt er
konsequent die Reduktion der Welt auf
störungsfreie Reste an. Das ist seine Art
der Herrschaft über Raum und Zeit.
Niemals ist er hier und jetzt, dafür aber
endlich so kommunikationslos, wie er es

immer schon sein wollte. Nun kann er mit
seinen automobilistischen Ausdrucksmitteln

endlich jenen restringierten Code

sprechen, der — bis auf Hupe, Lichthupe
und manchen schönen Fingerzeig — alle
Welt so schön sprachlos macht:
Automobilistische Aphasie, Autofahren als

gesellschaftlich anerkannte Kommunikationsstörung.

Und wenn er doch noch irgendwie
spricht, überlässt er diese anspruchsvolle
Aufgabe seinen Aufklebern, die seinen
Nachfahrern klarmachen, wie unglaublich
witzig, engagiert und vor allem welch ein

guter Lehrer er ist: eine permanente
Einladung, ihm nahe zu kommen.

Trotzdem bringt er das Kunststück
fertig, bis auf den Nummernrest anonymisiert,

bis zur juristischen Folgenlosigkeit
maskiert zu sein, gleichzeitig aber glauben
zu können, dass er seine ganze Grandiosi-
tät mittels eines typisierten, standardisierten

Objektes zeigt. Hier gilt am allermeisten

die frohe Botschaft des Kommerzes:
Alles ist extra, jeder ein ganz Besonderer,

weswegen alle Dealer dieser Erde auch nur
wollen können, dass noch mehr extra und

So wird dem

Menschen im

Verkehr, schon

während er sein

Auto an seinen

freien Tagen

wäscht, wienert

und wichst, die

Gnade der

Selbstbegegnung zuteil:

Er selber ist es,

der sich aus dem

Spiegel seines

gespritzten

Blechs

entgegenblickt.

möglichst viele in derselben Weise ganz
Besondere sind: Distinktionsgewinn als

kollektiver Prozess. Welches Auto der
Mensch im Verkehr fährt, in dieser Frage

zeigt sich nun einmal seine ganze bis zum
Äussersten getriebene Individualität. So

wird dem Menschen im Verkehr schon
während er sein Auto an seinen freien
Tagen wäscht, wienert und wichst, die
Gnade der Selbstbegegnung zuteil: Er
selber ist es, der sich aus dem Spiegel seines

gespritzten Blechs entgegenblickt.
Dann aber ist für ihn als erklärten

Macho der Moment gekommen zu zeigen,
was er hat. Er tut das weniger mit der

Länge seines Lieblingsobjektes, wie es der
Reklameslogan eines amerikanischen
Herstellers vermuten liess: «Coleman hat den

Längsten!», sondern mit dessen Schnelligkeit,

was auf seine Liebesfähigkeiten nur
ein fatales Licht werfen kann: Er hat
einfach keinen langen Atem. Aber sein etwas
schlicht geratener Narzissmus kann beim
«Balzen mit dem Gaspedal» doch immerhin

vorführen, welche Pferdestärken in
ihm stecken. Ja, sein Lebensgefühl ist so

steil, dass ihn nur noch sein Heckspoiler
als Schwanzstück am Boden halten kann.
«Kraft durch Freude» — das war einmal;
so viel hat er aus der Geschichte des

völkischen Wagens gelernt. Aber jetzt ist
«Freude durch Kraft» und «Genuss ohne
Reue» die neue Losung. So gibt er sich

freudig erregt dem Verkehr hin — und

bringt es mit dem Knüppel in der Hand
doch nur zu einer Selbstbefriedigung: Im
Selbst finden das Auto und die Onanie
zusammen. Nichts gegen die Onanie!
Warum sie aber ausgerechnet als
AutoErotik treiben!

Generell haben wir hier jenes eigentümliche

Zusammenspiel einer Ich-Prothese
mit einem Prothesen-Ich vor Augen, das

insgesamt — man denke nur an die Video-
und Computerspiele, die der Mensch mit
sich allein in seinem sogenannten Zuhause

spielt — so charakteristisch für die Mensch-
Maschinen-Symbiosen ist. Technische
Fortschritte gehen allemal mit menschlichen
Regressionen einher, ja es scheint geradezu
die vornehmste Aufgabe des technischen
Fortschritts zu sein, infantile Regressionen
zu ermöglichen. Gerne glaubt der Mensch
im Verkehr, dass die Kinder, wenn sie mit
Autos spielen, die Erwachsenen
nachahmen. Weit gefehlt: Die «Erwachsenen»

26 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



Da steigt der
Puls der Kind

atern•

¦"""mr? ¦-«*

#1

¦ m

Ständige Ausstellung aus der weltweit bedeutendsten
Spielzeugeisenbahn-Sammlung (Dr. Bommer).
Dienstag bis Sonntag von 10 bis 17 Uhr,
SBB Oberwinterthur (S12 oder S29),
oder HB Winterthur und Bus S, ¦••Hip
oder»a, teiltet Oberwinterthur, TECHNORAMA 1• ecrtnoramastrasse 1, 8404 Winterthur.

Den Phänomenen auf der Spur

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 27



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

setzen in und mit dem Auto ihre Kinderspiele

fort.
Und wie werden die primären

Objektbeziehungen im Auto und mit ihm
wiederbelebt! Es gehört zu Klasse der

sogenannten «Übergangsobjekte», der
«transitional objects», nach Winnicotts Begriff —

im Wort steckt schon die Bewegung, nur
sollte man hier statt von Überg^wgrobjekt
von Über/aAr(V)objekt sprechen.

Bei diesen Objekten ist nicht genau zu
unterscheiden, wo das Ich und die
bergende Mama, beide noch nicht klar
unterschieden, aufhören und die Welt als

bedrohlich-reizvolle Fremde anfängt. In
diesem Doppelaspekt ist dementsprechend
alles, was mit dem Kind im Menschen und
im Auto zusammenhängt, zu sehen. Die
Psychologen behaupten z.B. zwar, dass das

infantile «symbiotische» Daheimbleiben
geborener Schosshocker dem «genitalen
Fortschritt» hinderlich sei; aber für den
Menschen im Verkehr ist ganz klar, dass er
in seinem technisch avancierten Kinderwagen,

geborgen wie einst in seiner Mutter
als seinem ersten Verkehrsmittel, in einem
neuen Uterus, einem schützenden Kokon
von Metall und Glas, einer gut gefederten
und gepolsterten, angenehm schaukelnden,

autohypnotisch einlullenden
Säuglingswiege verbleiben und dem staunenden

Publikum doch seine enorme Potenz
demonstrieren kann, gebunden und
entfesselt zugleich. Da ist er zu Hause — und
ihm gehört doch die Welt. Da ist er
abhängig wie eh und je — und kann doch
glauben, eine unabhängige Person zu sein:

Selbstständigkeit missversteht er nun einmal

als Auto-Nomie.
Zur Illustration lenke man noch einmal

den Blick auf das Psycho-Design seines
Vehikels zurück. Scheinbar ist es ein Schizo-

Design, in Wahrheit die Erfüllung aller
Wünsche: aussen das dezente oder grobe,
narzisstische oder aggressive Imponiergehabe,

nahtlos perfekte glatte Windschnit-
tigkeit oder Rambo-Rustizität mit
Rammstangen und Breitwandreifen, der Tiger
vor dem Sprung oder das gepanzerte
Nashorn im Porzellanladen, diesseits aber das

wohnlich-weiche Interieur, heimelig
gemacht mit Stofftieren und Wackelhunden,
Bömmelchen und Plüschteppichen,
Nummernkissen und Häkelrollen, geschmückt
mit den Vasen für Mamas Kunstblumen,
geschützt bei religiösen Transzendenta-

Ubrigens ist

es noch nicht

hinlänglich

gewürdigt

worden, dass

sich die Urszene

der Ödipus-

Tragödie einer

katastrophalen

Verkehrsbegegnung

verdankt.

Technische

Fortschritte

gehen allemal

mit menschlichen

Regressionen

einher, ja es

scheint geradezu

die vornehmste

Aufgabe des

technischen

Fortschritts zu

sein, infantile

Regressionen zu

ermöglichen.

listen vom väterlichen Christophorus.
Aussen also das Feind-, innen das

Kindchenschema, aussen «Vater Macht», innen
«Mutter Schutz». Übrigens ist es noch
nicht hinlänglich gewürdigt worden, dass

sich die Urszene der Ödipus-Tragödie
einer katastrophalen Verkehrsbegegnung
verdankt.

Man mag einwenden, dass das Bilder
der Fünfzigerjähre seien. In der Tat hat
die Entwicklung zu einem kühleren, tech-
nisierteren Auto-Interieur geführt. Dafür
aber ist dieses klimatisierte, mit getöntem
Glas abgeschirmte Innere mit Musik-,
demnächst Video- und TV-Anlage und
den Lichtspielen des Bordcomputers, die
immer etwas vorspielen, zumal die Bewegung,

wenn nichts mehr geht, noch
innerlicher geworden. An der psychologischen

Bedeutung des Schizo-Designs hat
sich nichts geändert. Und wenn auch die

Lenkungsfunktionen einen Erwachsenen

zu fordern scheinen, sogar nichts Geringeres

als einen Auto-Piloten, bleibt der
Mensch im Verkehr doch in allen diesen

Formen der kleine grossmannssüchtige
Junge. Die Frau am Steuer dürfen wir in
diesem Zusammenhang so höflich wie
sträflich vernachlässigen, weil sie nicht

ganz so verhaltensauffällig ist, obwohl
auch bei ihr die Auto-Emanzipation
eindrucksvollste Fortschritte macht.

Der Mensch im Verkehr
ist ein Zwangsneurotiker
der Geschwindigkeit

Aber zurück von der Tiefenpsychologie zu
den manifesteren pathologischen Formen.
Nach dem treffenden Begriff von Paul
Virilio hat der automobile Mensch die
Demokratie zur «Dromokratie»: der «Herrschaft

der Geschwindigkeit» eskaliert. Und
er selber, möglichst wie ein Projektil durch
den Raum schiessend, ist «dromoman», ja,
recht besehen, dromomanisch, und nur,
wenn er gezwungen ist, stillzustehen, dro-
momanisch-depressiv. Die Schwundstufe
der Freiheit, die ihm das Autofahren
gewährt, geht ihm jedenfalls über jeden Sinn
und Verstand. Die Menschen- und Bürgerrechte

versteht er nach seinen Möglichkeiten
als «freie Fahrt für freie Bürger». Und

die gelegentlichen Versuche, ihn mit mo-
deratem Tempo in die Solidargemeinschaft
der Menschen zurückzuführen, weist er als

28 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

Generalangriff auf seine Souveränität rigoros

zurück.
«Ich rase, also bin ich noch wirklicher»,

ist der Komparativ seiner automobilistischen

Existenz. Und so erlebt er auch seine
Ekstasen, seine sonst selteneren Orgasmen.

Die Co-Automobilisten betrachtet er

prinzipiell als Konkurrenten und Gegner,
mit denen er nach den Gesetzen des Stras-

senkampfes ums Dasein verfährt. Überhaupt

kennt er hier keine Verwandten
mehr, sondern nur noch Verkehrshindernisse,

die er möglichst schnell aus dem

Wege räumt. Kurz: Manchester-Auto-
mobilismus, die Verkehrsgesellschaft als

asoziale Marktwirtschaft. «Das Auto als

Waffe» - das ist schnell gesagt. Aber wie
hat der Mensch im Verkehr es gelernt, sie

gegen die andern und zur Not auch gegen
sich selber zu führen! Sadismus und
Masochismus reichen sich einträchtig die
Hände: Das Auto ist der SM-Fetisch par
excellence! Der amerikanische Psychologe
Ernest Dichter hat schon in den Vierzigerjahren

gerühmt: «Für die Sublimierung
des unterbewussten Wunsches zu töten oder

getötet zu werden, ist psychologisch der

Kraftwagen das vollendetste Gefährt.»
Doch was heisst hier schon «Sublimierung»!

Die unsinnigerweise noch immer
bestrittene Hypothese, dass es einen
Todestrieb gibt, wird vom Menschen im
Verkehr, zumal dem reklameanfälligen
Jugendlichen beim «Vollgas-Sterben»
eindrucksvoll belegt.

Der Beispiele sind viele. Wir sehen uns
nur den Vorgang des Überholens an.

Fälschlich wird er immer noch für einen

Ausnahmevorgang gehalten; in Wahrheit
ist er längst der normale Modus
automobilistischer Fortbewegung: Nach dem
bekannten Benthamschen Gesetz der

grösstmöglichen Beschleunigung für die

kleinstmögliche Zahl muss es nun einmal
Überholer und Überholte geben. Die
Konkurrenz- und Karrieregesellschaft bietet
hier allen Beteiligten, den Erfolgreichen,
deren Fahrleistung sich auch hier lohnen
muss, nicht anders als den Underdogs, die
es endlich einmal «denen da oben» zeigen
wollen, affirmative wie kompensatorische

Das offenbare

Geheimnis,

dass ihn eben

seine

unglaubliche

Mobilität immobil

macht, begreift

er nicht.

Gratifikationen in Hülle und Fülle an.
Undenkbar jedenfalls, dass der Mensch
im Verkehr in gleichbleibendem Abstand
neben oder gar hinter seinen
Co-Automobilisten führe. «Ich habe es eilig, also bin
ich eine bedeutende Person»; vor allem: «Ich
überhole, also bin ich am wirklichsten», lautet

der Superlativ seiner autosuggestiven
Lebensführung.

Das «defensive Fahren» aber ist ihm
mindestens ebenso zuwider, wie er in seiner

bisherigen Kriegsgeschichte stets gerne
offensiv reagiert hat. Hier erlebt er endlich
wieder seine Generalmobilmachung. Weil
er sich sicher fühlt, kann er zum Angriff
übergehen. Geradezu tollkühn wird er
hier. Ja, selbst wo der Überholvorgang auf
das Ganze einer Kolonne gesehen, keinen
nennenswerten Raumgewinn bringt, führt
er ihn als der Zwangsneurotiker, der er
nun einmal ist, ohne Zögern aus.

Freilich, wenn Überholer und Überholte

sich unverhofft in der klassenlosen
Gesellschaft der Staus wiederfinden und
der Mensch im Verkehr angeekelt rechtsseitig

eben diejenigen wiedererkennt, die
er gerade so chancenlos hinter sich
gelassen hat, dann wird auch er nicht unter
allen Umständen den Glauben an den
Sinn seiner zwangsneurotischen Aktivitäten

aufrechterhalten können. Aber derlei
Gedankenblässe vergeht in den sich
anstauenden Fahrgewittern spätestens beim
nächsten Beschleunigungsprozess. Das
offenbare Geheimnis, dass ihn eben seine

unglaubliche Mobilität immobil macht,
begreift er nicht. So ergibt sich denn das

schöne Resultat, dass er Auto an Auto,
Auge an Auge, Zahn an Zahn seinen
Co-Automobilisten gegenübersteht, ohne
noch vorwärts oder zurück zu können.
«Rien ne va plus» ist der Satz, dem sein
Verkehrsroulette ohne Wenn und Aber
gehorcht. Beim Anbruch der Hauptreise-
und Rasezeit, wird er es - süchtig, asozial,
neurotisch, aggressiv, autoritär, anarchistisch

und abgründig dumm, wie er ist -
zweifellos mit Begeisterung wieder spielen:

er, der automobile als immobiler
Mensch im nicht ganz so menschlichen
Verkehr.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 29



DOSSIER

Dieter Profos,
Dr. sc. techn., geboren
1946 in Winterthur,
studierte Elektronik an

der ETH Zürich. Tätigkeit

als Gruppenleiter
und als stv. Geschäftsleiter

für Informatik-
Anwendungen in der
Industriellen
Automation, Telekommunikation,

Bankenwesen
und Einsatzleitung von

Rettungsdiensten.
Leiter des Konzern-

Forschungslabors Solothurn

der Ascom.

Ausbildungstätigkeit als

Lehrbeauftragter, u.a.
der Universität Bern.

Seit 1998 selbstständiger

Berater und Dozent

an der Zürcher
Fachhochschule Winterthur.

Technik pro und contra Mensch

Warum befasst sich der Mensch — als einziges Lebewesen — überhaupt mit Technik?

Gehen wir Menschen mit der Technik sinnvoll und verantwortungsvoll um?

Nach Jahrzehnten der Technik-Begeisterung und der Ernüchterung der letzten

Jahre drängen sich diese Fragen wieder vermehrt auf.

1 Paul Profos, Technik

contra Mensch, Friedrich

Reinhardt Verlag,
Basel 2001, Fr. 29.80.

L/ie Technik ist nicht nur
eine angenehme Dienerin bei der Erledigung

unzähliger Arbeiten; sie zeigt uns
zunehmend sowohl unsere eigenen Grenzen
als auch diejenigen unserer Umwelt auf.
Über lange Jahre nicht nur mit der Technik

als solcher, sondern auch mit deren

Auswirkungen auf Wirtschaft und Gesellschaft

befasst, hat Paul Profos seine

Erfahrungen und Gedanken in einem
bemerkenswerten Buch zusammengetragen.1
Während seiner Tätigkeit als Professor an
der ETH in der Lehre ebenso wie in der

Forschung und praktischen Beratung
wurde er immer wieder — von Studenten
wie auftraggebenden Firmen — mit den

Fragen des verantwortungsvollen Technik-
Einsatzes konfrontiert. In den Jahren nach
seiner Emeritierung hat er es unternommen,

seine Erfahrungen und Gedanken zu
sichten und zu ordnen.

In seinem Buch konfrontiert er uns
nicht einfach mit einer vorgefassten
Meinung über Technik und deren Sinn,
sondern führt den Leser zunächst behutsam
durch die Geschichte der Entstehung des

Menschen und seiner ihn auszeichnenden

Fähigkeiten. Mit vielen Beispielen zeigt er,
wie der Mensch aus dem Selbsterhaltungstrieb

und mittels seiner neuen Fähigkeiten
des bewussten Denkens und der Sprache
als Kommunikationsmittel allmählich seine

Lebensbedingungen verbessert. Unter
anderem schafft er Werkzeuge zur
Bodenbearbeitung, die ihn sesshaft werden lassen,
sodass der sinkende Aufwand für
Nahrungssuche und Verteidigung ihm allmählich

Zeit für andere Tätigkeiten lässt. Dies
führt zur Arbeitsteilung und Spezialisierung

und damit zum Aufbau von
Materialwissen und Bearbeitungsmethoden.
Seine neuen Kenntnisse setzt der Mensch
nicht nur für sein leibliches Wohl ein,
sondern wendet diese auch künstlerisch an;
gleichzeitig benützt er sie allerdings auch,

um gegen seinesgleichen Krieg zu führen

und Macht auszuüben. Im Mittelalter setzen

die Wissenschaften und das

Experimentieren zu deren Verifikation ein, und
das Zeitalter der Industrialisierung bringt
die Fabrikarbeit und Massenproduktion,
aber auch das Auftrennen der gemeinsamen

Familienarbeit und damit das neue
Phänomen der Arbeitslosigkeit, um nur
einige Beispiele zu nennen.

Im zweiten Teil seines Buches vergrössert

der Autor das Gesichtsfeld und geht
der Frage nach, welche Wechselwirkungen
die Technik mit unseren weiteren
Lebensbereichen hat: Neben den existenziellen
Lebensfaktoren wie Ernährung, Schutz
und Unterkunft sind dies insbesondere
Wirtschaft, Staat, Gesellschaft, Kultur
und Umwelt:

Technik

Umwelt
(Mensch + Natur)

Existentielle
-ebensfaktoren

Kultur iMrtschaft

Gesellschaft Staat

Dabei zeigt sich, dass die Technik für
den Menschen nicht nur grosse (vor allem

physische) Erleichterungen gebracht,
sondern auch auf sein Umfeld entscheidende
Einflüsse ausgeübt hat: Von der ursprünglichen

Jagdgemeinschaft einiger Individuen

ist der Mensch zum gesellschaftlich,
wirtschaftlich und kulturell aktiven Wesen

geworden. Nicht nur der Mensch als

Einzelner, sondern dessen Gemeinschafts-Wesen

wie Staat und Gesellschaft haben die

30 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6



aHP*
^MHÉ •

%«
¦MOB-

•

7Î«W

¦
i-U

'•m- f** -, i.^ '

..•- ^
- LMÈr

¦V

jfc

* /*

I

die Natu «ww

*

Den Phänomenen auf der Spur
Dienstag bis Sonntag von IO bis 17 Uhr,
SBB Oberwinterthur (S12 oder S29),
oder HB Winterthur und Bus 5 oder 12,
oder AI Ausfahrt Oberwinterthur,
Teehnoramastrasse 1, 8404 Winterthur.

:H3H

TECHNORAMA
SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6 31



DOSSIER WIDER DIE TECHNIKPHOBIE

Entwicklung der Technik deshalb zunehmend

gefördert und beschleunigt und sind

gleichzeitig auch immer stärker davon
abhängig geworden. Heute ist Technik nicht
nur für die Nahrungserzeugung, sondern
auch für die Herstellung unzähliger anderer
Güter sowie deren Transport und Verteilung

unerlässlich; ja sogar für Ferien und
Freizeit ist Technik eine unabdingbare
Begleiterscheinung geworden. Deren
Auswirkungen, insbesondere auf unser «Raumschiff

Erde», bringen uns allerdings auch
zunehmend dazu, über deren Sinn und
Grenzen nachzudenken.

Dies führt uns zum dritten Teil des

Buches, in dem nun die Fragen nach dem
Wesen und zugleich dem Sinn der Technik
aufgerollt werden:

Technisches Schaffen wird charakterisiert

als «zweckorientiertes, auf Wissen

gestütztes, an Naturgesetze gebundenes,
ökonomisch orientiertes Tun, das Stoffe, Energie
und Information verarbeitet». Technisches
Schaffen ist demnach immer einem Zweck
untergeordnet und hat somit dienenden
Charakter. Technische Produkte als Resultate

dieses Tuns haben inhärent keine
ethische Dimension, wie am Beispiel des

Rades eingängig erklärt wird.
Sowohl Technik als auch Natur

entwickeln sich evolutionär — doch was sind
die Unterschiede zwischen den beiden?
Wiederum untermauert durch Beispiele
folgert der Autor, dass der Mensch als
Urheber der Technik in zwei Bereichen «anders

vorgeht» als die Natur: Während die
Natur neue Geschöpfe durch zufällige
Mutation erzeugt, schafft der Mensch neue
Produkte aufgrund von gedanklichen
Einfällen. Und während die Natur neu
mutierte Geschöpfe zuerst wachsen lässt und

Heute ist Technik

nicht nur für

die

Nahrungserzeugung,

sondern auch für

die Herstellung

unzähliger

anderer Güter

sowie deren

Transport und

Verteilung

unerlässlich.

mittels deren Lebens-Tauglichkeit
«bewertet und ggf. verwirft», tut dies der
Mensch bereits vor der realen Existenz
seines Produkts, indem er es gedanklich
den zukünftigen Umgebungsbedingungen
unterwirft.

So kommt der Autor zuletzt auf die

eingangs gestellte Frage nach dem Sinn der
Technik zurück und formuliert seine
Antwort so: «Der Sinn jedes Tuns ist die
anerkennbare Rechtfertigung desselben vor einer

übergeordneten Instanz.» Wer aber kann
diese Instanz sein? Die Natur: Denn Technik

muss auf Dauer immer im Einklang
mit derselben sein. Der Mensch bzw. die
Gesellschaft: Freiheit — auch der Technik -
hört immer an der Freiheit des Nächsten
auf. Natur und Gesellschaft sind beides

äussere Instanzen, die also eine «objektive»
Beurteilung des technischen Strebens des

Menschen implizieren. Als dritte Instanz
wurde aber bereits im ersten Teil
aufgezeigt, dass auch der Mensch aus sich
heraus seinem technischen Tun einen Sinn
verleiht, nämlich den des schöpferischen
Tuns als eines typisch menschlichen

Wesenszugs.

Das vorliegende Buch wendet sich an
alle, die mit technischen Produkten in
Berührung kommen, als Erfinder oder
Entwickler, als Hersteller oder Verkäufer,
und insbesondere auch als deren Alltags-
Benützer. Der Autor will keine philosophische

oder ethik-basierte Begründung
oder gar Rechtfertigung der Technik und
des technischen Tuns des Menschen
erbringen, sondern lässt den Leser anhand
vieler Beispiele seine eigenen Ansichten zu
den angesprochenen Fragen bilden, bevor

er ganz zum Schluss des Buches seine

eigene Deutung beistellt.

• Die Risikogesellschaft der Gegenwart ist eine Gesellschaft abnehmender Risiken bei
wachsendem Risikobewusstsein und steigenden Sicherheitsansprüchen. Trotz wachsender

Bevölkerung steigt die Nahrungsmittelproduktion, die Umweltbelastung in der
westlichen Welt sinkt, die Ökologie ist bis auf begrenzte regionale Flecken <stabih. Durch

den Ideenreichtum des Menschen müssen wir uns weniger Sorgen um Nahrung, Kleidung
und Energie machen. Das Leben ist weniger prekär denn je.»

Aus: Walter Krämer/Gerald Mackenthun, Die Panik-Macher, München/Zürich 2001,
Piper, S. 340.

32 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 6


	Dossier : wider die Technikphobie
	Wider die Technikphobie : Technik als vermittelnder Partner
	...
	[s.n.]
	Technik - interaktiv : vom engagierten Umgang mit technischen Dingen
	...
	[s.n.]
	"... wenn die vorwitzige Vernunft Schulden macht ..."
	Unbehagen in der selbst fabrizierten Dunkelheit
	...
	[s.n.]
	Von der Redaktion empfohlen
	Phantasie versus Rationalismus : die Technik- und Ökonomiekritik der deutschen Romantik
	...
	[s.n.]
	Der Mensch im Verkehr : ein dingpsychologisches Pamphlet
	...
	[s.n.]
	Technik pro und contra Mensch
	...
	[s.n.]


