
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 3-4

Rubrik: Kultur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KULTUR

Elise Guignard,

geboren 1926, lebt in

Rombach AG. 1946 bis

1948 Studium der

Kunstgeschichte und

Archäologie, 1974 bis

1980 Studium der
Romanistik und

Literaturkritik. Übersetzungen:

'Marco Polo.

Il Milione'. Übersetzung

aus dem Urtext und

Nachwort. Manesse

Verlag, Zürich 1983.
«Eugène Delacroix,
Briefe und Tagebücher'.
Ausgewählt, übersetzt
und kommentiert.
Deutscher Kunstverlag. München

1990. Nachwort zu

Alphonse de Lamartine,
• Grazieila'. Manesse

Verlag, Zürich 1997.
Nachwort zu Pierre Loti,
"Roman eines Kindes».
Manesse Verlag, Zürich
1994. Nachwort zu

Gustave Flaubert,
• November». Manesse

Verlag, Zürich 1997.
Nachwort zu Alfred de

Musset, »Bekenntnis
eines jungen Zeitgenossen».

Manesse Verlag,
Zürich 1999.

Die Rückkehr des Buddha

Fragment eines
Bodhisattva.

China, Späte Nördliche
Wei-Dynastie (386-

534). Kalkstein.
Stadtmuseum von Qingzhou,

Shandong.

* Dôgen-Kigen: Extraits
du Shôbôgenzo Zui-

monki, in: Dogen/Corps
et Esprit. Le Promeneur.

Mayenne 1998.

Zum ersten Mal in Europa zu sehen: Chinesische Skulpturen des
6. Jahrhunderts. Das Museum Rietberg stellt einen Teil des berühmten
Tempelfundes von Qingzhou aus.

if
4

%

J
'

'--'-•:,,
"V..- •

*¦ j-*
"fav

¦;:--vv

;
lÊÈm

ß
i 0

« Um aufden Weg der Bud- des japanischen Zen-Mönchs Dogen (1200—

dhaschaft zu gelangen, muss man sich vom 1253) führen den Besucher leitmotivisch
individuellen Ich absetzen.»* Diese Worte durch die Buddha-Skulpturen im Museum

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 51



KULTUR RUCKKEHR DES BUDDHA

Rietberg. Zu deren ausserordentlicher

Wirkung trägt ganz wesentlich die Dramaturgie

der Präsentation bei. Als Einstieg ist
die Begegnung mit der über drei Meter
hohen - der grössten — Skulptur des

Longxing-Tempels zu verstehen. In der

Mitte, in Hochrelief gearbeitet, der
stehende Buddha, links und rechts zwei
auffällig kleine Bodhisattva; in der Mandorla
schweben, züngelnden Flammen gleich,
himmlische Wesen. Das Werk weist
zahlreiche Bruchstellen auf, Bohrlöcher auch,
die auf frühere Reparaturen hindeuten.

Diese Trias vereinigt die verschiedensten

Komponenten der Ausstellung «Die
Rückkehr des Buddha». «Rückkehr»
bedeutet hier auch: Die vierunddreissig
Exponate sind ein kleiner ausgewählter Teil
der annähernd vierhundert Objekte, die
1996 in Qingzhou per Zufall in einer sechzig

Quadratmeter grossen Grube, anderthalb

Meter unter der Erdoberfläche
entdeckt wurden. Ans Licht kamen Figuren
und Stelen, zahllose Fragmente aus
Kalkstein, Marmor und Granit, ebenfalls aus
Gusseisen und lackiertem Holz. Die Mehrzahl

der Plastiken stammt aus der zweiten
Hälfte des sechsten Jahrhunderts zur Zeit
der Dynastien der Nördlichen Wei und der
Östlichen Wei und der Nördlichen Qi;
ausserdem fand man noch einige Objekte
aus späteren Jahrhunderten. Aufgrund von
Münzfunden ist die Grube im zwölften
Jahrhundert geschlossen worden.

Über die 1996 erfolgten Ausgrabungen
orientiert im Detail der zwanzigseitige
Katalogbeitrag von Lukas Nickel (Universität
Zürich). - Von Zhang Zong (Institute of
World Religions, CASS, Beijing) stammt
der Aufsatz «Die Region von Qingzhou als

Zentrum buddhistischer Kunst im sechsten

Jahrhundert.» - Su Bai (Universität
Beijing) befasst sich mit «Die Plastik der
Nördlichen Qi-Dynastie und ihre stilistischen

Vorbilder.» — Alexander L. Mayer
(University of Illinois) interpretiert «Die
Kultbilder im Licht der Lehre». — Unter
dem Titel «Auf Buddhas frühen Spuren in
China» vermittelt Helmut Brinker
(Universität Zürich) einen kunsthistorischen
und geistesgeschichtlichen Überblick.

Vorgeschichte in Zürich

Die Gründe, warum im Museum Rietberg
die grossartige Ausstellung stattfindet, er¬

stehender Buddha

aus der nördlichen

Qi-Dynastie
(550-577)

Die säulenhafte

Gestalt des

Buddha zeugt von

der strengen,

verhaltenen

chinesischen

Manier; während

die zierlichen,

reich geschmückten

Bodhisattvas

mit der Körper

betonenden

Kleidung an

indische Vorbilder

gemahnen.

läutert der Direktor Albert Lutz.
Vor genau fünfzig Jahren wurde
die Sammlung von Eduard von
der Heydt, dem Gründungsdonator

des Museums, zum
ersten Mal in Zürich in der
Öffentlichkeit gezeigt. Von der

Heydt hatte in den Zwanziger-
und Dreissigerjahren die
bedeutendste Kollektion
buddhistischer Plastik in Europa
aufgebaut. In dem Masse, wie
die ständige Präsentation dieser

Sammlung in der Villa
Wesendonck vielen Besuchern

vertraut ist, vertieft die
gegenwärtige Ausstellung das

Verständnis buddhistischer Kunst.
Die oben erwähnte Trias stammt
aus der Übergangszeit von der
Östlichen Wei-Dynastie zur
Nördlichen Qi-Dynastie. Sie

vereinigt daher, wenn auch nur
andeutungsweise, die Stilmerkmale

zweier aufeinanderfolgender
Epochen. Die säulenhafte Gestalt des Buddha,
in einfacher Gewandung mit flach
herabfallendem Überwurf zeugt von der strengen,

verhaltenen chinesischen Manier;
während die zierlichen, reich geschmückten

Bodhisattvas mit der Körper betonenden

Kleidung an indische Vorbilder
gemahnen.

Aus der Nördlichen Wei-Dynastie
stammt ein allein stehender Buddha. Auch
diese Vollplastik aus Kalkstein
beeindruckt durch ihre Verhaltenheit. Ein grosser,

runder Nimbus hinterfängt den Kopf
des Buddha mit dem hohen Schädelauswuchs

(ushnisha). Ein träumerischer Blick
und ein feines Lächeln strahlen Güte und

Innigkeit aus. Unter der langen, schlichten
Mönchskutte sind keine Körperformen
wahrzunehmen. Eigentümlich bewegend
sind die nackten Füsse mit der überlangen
zweiten Zehe. Die rechte Hand ist
abgebrochen, die linke öffnet sich in der
Gebärde der «Segens- und Gabengewährung».

Trotz der Distanz gebietenden
Würde geht von der fast lebensgrossen

Figur etwas Einladendes aus.

Dialektik der Distanz

Weniger abgehoben, der Menschenwelt
näher, erscheint der etwa gleichzeitig

52 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR RÜCKKEHR DES BUDDHA

entstandene lebensgrosse Bodhisattva. Die
fein behauene Kalksteinfigur umspielen
dekorative Formelemente, die den Blick
von unten nach oben und von oben nach

unten lenken. Von der kostbaren Kopfhaube

mit Spuren von Gold, ebenso von
einem Diadem fallen seitliche Schmuckbänder

bis auf die Schultern. Von den

Schultern bis zu den Füssen ziehen in
Bahnen Haarstränge über das fein
gefältelte Kleidungsstück. Ein melodisches
Hinabfliessen von Bändern und Haar. Und
über dieser rhythmischen Bewegung das

breite, grosse Gesicht mit offenen Augen
und lächelndem Mund. Der adäquate
Ausdruck eines Bodhisattva, der auf den

Eingang ins Nirvana verzichtet, bis jeder
Buddhagläubige dahingelangt ist.

Während der Nördlichen Wei-Dynastie
entstand das älteste, 529 datierte Werk
dieser Ausstellung. Es ist eine Stele mit
einem Buddha und zwei Bodhisattva in
Hochrelief. Auf der Schmalseite findet sich
die Aufschrift der Stifterin Han Xiaohua,
worin sie gelobt, «nach der Durchquerung
dieser schlechten Welt Wiedergeburt um
Wiedergeburt und Generation um Generation
den Buddha zu ehren und ihm zu dienen».

Die Wiedergeburt symbolisiert das

Verhältnis von Mensch und Gottheit.
Manifestationsbuddhas (Nirvana-Bud-

dhas) haben einen ähnlichen Sinn. Diese

verkörpern die Vorstellung, Buddha
vermöge viele Erscheinungsformen
anzunehmen, um jedes Lebewesen mit seiner
Botschaft zu erreichen. Diese Idee
veranschaulicht ein stehender Buddha aus der

Qi-Dynastie. Auf dem grossen, kreisrunden

Kopfnimbus sitzen in Hochrelief sechs

beziehungsweise sieben kleine meditierende

Buddhafiguren auf Lotosblüten. Die
kreisende Bewegung um den Kopf klingt
formal aus in den Körper umspielenden
Gewandfalten, die kurvig, rein linear
eingekerbt sind. Der untersetzte Oberkörper,
die betonte Bauchpartie vermitteln der

Gesamtkomposition eine beeindruckende,
stattliche Fülligkeit.

Die zweite Werkgruppe der Ausstellung
ist vornehmlich nach den Stilprinzipien
aus der Zeit der Nördlichen Qi geordnet.
Gleichsam als Auftakt ist da ein stehender
Buddha aus Qingzhou. Eine in sich
ruhende Gestalt, der rechte Unterarm ist
abgebrochen, der linke, nach unten
abgewinkelte Arm drückt mit offener Hand

in der Regel fehlt

ein bildnerisch

formales Indiz;

die Eigenschaft

eines Buddha

lässt sich nur

aus dem Kontext

erschliessen.

den kanonisierten Gestus der «Gabens-
oder Wunschgewährung» aus. Eine generöse,

allgemein dem Gläubigen, hier dem
Betrachter zugewandte Haltung. Relief-

gemäss gehauene Gewandfalten fallen
kaskadenartig nach unten, formal eine

Fortsetzung des markanten Kinns und der
vollrunden Gesichtspartie. Die für die Qi-
Dynastie typische Ästhetik ist in dieser

Skulptur angedeutet. Charakteristisch ist
die angestrebte Wechselwirkung zwischen
Kostüm und Körper. Die schlichte
Kleidung verleiht der Buddhastatue eine
ehrfurchtgebietende Hoheit.

Eine andere Wirkung wird erreicht
mittels kunstvollem Faltenwurf, Zierbändern,

Stolen, Schleifen und mit Schmuckstücken

aller Art wie Diadem, Brosche,
Schnalle, Perlenkette. Die Überbetonung
von Gewand und Geschmeide bedeutet
einerseits weltlichen Reichtum, und
anderseits ist es der Ausdruck des göttlichen
Wesens der Bodhisvattas. Die prächtige
Kostümierung konzentriert sich nicht nur
auf die Vorderansicht. Selbst die Rückenpartie

ist beispielsweise auf einer nahezu

lebensgrossen Figur fein und detailreich
gearbeitet. Indischer Einfluss, im Speziellen

der Guptakunst zeigt sich da. Der
weltliche Schmuck, der an das Ornat des

indischen Adels erinnert und der stets

gütig lächelnde Gesichtsausdruck
versinnbildlichen die Symbiose von Göttlichem
und Irdischem.

Dem Getriebe der Welt ist Buddha
völlig entrückt. Shakyamuni ist der Name
des historischen Buddhas; Maitreya ist der
Buddha der Zukunft Aus der Stiftungsinschrift

der erwähnten Stele der Han
Xiaohua geht hervor, dass es sich hier um
eine Maitreyastatue handelt. In der Regel
fehlt ein bildnerisch formales Indiz; die

Eigenschaft eines Buddha lässt sich nur
aus dem Kontext erschliessen.

Buddhagestalten in sich selbst ruhend,
stehen dennoch in geheimnisvollem Kontakt

mit den Gläubigen, mit den
Menschen allgemein. Auch Alexander L. Mayer
zitiert in seinem Beitrag «Die Kultbilder
im Licht der Lehre» den japanischen Zen-
Mönch Dogen, der über die Begegnung
von Gesehenem und Sehendem festhält:
«Der Sehende erlebt vor den Buddhafiguren
nichts als Zeit, als das aufschlussreiche Licht
das Augenblicks, Aufschein der Vollkommenheit

Buddhas. »

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 53



KULTUR

Rüdiger Garner,

geboren 1957 in Rottweil

am Neckar, lebt
seit 1981 in London.

Professor für Neuere

Deutsche Literatur und

Kulturgeschichte an der
Aston University,
Birmingham (bis 1991 an

der University of Surrey),
sowie Direktor des

Institute of Germanic

Studies der University
of London. Schriftsteller
und Kritiker.
Buchveröffentlichungen u.a.:
• Hölderlins Mitte»

(1993). 'Goethe. Wissen

und Entsagen aus
Kunst» (1995).
-Grenzgänger. Dichter und

Denker im Dazwischen»

(1996). •Die Kunst des

Absurden» (1996).
• Einheit aus Vielfalt.
Föderalismus als

politische Lebensform»

(1997). -Wortwege.
Zugänge zur spätmodernen
Literatur' (1997).
• Streifzüge durch die

englische Literatur'
(1998). -Mauer, Schatten.

Gerüst. Kulturkritische

Versuche» (1999).
• Nietzsches Kunst.

Annäherung an einen

Denkartisten» (2000).
•Literarische Betrachtungen

zur Musik»

(2001). Grenzen,

Schwellen, Übergänge.

Zur Poetik des Transito-
rischen (2001).

Vom Humanismus zum Genomismus
Oder: Die Geburt des Cyborgs aus der Krise des Wissens

Je spezialisierter das Wissen, desto dringlicher werden wieder elementare

Fragen: Was ist das Sein? Was Leben? Was der Mensch? Was die
Menschenwürde? Wohin mit unserem Wissen? Pünktlich, wenn auch
überhastet ist das Genom des Menschen zum Jahrtausendwechsel
buchstabierbar geworden. Was aber verstehen wir von den

Wechselwirkungen der Gene und ihrer Produktionsweise? Das sequenzierte
Menschengenom sieht aus, als hätte man das Werk Shakespeares in seine

Buchstaben aufgeteilt. Wie kann man aber diesen Buchstaben und ihren
Kombinationen Sinn verleihen? Wie hinter ihre Kombinatorik kommen?

Erst wenn diese Fragen beantwortet wären, Hesse sich an ein Genomdesign

für Menschen denken.

Uit Frage nach der
Wesensnatur des Menschen hat Sophokles
seinen <Chor der Thebanischen Altem in der
«Antigone» beantworten lassen. In Hölderlins

Übersetzung lautet sie: « Ungeheuer ist
viel. Doch nichts/Ungeheurer, als der Mensch.»

Was bedeutet: Unheimliches eignet dem
Menschen. Ungeheuerlich wirkt er in
seinem Anspruch, seinem tatsächlichen Können,

aber auch in seinem Scheitern. Sein
Leben besteht entweder darin, diese eigene
Ungeheuerlichkeit auszuleben, dann droht
er inhuman zu werden; oder er versucht,
dieses Ungeheure in ihm zu zähmen, sich

(ethische) Vorschriften zu machen.
Die thebanischen Alten des Sophokles

zweifeln unüberhörbar am Menschen:
«(...) die Red' und den luftigen!Gedanken
und städtebeherrschenden Stolz/Hat erlernet
er und/Die unglücklichen zu fliehen,
die Pfeile. Allbewandert,/Unbewandert.»
Aber: «Zu nichts kommt er.lDer Toten künftigen

Ort nur/Zufliehen weiss er nicht.» Er
besitze mehr an Weisheit und «Kunst», so
die Thebaner weiter, «als er hoffen kann»;
entsprechend übe er sich in «Gottesversuchung».

Dass der Mensch zu nichts komme,
meint offenbar, er könne nichts ganz
vollenden. Er wähnt sich überall und
nirgends, ist unbehaust, weil es ihm an seinen
Heimstätten unheimlich geworden ist.
Nur mit dem Tod weiss er nicht umzugehen;

er bleibt das nicht bewältigbare
Skandalon, das noch ungeheurer ist als er
selbst.

Durch Religion versuchte der Mensch,
sich geheurer zu machen. In der
Aufklärung und Moderne wurde diese theologische

Begründung des Daseins jedoch
zunehmend brüchiger. «Der moderne
Mensch», befindet Peter Sloterdijk, «will
die höhere Gewalt nicht erleiden, sondern
sein.» Nietzsche proklamierte die
Selbstermächtigung des Menschen zunächst noch
als denkerisches Experiment, das aber
aufgrund seines Lebens jenseits konventioneller

Moralität existenznotwendig geworden
sei. Wissenschaft und ideologisierte Politik

versuchten seither, sich diese
Selbstermächtigung des Menschen in ihren jeweiligen

Dienst zu stellen. Freuds kritischer
Einwurf, dass das Ich angesichts des in und
unter ihm rumorenden Es nicht länger
Herr im eigenen Haus sei und dass sich

dementsprechend auch die Kultur zunehmend

durch die Artikulation eines
schleichenden Unbehagens definiere, hatte auf
diesen Selbstermächtigungswahn keinen
relativierenden, geschweige destabilisierenden

Einfluss.
In politisch-ideologischer Hinsicht

machte nicht Freud, sondern Ernst Haeckels

biologistischer Monismus Karriere,
der im Züchtungsprojekt den Weg zur
Vollkommenheit zu erkennen glaubte. Für
Haeckel ging der Gegensatz von Geist und
Materie im kalkulierten Experiment mit
dem Erbgut auf. Wo Freud mit analytischem

Blick Brüche erkannte, seelische

Frakturen, operierte Haeckel mit Synthesen,

die sich aus der Kultivierung des Erb-

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR VOM HUMANISMUS ZUM GENOMISMUS

gutes ergaben. Das Ungeheuere des Menschen

manifestierte sich mithin um 1900
zweifach: Zum einen setzte er sich in Szene

als Betreiber einer Lebensraffinerie auf der

Grundlage wissenschaftlich legitimierter
Züchtungsmethoden, zum anderen offenbarte

er sich als ein Wesen, das durch seine

Triebstruktur determiniert schien.
Der Umgang mit dem Ungeheuren, das

nur zu leicht ins Ungeheuerliche umschlagen

kann, war freilich bereits seit der
Schwelle zur Moderne im 15./16.
Jahrhundert zu einer kulturstiftenden Frage

geworden. Norbert Elias hatte gezeigt, dass

die «Disziplinierung der Triebe», die in der
höfischen Etikette ihren Höhepunkt finden

sollte, der Bändigung eben dieses

menschlich Ungeheuren galt. Michel
Foucault verwies in seiner Kulturtheorie
darauf, dass der frühneuzeitliche Rationalismus

das Ungeheure in Gestalt von Wahnsinn,

Krankheit und Tod schlicht

ausgrenzte. Der cartesianischen Affektenlehre

war mittelbar noch Kant verbunden

gewesen, der seine Ethik unter das Zeichen
einer Überwindung des Bösen im
Menschen gestellt hatte. In Renaissance und
früherer Neuzeit galt: Wer triebhaft aus
der Reihe tanzte, dem blieb nur noch die
Fahrt auf dem Narrenschiff, später das

Dahinvegetieren in Anstalten.
Damit stellt sich eine weitere grundsätzliche

Frage: Verstand oder versteht sich das

Humanistische gleichfalls als Form kultureller

Disziplinierung oder umschliesst es

nicht geradezu programmatisch jeden
Aspekt des Menschlichen, einschliesslich
des Unheimlichen, Ungeheuren seiner Natur,

eben ganz im Sinne des Terenz, der
dem Humanismus einst dessen Leitgedanken

gegeben hatte: Homo sum, humani nil
a me alienum puto. Ich bin ein Mensch;
nichts Menschliches nenne ich mir fremd.
Also auch den Wahnsinn nicht, den
Alptraum oder Vernichtungsphantasien. Ist es

Zufall, dass Karl Jaspers, von Hause Psy-

chopathologe, im Jahre 1949 systematisch
nach den «Bedingungen und Möglichkeiten
eines neuen Humanismus» fragte, wobei er
freilich sein psychopathologisches Wissen
gerade in diesen Diskurs kaum einbrachte,
sondern diese Problematik philosophisch
und — noch ganz im Banne seiner
Auseinandersetzung mit der Schuldfrage (1946)
- politisch-legalistisch zu beantworten
versuchte: «Die Menschenrechte», so Jas-

Der cartesianischen

Affekten¬

lehre war

mittelbar noch

Kant verbunden

gewesen, der

seine Ethik unter

das Zeichen einer

Überwindung des

Bösen im

Menschen

gestellt hatte.

pers, «sind Voraussetzung der menschlichen,
nicht bestialischen Politik.» Er betonte weiter,

dass künftiger Humanismus nur im
Kontext des Politischen denkbar sei und
nicht mehr als eine abseits sich vollziehende

Bildungsveranstaltung.
Es ist hinlänglich bekannt: Die einst

quasi revolutionäre, im Gefolge der
Aufklärung erhobene Forderung nach der

Kodifizierung der Menschenrechte hatte
ihren Ursprung in der Politisierung der
den europäischen Renaissance-Humanismus

prägenden Rede von der dignitas
hominis, der Menschenwürde. Sie drückte
sich für Humanisten wie Marsilio Ficino
oder dessen Schüler Pico della Mirandola
in erster Linie durch die Möglichkeit zur
Selbstentfaltung und Selbstbildung aus.

Damit meinten sie eine Würde, die im
Schaffen und Schöpfen des Menschen
begründet lag.

Doch dieser Ansatz war bereits an der
Schwelle zur Neuzeit umstritten. Pascal

etwa definierte die Würde des Menschen
durch dessen Bewährung in Elend und
Leid. Würde, das ist aber auch die Leistung

des Menschen, eine in ihm angelegte
Möglichkeit zu reflektieren und sie sich
daraufhin womöglich zu verbieten — oder
humaner, klassischer, mit dem vom späten
Goethe bevorzugten Begriff ausgedrückt:
zu entsagen. Goethe, der wie kaum ein
anderer seiner Zeit gerade die Möglichkeiten

des modernen Wissenschaftlers,
Planers, Denkers nicht nur erkannt,
sondern durchschaut hat, begriff menschliche
Würde als ein beständiges Ringen um
Mass und Wert.

Thomas Mann im Ersten Weltkrieg

Im Spätsommer 1917, grauenvolle
Nachrichten von einer weiteren englisch-französischen

Offensive in Flandern erreichen
auch die Poschingerstrasse in Münchens
noblem Stadtteil Bogenhausen, arbeitet
Thomas Mann am zehnten Kapitel seiner

«Betrachtungen eines Unpolitischen». Er
überschreibt es etwas lapidar «Einiges über
Menschlichkeit». Es handelt sich um das

Schlüsselkapitel des Buches; denn hier
muss sich erweisen, worin der Wert seiner

Verteidigung der Kultur gegen die
angeblich herzlose, rein technische Zivilisation

bestehe. Entsprechend schillernd,
paradox fällt seine Argumentation aus; ihr

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 55



KULTUR VOM HUMANISMUS ZUM GENOMISMUS

eignet etwas Chaotisch-Systematisches.
Denn Thomas Mann weiss offenbar nicht
wohin mit diesen bestürzenden Nachrichten;

es plagen ihn die Berichte, Vorstellungen

und Phantasien von der Front.
«Wenn ich im Felde wäre, wenn ich die
Greuel der Verwüstung mit meinen Augen
sähe, sehen musste das irrsinnige Zerreissen
der Menschenkörper, hören die gewürgten
Stimmen der Milchbärte, die die Erlaubnis
erbettelten, Freiwillige zu werden, und im
Trommelfeuer, kindlich versagend, (Mutter!
Mutter!> schreien, — glaubt man, ich bliebe
hart, bliebe (patriotisch), bliebe (Stimmungsvoll)

und wäre der Rohheit fähig, (meinem
Blatt) einen journalistisch-brauchbaren
Bericht zu liefern?» Thomas Mann weiss, dass

das Menschliche unendlich viel Inhumanes

enthält. Degoutiert und bewusst
überpointiert stellt er fest, dass die schwerreichen

Kriegsgewinnler zur Zeit der
Somme-Schlacht in St. Moritz die
Einführung des Foxtrotts feierten.

Noch einmal versuchte Thomas Mann
im Namen der Menschlichkeit gegen das

Zivilisatorisch-Technokratische Front
zu machen: «In einem Augenblick,
wo weltpolitische Ereignisse von

freilich furchtbarer Wucht das

Individuell-Menschliche überall
in schwerste Mitleidenschaft
ziehen, es überschwemmen

und fortreissen, — gerade
in diesem Augenblick
ziemt es sich, gegen
den Grossenwahn
der Politik die
Wahrheit

zu ver- %

teidigen, dass

ias Wesentliche des

Lebens, dass das Menschliche

vom Politischen nie auch nur
berührt werden kann.» Dabei weiss

er im Grunde längst, dass nur die

Humanisierung, sprich: Zivilisierung des

Politischen die Zukunft des Menschlichen zu
sichern versteht. Denn die Vorstellung
einer machtgeschützten Humanität hatte
sich spätestens 1917 als unheilvolle Illusion

erwiesen. Das eigentliche Projekt
hiess: Humanisierung der Macht. Und ihr
sollte sich Thomas Mann fortan auch ver¬

schreiben. Einen entscheidenden Schritt
in dieser Richtung tat er 1921 mit seiner
Rede «Von deutscher Republik», in der er

.-: V

\ft
1 ¦'¦¦ v m

t .*-

;;.;•*' »

v
è

Y

is
m

h.,
f~7:-X

i.
äF^JF ß :¦¦¦¦ J '

S

F--

777 i •
•

^ï... 7

4Ç*7^ m

Cyborg,

Bleistiftzeichnung

sich dazu durchringen konnte, die Identität

von Humanität und Demokratie zu
konstatieren.

Nun ist aber bezeichnend, dass Thomas
Mann zwischen dem Abschluss der
«Betrachtungen» und seiner Republik-Rede
unmittelbar nach dem Ende des Ersten

Weltkrieges sich auf seine eigentliche
novellistische Kunst besinnen konnte und
in seinem erzählerischen Schein-Idyll «Herr

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



U L T U R VOM HUMANISMUS ZUM GENOMISMUS

und Hund» (1919) vom Tier her die Qualität

des Humanen neu zu definieren
versuchte. Sein Befund: «Tiere sind
ungehemmter und ursprünglicher, also

gewissermassen menschlicher in dem körperlichen
Ausdruck ihrer Gemütszustände als wir.»
Anders gesagt: Humanismus bedeutet
immer auch dieses Fundamentale: Achtung
vor dem Kreatürlichen überhaupt, Respekt
vor dem Leben welcher Gattung auch
immer. Wie aber steht es mit dieser viel
berufenen, aber selten untersuchten
Empathie mit dem Kreatürlichen, der Koha-
bitation von Mensch und Tier im Hause,
von der auch Sloterdijk fordert, dass man
sie neu bedenken solle? Was aber ist da

gemeint? Mozarts Kanarienvogel, Schopenhauers

Pudel oder Hitlers Schäferhund?
Kann es sein, dass sich der Mensch durch
die Domestizierung von Tieren seinerseits
bestialisiert hat?

Zurück zu einer der Ausgangsfragen:
Der Humanismus habe das Menschliche
zu dogmatisieren und ideologisieren
versucht. Auf diese Weise sollte das Menschliche

zu einem Programm, einer
Verhaltenslehre werden: Mit Goethes Iphigenie
und Mozarts Sarastro gegen Rache und
kriegerische Brutalisierung des Lebens.
Als jedoch der aufklärerische Kontext dieses

humanistischen Bildungsprogramms
durch entschieden nationale Werte ersetzt
wurde, als der Humanismus verbürgerlichte,

wurde er zunehmend zum Opfer
offenkundiger Paradoxien: Lessings
Toleranzgebot verstand der deutsche Bildungsbürger

nun einmal als primär teutonische
Kulturleistung, an der man draussen im
Welschland gefälligst Mass nehmen sollte.
Humanismus diente, verstärkt in den
Zwanzigerjahren, als bildungsideologisches Mittel

konservativer Selbstvergewisserung.
Zur Perversion des Humanismus kam es

dann durch den Totalitarismus roter und
brauner Prägung. Das Ungeheure hatte,
wie der Hitlerismus und Stalinismus
bewiesen, nicht nur im Bereich des

Menschenmöglichen gelegen; in seiner ganzen
Ungeheuerlichkeit war die barbarische
Seite des Menschlichen staatspolitisches
Programm geworden. Im Monströsen,

Überspannten, Perversen zelebrierten die
Totalitarismen das Inhumane und gaben es
als Steigerung des Menschlichen aus.

Als Antwort auf diese Situation ist Heideggers

Brief vom Herbst 1946 «Über den

Wir befinden

uns in einer

existenziellen

Schieflage, was

unser Verhältnis

zur Definition

des Humanen

angeht: das

humanistische

Erbe ist in

vielfachen

Brechungen

durchaus verfügbar,

aber die

Frage nach dem

Humanen sieht

sich immer mehr

auf das Problem

der Versuche

mit embryonalen

Menschenstamm-

zellen und

reproduktivem Klonen

verkürzt.

Humanismus» deswegen so wichtig, weil
er in seinem seinsphilosophischen
Sendschreiben davor warnte, diesen tiefgreifenden

Bruch in der humanistischen
Denktradition zu überspielen und nun - nach
dem Ende des hitlerischen Totalitarismus

- den bildungsbürgerlichen Humanismus
nach altdeutscher Art wertekonservativ
einfach zu restaurieren. Heidegger kritisiert

das beständige Werten-Wollen des

Menschen und spricht sich statt dessen

dafür aus, dass der homo humanus das volle
Risiko seines In-der-Welt-Seins begreift
und annimmt.

Die Frage nach der Relativität des Wertens

und ihrer Bedeutung für das, was wir
das Menschliche nennen, siedelte aus ganz
anderer Perspektive auch Graham Greene

in seiner durch Orson Wells legendär
gewordenen Filmprosa «Der dritte Mann» in
der unmittelbaren Nachkriegszeit an. Sein
durch den Verkauf von falschem Penicillin

sich bereichernder Anti-Held, Harry
Lime, stellt mit Blick vom Prater-Riesen-
rad lakonisch fest, dass die Menschenpunkte

«da unten» letztlich nichts wert
seien. Womit gesagt ist: Mitmenschlichkeit

ist oft eine Frage des Abstands oder
der Nähe zum anderen. Wie hautnah
empfinde ich das In-der-Welt-Sein des anderen?

Wie gleichgültig wird er mir durch
die Entfernung zu ihm?

Klinisch-sterile Ordnung im «Haus
des Seins»

Vielleicht aber erfährt der Humanismus
erst jetzt seine eigentliche Herausforderung.

Der Genomismus fasst Fuss. Und
mit ihm ein sich verselbstständigender
Automatismus von DNA-Analysen und
-Synthesen. Orwells Big Brother-System
würde erblassen vor den DNA-Datenbanken

für die isländische und estonische
Bevölkerung.

Wir leben in der Zeit der Brüche und
der künstlichen, simulierten Synthesen
des Zerbrochenen. Wir fühlen uns
befremdlich wohl in Gebäuden, in denen Altes

und Neues ineinander übergehen, von
mächtigen, lichtflutenden Glaskonstruktionen

überwölbt (Heideggers «Lichtung»
sieht sich ins Architektonische übersetzt);
und doch folgen unsere Blicke zumeist
mehr den Bruchlinien innerhalb dieser
architektonischen Komplexe, als dass

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 57



KULTUR VOM HUMANISMUS ZUM GENOMISMUS

sie die Gesamtkomposition erfassten.
Der Bruch in unserem Seinsverständnis
könnte tiefer nicht sein: Er klafft zwischen

Genotyp und Phänotyp, zwischen mittlerweile

manipulierbarer Erbsubstanz und
unserem gestylten Erscheinungsbild. Wir
scheinen, ohne zu sein. Und im «Haus
des Seins», für Heidegger die Sprache,
herrscht inzwischen klinisch-sterile
Ordnung. Auch hier ein eigenartiger Bruch —

nämlich zwischen der hochdifferenzier-
ten menschlichen Sprache, die freilich in
der eigentlichen Sprachpraxis fröhlicher
Selbstverkümmerung anheimfällt, und
dem reduktionistischen Letterismus des

Genoms.
Wir befinden uns in einer existentiellen

Schieflage, was unser Verhältnis zur
Definition des Humanen angeht: Das humanistische

Erbe ist in vielfachen Brechungen
durchaus verfügbar, aber die Frage nach
dem Humanen sieht sich immer mehr auf
das Problem der Versuche mit embryonalen

Menschenstammzellen und reproduktivem

Klonen verkürzt. Inzwischen lässt

sich tatsächlich fragen, ob es nicht <hu-

man> gegenüber einem Partner sei, der
keine Keimzellen bilden kann, wenn man
den Zellkern aus einer Körperzelle des

Partners entnimmt, diesen in eine
entkernte Eizelle einbringt in der Hoffnung,
dass daraus ein Embryo entstehe? Zeugt es

nicht von tiefer Menschlichkeit gegenüber
Eltern, wenn wir daran arbeiten, einen
genetisch identischen Menschen zu klonen,
um eine Kopie eines früh versterbenden
Kindes zu haben? Dann wäre zwar die Kultur

um schmerzvolle «Kindertotenlieder»
im Stile Rückerts und Mahlers ärmer, aber

um selige Elternpaare reicher. Erlangen
wir nicht klonend das ungeheuere Höchst-
mass von Humanität gegenüber Paaren,
die Kinder ohne geschlechtlichen Kontakt
zeugen wollen? Von gleichgeschlechtlichen
Paaren zu schweigen, denen der zeugende
Geschlechtsakt nun einmal - soll man
noch sagen natürlicherweise? — verwehrt ist.

Von unserer eigenen Neugier auf die

völlige Entschlüsselung des Betriebsgeheimnis'

«Leben» entweder enthusiasmiert
oder befremdet, fragen wir weitaus seltener

nach der Identität des geklonten
Lebensprodukts. Wie würde es um das

Bewusstsein eines Menschen bestellt sein, der

wusste, dass er sich einem Klonungspro-
zess verdankt? Wie würde er sein «Huma-

Darf das

Klonen noch

als Teil der

Evolution gelten,

oder ist die

Genforschung in

Wahrheit ein

Mittel dazu,

die biologische

Evolution zu

hintergehen?

num», seine Art des Menschseins
verstehen und empfinden?

Wir sind längst dabei, den Sinn für das

zu verlieren, was <natürlich> ist. Verhält es

sich nicht inzwischen so, dass wir längst
bereit sind, das für Natur zu halten, was
wie Natur aussieht? Am Anfang war das

industriell hergestellte Naturimitat, die
künstliche Pflanzenlandschaft in japanischen

Hotels oder gewissen Kaufhausabteilungen.

Am vorläufigen Ende steht das

künstlich erzeugte Leben der Flora. Das

enthusiastische Wort des jungen Goethe
abwandelnd, können wir inzwischen
ausrufen: Natur, wir haben dich umfangen
und durchdrungen und uns dabei ver-
künstlicht.

Verfügbarkeit über das Wissen oder
Verführbarkeit durch das Wissen?

Der ethisch bewusste Mensch zieht sich,
eher hilflos, entsetzt, entgeistert über das,

was menschenmöglich geworden ist, auf
das vermeintlich Unverfügbare (Jürgen
Habermas) oder Unerschliessbare (Botho
Strauss) zurück, verteidigt es mit emphatischen

Worten, will aber nicht wahrhaben,
dass beides geschichtsabhängige Begriffe
sind. Denn Tag für Tag wird ein Stück
bisheriger Unverfügbarkeit verfügbarer.

Das Ausmass und die Verfügbarkeit
unseres Wissens, seine jederzeitige Aufbereitung,

sie sind in der Geschichte beispiellos.

Nicht weniger beispiellos ist jedoch
auch die Hilflosigkeit, wenn es darum geht
zu begründen, weshalb wir dieses Wissen

nötig haben. Längst ist neben die Verfügbarkeit

über das Wissen die Verführbarkeit
durch Wissen geworden. Was den «humanen»

Einsatz des Wissens angeht, so

herrscht allgemeine Verwirrung. Darf
beispielsweise das Klonen noch als Teil der
Evolution gelten, oder ist die Genforschung

in Wahrheit ein Mittel dazu, die

biologische Evolution zu hintergehen?
Wenn es dabei um die Problematik des

Menschlichen geht, stellt sich die Frage,
ob dessen Symbiose mit dem Wissen im

Begriff ist, sich aufzulösen. Das Humane
und das Wissen scheinen zunehmend

getrennte Wege zu gehen; denn die Ver-

selbstständigung des Wissens im Bereich
der Artificial Intelligence widerruft gleichsam

die einstige Selbstermächtigung des

Menschen. Die künstliche Intelligenz be-

58 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR VOM HUMANISMUS ZUM GENOMISMUS

fähigt sich überdies mehr und mehr dazu,

ihrerseits künstliches Leben zu schaffen.

In eben jenen Bereichen der Techno-
Wissenschaften erkannte Jean-François
Lyotard den Ort des Inhumanen. Er
kritisierte diese Form des Inhumanen auch

deswegen, weil sich in ihr die rational-aufklärerische

Seite des Humanismus auf

perverse Art erfülle; denn die Aufklärung
habe stets auf rationale Lösungsmöglichkeiten

von tatsächlichen oder vermeintlichen

Problemen gesetzt. Das Beispiel der

sogenannten «Endlösung» im Hitlerismus
zeigte jedoch, wie mörderischer Irrationalismus

scheinrational, sogar mit
«wissenschaftlichem» Beistand organisiert werden
konnte. Daraus ableitbar ist dann zumindest

der Befund: Wirkliche Kultur- und
Zivilisationskrisen und damit schwer
wiegende Krisen des Humanen entstehen vor
allem dann, wenn Vernunft und Wahn,
Ethik und Perversion zu interagieren
beginnen, wenn das «Mass» (mit-)mensch-
lichen Selbstverständnisses ideologischem
Dogmatismus geopfert wird.

Während sich Lyotard mit dem tech-
nisch-szientistischen Inhumanismus
kritisch auseinandersetzte, nimmt die
amerikanische Wissenschaftlerin Donna Hara-
way gegenüber diesem Techno-Inhu-
manismus eine deutlich apologetischere
Haltung ein. Laut Haraway gebiert dieser
Inhumanismus sogar eine neue Spezies; sie

nennt sie Cyborgs. In der Manier des
Futurismus erliess sie bereits 1991 ein «Cyborg
Manifest», in dem sie diese Wesen als «Hybride

von Maschinen und Organismen»
definierte. Für Haraway ist der Cyborg der
Bewohner einer geschlechtsloser werdenden

Welt. Diese «neuen Menschen», die
Cyborgs, sind für Haraway jedoch keine
Zukunftswesen, sondern bereits Realitäten.

Sie sieht in der Medizintechnik und
ihrer Prothesentherapie den wichtigsten
Produzenten von Cyborgs. Zu fragen ist
demnach, ob und wie unser Organismus
und Gefühlshaushalt noch mit den uns
eingepflanzten Herzschrittmachern und
sonstigen Computerchips mithalten können.

Geschichtlich betrachtet, ist der Cyborg
freilich mit dem Maschinenwesen
verwandt, den ein bestimmter Teil der
(französischen) Aufklärung, der Materialismus
eines Hélvetius und LaMettrie propagierte.
Die Faszination mit der Marionette, etwa

Goethe begriff
menschliche

Würde als ein

beständiges

Ringen um Mass

und Wert.

bei Kleistund noch bei Rilke, verstand sich
durchaus als unmittelbare Ableitung von
diesen mechanischen Aufklärungswesen.
Man könnte nun argumentieren, dass der
Humanismus der Klassik mit eine Antwort
auf diese Cyborgs des 18. Jahrhunderts
gewesen war. La Mettries Maschinenwesen,
aber auch Kleists Marionetten hatten eines
nicht: Schicksal.

Die Abschaffung des Schicksals

Am Ende des 18. Jahrhunderts schrieben
idealistische Humanisten das Wort
«Schicksal» zumeist so: Schicksaal. Dem
Geschick wurde gleichsam ein
Entwicklungsraum zugebilligt, ein «Saal». Zu
diesem «Schicksaal» gehörte die schmerzliche
Einsicht in die (selbst-)zerstörerische
Natur des Menschen, dem Gegenstück zu
seiner geniehaften Selbstermächtigung.
Geschöpfe haben Schicksal, nicht die
Erfindung. Schöpfungsmythen, etwa jener des

Prometheus, gehören, wenn man so will,
zum Intérieur und Inventar des «Saales»,

der dem Geschick zugewiesen ist oder den
sich das Geschick geschaffen hat.

Wenn man heute nach der Motivation
fragt, die sich hinter der Genforschung
und dem Willen zum Klonen verbirgt und
sich nicht mit der landläufigen Antwort
begnügen möchte, die da lautet:
Entdeckerlust, Neugier, nichts weiter, dann
stösst man unweigerlich auf ein weitaus
fundamentaleres, hybrisches Anliegen: die

Abschaffung des Schicksals. Dem zum
Cyborg werdenden Menschen soll das

Schicksal genommen werden. Erbgut-
«Fehler» gilt es auszuschalten. Um eines

Tages die technische (Re-)Produzierbar-
keit des Lebens schicksallos bewerkstelligen

zu können, hat man den «Saal des

Geschicks» kostenaufwendig zu einem
Laboratorium umgebaut.

Der technischen Erfindung, darauf hat
George Steiner aufmerksam gemacht,
weicht unser einstiger Glaube an die göttliche

oder geniehafte Schöpfung. Und
unter Cyborgs darf sich denn der
eindimensionale Technokrat als König fühlen.

Stellt sich angesichts dieser
Verhältnisse nicht die Forderung nach einem

neuen Humanismus, der sich in der

Hauptsache an dieser einen Maxime orientiert:

Jeder Mensch hat das Recht auf sein

eigenes Schicksal.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 59



KULTUR

Anna Fattori,
geboren 1959 in Terni

(Italien), studierte
Germanistik und Anglistik

in Perugia, wo sie
1983 mit einer
abschliessenden Diplomarbeit

über Robert
Walser die "laurea»
erwarb. Daraufhin längerer

Aufenthalt in Zürich
als Bundesstipendiatin
an der Universität.
Doktorat (-dottorato di

ricerca») an der
Universität Pavia mit
Dissertation ('tesi di dottorato»)

über Jean Pauls
• Hesperus». Drei Jahre

tätig als Englischlehrerin

an einer Fachschule
in Umbrien; 1993-1994
Forschungsaufenthalt in

Zürich; 1994-1996
Lehrbeauftragte für
Deutsche Sprache und

Literatur an der Universität

Turin. 1996-2001
Assistentin (•ricercatrice»)

ab Wintersemester

2001/2002 ausser-
ord. Professorin für
Germanistik an der
Universität Roma »Tor

Vergata». Publikation
verschiedener Beiträge, vor
allem zu Robert Walser
und zur Schweizer
Literatur der Gegenwart.

* Robert Walser,
Aus dem Bleistiftgebiet.

Mikrogramme aus den

Jahren 1925-1933.
Bd. 5: Prosa. Bd. 6;

Gedichte und dramatische

Szenen,
herausgegeben von Bernhard
Echte. Entzifferung in

Zusammenarbeit mit
Werner Morlang,

Suhrkamp, Frankfurt
am Main 2000.

«Lass dein Denken einen Strom sein»:
Robert Walsers Mikrogramme*

Mit den seit langem erwarteten, im Herbst 2000 erschienenen Mikrogramm-
Bänden 5 und 6 liegt alles Entzifferbare aus Robert Walsers «Bleistiftgebiet» vor.
Wurden bisher auf ungefähr 1100 Druckseiten die Texte aus den 117
Kunstdruckblättern und aus den 157 Kalenderblatt-Hälften veröffentlicht, so

enthalten die vorliegenden abschliessenden Teile das Ergebnis der von Bernhard
Echte und Werner Morlang geleisteten Entzifferungsarbeit der sehr häufig ein-
millimeterkleinen Zeilen, die aufden übrigen, formatmässig heterogenen 252
Papieren des Konvoluts zu finden sind. Es handelt sich um Prosastücke, dramatische

Szenen und Gedichte, die zwischen 1925 und 1933 entstanden sind. Sie

stammen also aus der Berner Zeit und zum Teil aus den ersten Anstaltsjahren
(1929—1933), obwohl von den Texten, die Walser während seines Aufenthalts in
der Nervenheilklinik Waldau verfasste, nur ganz wenige erhalten sind. Über
diese und viele andere biographische Begebenheiten informiert der sachkundige
und reichhaltige kritische Apparat (Nachwort, editorischer Bericht,
Anmerkungen, Übersichtstabelle) von Bernhard Echte.

/hemenkreise dieser Texte
sind Spaziergänge, Theater- und
Kinobesuche, Nacherzählungen bzw. Kommentare

von hoch- oder trivialliterarischen
Büchern, Alltagsszenen, essayistische
Überlegungen zu Kunst und Literatur,
Anekdoten. Typisch für Walsers Spätprosa ist
bekanntlich die Vorliebe für die, jede
Norm ablehnende, anarchische Kleinform,
in der die kühnen assoziativen Sprünge
von einem Gegenstand zum nächsten

häufig nicht nur einen themenbezogenen,
sondern auch einen texttypologischen
Umschlag innerhalb ein und des gleichen
Prosastückes bedeuten. Doch gerade das

Ineinandergreifen der verschiedenen
Textsorten, die Verzahnung der erzählenden
mit den kommentierenden Partien, das

Oszillieren zwischen der Dynamik der
Geschichte/n und der Statik der Reflexion
machen den Reiz der Prosastücke aus. Der
Leser sieht sich mit dem Gedankenstrom
des Schreibenden konfrontiert. «Lass dein
Denken einen Strom sein. Sage nichts zu dir.
Jage nicht nach Gedanken, da sie unablässig
zu dir kommen», liest man in «Eine
feinfühlende, verwöhnte Städterin». In
vorliegenden Mikrogramm-Texten zeigt Walser
ohne geistige Hemmungen auf eine
feinfühlige und stilistisch beeindruckende
Weise, wie ihm die Gedanken kommen.

Die Darstellung dieses Stroms in
literarischer Form entbehrt jeglicher Gat-

tungs- und Textsortentrennung. Manche
Mikrogramm-Prosastücke schliessen mit
<lyrischen> Einschüben in Form eines
Gedichtes ab; in «Ich war dort insofern
prachtvoll» mündet das in der Prosa

angesprochene akustische bzw. musikalische
Element («Das Erlebte erschien mir wie eine

Symphonie, deren Komponist wohl kein
anderer war als ich») in den phonisch-rhythmischen

Gebilden eines durch Endreim
und interne Assonanz charakterisierten
Gedichtes aus: «Sie rang mit einem

tiefen!Weh, und inzwischen schliefenIder
See und die Allee».

Welt und Seelenleben

Der romantischen Tendenz zur Aufhebung
der Gattungsnormen entspricht auf
psychologisch-formaler Ebene die Neigung
zur alles umfassenden Wirklichkeitswahrnehmung.

Sprachlich tritt dies durch
Synästhesie und Anthropomorphisierung
zutage. Von diesen beiden Verfahrensweisen,

die Walser seit seinem Frühwerk — oft
in kombinierter Form - verwendet, macht
er in den Mikrogramm-Texten reichlich
Gebrauch: «Die Stimme besass etwas
Kugelrundes» («Zuversichtlichkeit ist etwas

60 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR ROBERT WALSER

f^£Z^L

Lisas Aufnahmegesuch
an die Herisauer Klinik-

Direktion.
Startschuss in die

Stille. Mit diesem Brief
an die Klinik-Direktion
in Herisau bat Walsers
Schwester Lisa um
Aufnahme ihres Bruders in

die Klinik. In der Heil-
und Pflegeanstalt Heri¬

sau schrieb Walser
nicht mehr. (Walser-

Archiv Zürich).
Photo: Walser-Archiv

Zürich

*?> /<r. A /fjg

v/XV. A^-^E^t^n^, &C<^. crCLZ^£ .iZj V*^€*~«s-i

^£c4U«.

/* fTfCtsL^ <y^t^L^-^SiLa^^-.S/ <lil#£.iilTt#* 3*
u£z~*.

hnU~ Z
^%/—k. Ad. *VSi&

ffjfi€^Q-*€--*~~«z--*£s- •&Zs*j,t%^%,

r"?..

2^^-C^£.
/Cerve.

<s^»l

*V~e>1
^'f:

«4
t^-*^«-»<—«_-

^ i**^ s -43U^? -^2^^_^u&^c^c^C^-
•q^Mu

<S-^-C-«^ -p»~,V/^^ ^- /Äf -^T^

i-c^-<-À&.
•Z ¦ <$ Û aJ!o sdf

-7•^ Z **f"^-*rft^--'H*— - *--*C-*Ä-'"^-^ fr«C—y r. /£
{y*is£*^~-*i

A/—c~^i

&2 &ùe«-%s c^Z^t^-c-t^,%y— y^-x-^%^--^^:?
&*** ~£~% *£*. ^7.

J~*

'^M^LY If-ty-^y^..•p£^j£^„ ^Z^-^öu-v^^Z»_J^_«

Prachtvolles»); «[Ich] sah bleiche Frühlingsblümchen

über ihr eigenes aus der Erde Her-
vorspriessen äugelig und glöckelig lächeln»
(«Sie war schön wie eine Sternennacht»);
«Rot lächelte mich mit frecher Schüchternheit

kokett an [...] Gelb lächelt selber, Blau
aber lächelt man an, weil es sich nicht
kennt» («Ich schaute mir den unbekannten

Soldaten) an»). Was aber in diesen

späten mikrographischen Texten den
Parallelismen zwischen der sinnlich
wahrnehmbaren Welt und dem Seelenleben
sein Gepräge gibt, ist die wesentliche
Rolle, welche die Literatur dabei spielt.
Walser meint, in Venedig sei jeder Kanal
ein Gedicht (Szene «Nonne. Casanova»);
ein Haus wird als «eine zu Architektur
gewordene Novelle» («Nachdem dieser
Messerstich») betrachtet; eine Allee gleicht

Das Oszillieren

zwischen der

Dynamik der

Geschichte(n)

und der Statik

der Reflexion

machen den Reiz

der Prosastücke

aus.

«einem Gedicht von Robert Walser» («Ich

war dort insofern prachtvoll»). Dadurch
wird der Realität jedes Konkrete, Dingbare
entnommen - sie wirkt abstrakt und
schöngeistig. Dieser Literarisierung der
Wirklichkeit entspricht eine Anthropo-
morphisierung des literarischen Textes,
dessen Einzelteile als Elemente, die zu
einem Lebewesen gehören, geschildert
werden. Walser meint, dass auf seinen
Seiten «die Zeilen atmen und die Silben

vergnügte Spaziergänger [sind]» («Ich
schreibe dir hier»), wobei die «Worte [...]
duften und blühen und [...] lebendig [...]
sind». Sogar sein Arbeitszimmer bekommt
menschliche Züge: «Mir ist, als lade mich
meine Stube mit einer Art von Gesicht ein,
mich wohl aufgehoben darin zu fühlen»
(«Meine Briefe freuen in einem fort»).

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 61



KULTUR ROBERT WALSER

Alles wird von einem durch die Literatur
bedingten und im Hinblick auf die Literatur

vibrierenden Bewusstsein rezipiert.
Diese durchliterarisierte
Wirklichkeitswahrnehmung ist für jene abstrakte und
doch lebhafte, weitabgewandte und doch
durch Hingabe an die Umwelt kreierte,
immaterielle und doch mit
Sinneseindrücken überfüllte, vergeistigte (atmosphere

of the mind) verantwortlich, die
einen guten Teil von Walsers Produktion

kennzeichnet. Kein weitabgewandter
Dichter ist gleichzeitig so weltzugewandt
und detailfreudig wie Walser. Es gehört zu
den Paradoxen seiner Dichtung, dass die

Hingabe an die Realität Voraussetzung für
die Zeit- und Raumentrücktheit seiner
Werke bildet. «Ich glaube», schreibt er
in «Gestern kam's scharenweise auf mich
zugeflogen», «das beste, schönste Buch sei

für mich jeweilen dasjenige, das mich aus
der Welt, worin ich als Körper lebe, herauszieht,

um mich im Geist, mit der Seele ganz
und gar in der Welt leben und atmen zu
lassen, die das Buch entstehen lässt». Kein
Zweifel, dass Walsers Bücher diese Forderung

erfüllen. Der Unterschied zwischen
seinen Werken und den (kanonischen),
worauf er sich bezieht, besteht darin, dass

er durch die «messa a nudo dei procedimenti

di costruzione letteraria»^, also die

Blossstellung der kompositorischen
Verfahrensweisen, zeigt, wie die Gedanken zu
ihm kommen und wie er Klang um Klang,
Wort um Wort, Satz um Satz seine Texte
konstruiert.

Aneignung traditioneller Formen

Manche kanonischen literarischen Formen
werden von Walser — schaut man auf die
Titel einiger Kompositionen - scheinbar
übernommen, aber doch auf eine sehr
absonderliche Weise. Dies ist der Fall bei
der Gedichtform des Sonetts, das der Bieler

Autor nicht selten in seiner dritten
lyrischen Phase (1925-1933) verwendet;
aber viel mehr als die äusseren Merkmale
dieser Form bleibt in Walsers Gedichten
nicht übrig. Hatte er im 1927 publizierten
«Sonett auf eine Venus von Tizian»
bezweckt, durch «Störungen im Sprachhaushalt»

der Komposition «Feierlichkeits- und
Hoheitskundgebungen in der Kunst»2 zu
ironisieren, so strebt er nun im 1928
verfassten Mikrogramm-Sonett «Besser ist's

Der Literarisierung

der Wirklichkeit

entspricht

eine Anthropo-

morphisierung

des literarischen

Textes, dessen

Einzelteile

als Elemente,

die zu einem

Lebewesen

gehören,

geschildert
werden.

1 Leonardo Tofi, II

racconto è nudo! Studi

su Robert Walser,

Napoli, ESI, 1995, Ein-

bandseite.

2 Werner Weber,

Robert Walser vor
Bildern I. Altar statt
Truhe, NZZ, Nr. 339

vom 23. Juli 1972.

für dich, wenn ich dich hasse» nach einer
noch kühneren Umgestaltung tradierter
herkömmlicher Sinnschemata, nämlich
nach einer — schon im Titel zutage tretenden

— desavouierenden in- und gehaltlichen

Umkehrung der Liebeslyrik petrar-
kischer Herkunft. Werden in der Produktion

des Petrarkisten Paul Fleming die
Liebe und die Geliebte in metaphysische
Dimensionen übersteigert, verliert der

wegen der Unerreichbarkeit der Frau
leidende Liebende jedes Gleichgewicht, ist

von der tragischen Einseitigkeit des

Gefühls die Rede, so ist der Ton bei Walser
weder klagend noch herzergreifend,
sondern pointiert-ironisch und spielerischlakonisch.

Zusammenhangslose, banale
Reime («Einst dichtete ein Dichter namens
Voss. IDich schöne sah ich hie und da zu
Ross»), die Erwähnung alltäglicher Gegenstände

und nichtssagender biographischer
Episoden («Zerbrach ich nicht vor Jahren
eine Tasse?/[...]/ Ich bin für dich nur einer

aus der Masse»), die Unbekümmertheit um
die Gegenseitigkeit der Liebe («lieb ich
eine unbekannte Blasse, Idie ich um keinen
Preis der Welt verlasse»), schliesslich und
allen voran die explizite begriffliche
Umkehrung der Liebe in Hass, all dies

macht aus dem Walserschen Gedicht eine

mit dichterischen Mitteln verwirklichte
Absage an dichterische Topoi. Eine in
mancher Hinsicht ähnliche, radikale

Umwertung tradierter Motive wird von
Shakespeare im bekannten 130. Sonett

praktiziert, in dem die Geliebte durch eine

mit konventionellen Ausdrücken
fortschreitende Aufzählung ihrer ästhetischen

Unzulänglichkeiten zum Gegenbild des

hochstilisierten Frauenideals der damaligen

Liebeslyrik wird: «My mistress' eyes are

nothing like the sun; I Coral is far more red

than her lips' red: IIf snow be white, why
then her breasts are dun». Von Verklärung
und Idealisierung ist hier keine Rede. Im
Gegenteil: die Geliebte wird vermenschlicht

und - buchstäblich — als ein
niedrigstehendes, gewöhnliches Wesen dargestellt:

«I grant I never saw a goddes go,

-IMy mistress, when she walks, treads on
the ground». Das von beiden Dichtern auf
die Spitze getriebene Spiel mit den Rezi-

pientenerwartungen wird von Walser
bewusst zum Objekt des Gedichtes gemacht:
«Ob ich vielleicht hier prasseIund prunke
mit der Sprache buntem Trossl[...]». Durch

62 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR ROBERT WALSER

die Thematisierung des sprachspielerischen

Moments setzt der Schweizer Autor
dem tiefsinnigen Ernst eines Paul Fleming
(vielleicht auch eines George oder Rilkei)
seine launige, witzige und vergnügte
Haltung entgegen. Noch befremdlicher wirkt
er in anderen Gedichten, z. B. in «Längst
schon hatte ihn der Gatte», wo er, an
Boccaccio und Stendhal anknüpfend, den

Stoff einer mittelalterlichen Legende
umarbeitet, wobei die Geschichte an sich

nur Anlass zu seiltänzerischen phonischen
Akrobatien mit Zahn- und Kehllauten ist:

«Längst schon hatte ihn der GatteIauf der
Latte. Schon die matteI Gattin! Dann der

mut'ge Blick /seines knappen, im Genick/
sass es diesem wie die Tücke I von verbrecherischem

Glücke. IHu und Ha und Hehaho!»,
H. A. F.). Mit dieser zwischen écriture

automatique und Manierismus oszillierenden

«zerhackten Schreibweise», die
versucht, in der Sprache selbst Stoffe zu
holen, «huschftj» Walser «von Prosastück

zu Prosastücklein» «als führe [er] in einem
Kahn lund [ihm] hab's das Fahren

angetan» («Dort, wo mich einstmals gute
Menschen sah'n»). Während dieses faszinierenden

«Führens» — des Schreibens selbst —,

das in einem durch «Tabak und Tee»

hervorgerufenen «Zustand der Hypnotisiert-
heit» («Von ihrem Vater») unternommen
wird, entbehrt Walsers Sprache zusehends

jeder Referenzialität sowie jeden mimetischen

Anspruchs auf illusionsbildende
Aussagekraft. Die Verse des Bieler Autors
benutzen, wie Werner Morlang richtig
erkennt, «den Reim als willkommene Gelegenheit,

die verbale Einbildungskraft von
semantischen Skrupeln zu befreien. Aus der

angeblichen Not des Reims gewinnt Walser
die Tugend einer verlässlichen Inspirationsquelle,

deren aleatorische Möglichkeiten er
bedenkenlos ausbeutet»0. Auf diese Weise
entstehen durch eine metasprachliche
Komponente charakterisierte, reflektierte
Zeilen, die Walsers «avantgardistische
Experimentierlust» dokumentieren4.

«Zu seinem eigenen Plaisir»

Die immer noch in der Forschung
auftretende Überzeugung, solche Avantgardismen

seien nur in der späten Produktion
zu finden, ist abwegig. Unsinn-Poesie z. B.

Durch die

Thematisierung

des

sprachspielerischen

Moments setzt

Walser dem

tiefsinnigen Ernst

eines Paul

Fleming, George

oder Rilke seine

launige, witzige

und vergnügte

Haltung

entgegen.

3 Werner Morlang,
Gelegenheits- oder

Verlegenheitslyrik?
Anmerkungen zu den späten

Gedichten Robert

Walsers, in Klaus-Michael

Hinz / Thomas

Horst (Hrsg.), Robert

Walser, Frankfurt am

Main, Suhrkamp, 1991,
S. 115-133, Zit. auf
S. 124.

4 Tamara Evans, Robert
Walsers Moderne,
Bern / Stuttgart,
Francke, 1989, S. 133.

5 Walter Benjamin,
Robert Walser, in

Katarina Kerr (Hrsg.),
Über Robert Walser.

Erster Band, Frankfurt
am Main, Suhrkamp
1978, S. 126-129, Zit.
auf S. 128.

kennzeichnet keineswegs nur den späten
Walser; im oben erwähnten, 1900 erschienenen

Aschenbrödel-Dramolett sind Stellen

zu verzeichnen, die mit den Nonsense

Rhymes der limericks von Edward Lear
verglichen werden könnten: «Erblickt nun
einen JunglingskopfI und ratet fleissig, wer
er ist; Ider Prinz, ganz sicher, ist er nicht. I
Sein Kopf vielleicht, auch der ist's nicht; I
denn eine Hälfte von dem KopfIkann doch

gewiss der Kopf nicht sein». Die Texte aus
dem Bleistiftgebiet in toto enthalten
zahlreiche begriffliche und formale Elemente,
die für die Kontinuität der Produktion des

Schweizer Autors und gegen die These des

Walser I (des Idyllikers der Zürcher,
Berliner und zum Teil Bieler Zeit) und des

Walsers II (des hoffnungslos mit
Sprachspielereien beschäftigten, entarteten Dichters

der Berner Jahre) sprechen. Mögen
solche Bezüge zwischen Früh- und
Spätwerk sowie weitere philologische Befunde
für Walser-Forscherinnen und -Forscher
besonders ergiebig sein, so sind viele
rekurrierende Themen, Motive, Eigenwilligkeiten

und <curiosa> zu erwähnen, die diese

von Walser «zu [seinem] eigenen Plaisir»
verfassten Texte zu einem einmaligen
Leseerlebnis für das breite Publikum
machen. Diskussionen um <trendige> Bücher
(«Eben sprang aus einem Verlagshaus ein
Buch heraus»); scheinbar naive, doch
weitsichtige Betrachtungen zu der Heimat
(«Vor zirka zweihunderttausend Jahren»);
Spottnamen für die literarischen Autoritäten

der Zeit («Diese Geschichte ist eine
eher drollige als schöne», «Weil ich als Lu-
stibus bekannt bin»); geistreiche szenische

Umarbeitungen bekannter Werke der
Literatur (Entwurf zu «Eine Gottfried-Keller-
Gestalt») und last but not least eine zarte
und suggestive venezianische Nacht (Szene
«Casanova. Nonne»), die nicht so unheimlich

wirkt, wie die Benjamin vorschwebende

venezianische Dunkelheit, aus der
nach dem Kritiker die Walserschen Figuren
stammen (man findet hier nicht die «dürftigen

Lampions der Hoffnung»^ von Benjamin,

sondern einen «venezianischen Lichter,

der verliebt und vergnügt scheint»). Dies
sind nur einige der zahlreichen Anregungen,
die die zwar anspruchsvolle Lektüre dieser
Texte für Walser-Liebhaberinnen zu einer
ausnehmend fesselnden werden lassen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 63



KULTUR

Stefana Sabin ist Chef-

redaktorin der
Kulturzeitschrift 'BüchNer»
und als Kritikerin tätig
für die NZZ und die FAZ.

Yossef Schwartz
ist Dozent für
Philosophie am Alma College
for Hebrew Culture in

Tel Aviv und hat bis zum

Sommer 2002 die

Martin-Buber-Stiftungs-

professur für jüdische
Religionsphilosophie an

der Johann-Wolfgang-
Goethe-Universität in
Frankfurt inne.

«Warum soll der
Richtung haben?»

ensch nur eine

Eine Ausstellung, ein Buch und eine Debatte um Leben und Werk des

Rabbiners und Religionsphilosophen Leo Baeck.

Als Lehrer an der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums, als Rabbiner,

als Theologe hat Leo Baeck über den jüdischen Glauben nachgedacht und immer
wieder den «gemeinsamen Grund» zwischen Christentum und Judentum betont.

L/ieser «gemeinsame Grund»
beruht auf einer Asymmetrie, denn die
universale Bedeutung und Bestimmung
der jüdischen Auserwähltheit, die sich

biblisch-protologisch im Schöpfungsbund
und teleologisch-eschatologisch in der

Einbeziehung aller Völker in den Bund
Gottes mit Israel ausdrücken, impliziert
keineswegs die Preisgabe der Sonderstellung

Israels. Zwar bezieht Leo Baeck das

Besondere der Auserwähltheit Israels und
der jüdischen Existenz auf die ganze
Menschheit und das Menschsein allgemein,
aber er lässt das eine nicht im anderen
aufgehen. Auch wenn er das biblisch
festgehaltene Verhältnis zwischen Gott und
Israel auf dasjenige zwischen Gott und
«dem Menschen» ausweitet, betont er —

ganz im Gegensatz zu Franz Rosenzweig —

nicht einen doppelten Bund, des Judentums

und des Christentums, mit Gott,
sondern den einen Bund der Schöpfung,
der sich in der Tora offenbart. Von seiner
Schrift «Das Wesen des Judentums»
(1905), die sich gegen Adolf von Harnacks
«Das Wesen des Christentums» und den

gelehrten Antisemitismus wendete, über
seine Bearbeitung dieses Werkes von 1922
und die «Evangelienrolle» von 1938, die

angesichts der Vernichtung der Thora-
Rollen in der Kristallnacht eine
Einführung in christliche Schriften bot - bis

hin zu der Studie «Dieses Volk» (1955), in
der die Hoffnung auf das messianische
Gottesreich mit der Teilnahme am
messianischen Leiden verbunden wird, hat Baeck
eine religionsphilosophische und ethische

Haltung formuliert und umformuliert, die
einem aufgeklärten Judentum Ausdruck
verlieh und für den zwischenreligiösen
Dialog im 20. Jahrhundert beispiellos
geblieben ist.

In Theresienstadt, jenem Lager, in dem
die jüdische Geisteselite von Europa für
einige Jahre konzentriert war, hielt er
Bibelstunden auf dem Dachboden. «Wir
sassen zusammengedrängt und hörten den

berühmten Berliner Rabbiner», schreibt
Ruth Klüger über ihre Begegnung mit Leo
Baeck, der der geistigen Trostlosigkeit und
der seelischen Verzweiflung trotzte, indem
er den Kindern «die Bibel im Geiste der

Aufklärung» nahe zu bringen versuchte.

Angesichts eines Lebens, das ebenso von
religiösem Ernst geprägt wie es von
pädagogischem Eifer getragen war, bekommt
diese Episode symbolische Bedeutung. Leo
Baeck war nicht nur «ein hochbegabter
Prediger», sodass sich Klüger noch viele
Jahrzehnte später an seine Worte erinnert,
sondern er stand gerade in jener Zeit für
eine messianische Hoffnung, die, wiewohl
philosophisch und mystisch verankert,
seine weltliche Haltung bestimmte.

Er war stets mit Wort und Tat um
Verständigung zwischen Christentum und
Judentum bemüht und sah in der
Verschränkung eines nationalen und universalen

Verständnisses des Judentums einen
zukunftsträchtigen Ansatz. Als Feldrabbiner

im Ersten Weltkrieg trug er zur
Anerkennung des jüdischen Kontingents in
der deutschen Armee bei — und ignorierte
(willentlich?) die antisemitischen

Strömungen. In den Zwanzigerjahren wurde
Baeck zu einer Integrationsfigur innerhalb
des deutschen Judentums. Gerade sein

konsequenter Versuch, zwischen den
verschiedenen theologischen und ideologischen

Strömungen des deutschen Judentums

zu vermitteln, prädestinierte ihn
zum jüdischen Repräsentanten auch in
den Jahren des Nazi-Regimes. Denn sein

theologischer Liberalismus - «Warum soll

64 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR LEO BAECK

der Mensch nur eine Richtung haben?»

lautete seine religionsphilosophische
Grundsatzfrage — implizierte die Toleranz
gegenüber anderen geistigen Richtungen des

Judentums jener Zeit und erlaubte ihm,
als Bindeglied für die in Auflösung begriffenen

deutschen Gemeinden zu handeln.
Als Präsident der «Reichsvertretung der

Juden in Deutschland» während des Dritten

Reichs, die der Gestapo als «Aufsichtsbehörde»

direkt unterstand, hielt er, der

längst international bekannt war, bis zu
seiner eigenen Deportation nach
Theresienstadt mit den Nazi-Behörden Verbindung

— allerdings nicht durch bedingungslose

Unterwerfung, sondern mit einem
Selbstbewusstsein, das ihm auch die Stärke

zu subversiven Predigten (die ihm auch
eine kurze Verhaftung einbrachten) und
zur permanenten seelsorgerischen Tätigkeit

gab. Noch im Lager nahm Baeck an
der jüdischen Selbstverwaltung teil und
versuchte, zum Beispiel durch Unterricht
der Kinder, der Trostlosigkeit der Verhältnisse

entgegenzuwirken. Schon in Berlin
soll er von der systematischen Ermordung
in den Vernichtungslagern gewusst, aber

aus der Überlegung, dass «in Erwartung
des Todes durch Vergasung zu leben nur noch

härter wäre», geschwiegen haben. «Nur die

Zukunft ist dunkel», hatte Baeck 1915
geschrieben, «die Pflicht ist klar!» Die Pflicht
bestand für ihn in der seelischen Betreuung

der in Gefahr geratenen Juden — und
in der Nutzung jeder Möglichkeit,
vielleicht doch noch das Überleben einiger zu
erreichen. Deshalb schlug er alle Angebote
ab, selbst in die Emigration zu gehen und
sich in Sicherheit zu bringen, denn er sah

es als seine Aufgabe an, solange als ihr
geistiger Führer in Deutschland zu bleiben,
wie es Juden in Deutschland gab. Diese

Haltung, wie ethisch verankert sie auch
sein mochte, brachte Baeck den Vorwurf
der Kollaboration ein: Die Illusion, durch
Mitarbeit mit den Nazi-Behörden die
Rettung der Juden zu erreichen, habe schliesslich

nur die Durchführung der Vernichtung

erleichtert, so Hannah Arendt und
Raul Hilberg.

Eine kaum bekannte Studie

Ob Baeck tatsächlich zur Linderung
jüdischer Not beigetragen hat oder doch
ein Instrument der NS-Propaganda ge-

Leo Baeck

(1873-1933)

In den Zwanzigerjahren

wurde

Baeck zu einer

Integrationsfigur
innerhalb

des deutschen

Judentums.

<¥

wesen ist, steht immer noch nicht ganz
fest. Um seine Rolle als jüdischer
Funktionsträger während des Naziregimes, vor
allem um die Schrift «Die Entwicklung der

Rechtsstellung der Juden in Europa»
entbrannte vor einigen Monaten im Umfeld
einer Ausstellung des Frankfurter
Jüdischen Museums zu Leben und Werk Leo
Baecks eine heftige Diskussion, die in
den deutschen Feuilletons schon als neuer
Historikerstreit ausgemacht wurde.

Von dieser Studie, die ausser Arnold
Paucker, seit über vierzig Jahren Direktor
des Londoner Leo-Baeck-Instituts, kaum
jemand kennt, gibt es drei Exemplare. Ein
Exemplar wurde im Nachlass Baeck
gefunden (versteckt hinter einem Schrank!)
und wird im New Yorker Institut
aufbewahrt: fünf maschinenschriftliche Bände
mit insgesamt 1245 Seiten. Band 1 bis 3

stellen «Die Entwicklung der Rechtsstellung

der Juden in Europa, vornehmlich in
Deutschland» von der Antike bis 1930
dar, Band 4 ist eine Übersicht über «Juden
und Judentum in den geistigen und
religiösen Strömungen des Altertums», Band
5 schliesslich ist eine Zusammenfassung.
Der jüngste Titel im Literaturverzeichnis
stammt von 1941, die jüdischen Autorennamen

sind mit einem «J» versehen, was

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 65



KULTUR LEO BAECK

den Vorgaben der Gestapo entspricht. Ein
zweites Exemplar wurde 1990 im Militärarchiv

in Prag entdeckt, und drei von den

fünf Bänden tauchten Ende 1956 auf, die
anderen zwei konnten nach einer mühseligen

Recherche erst jetzt wieder entdeckt
werden und befinden sich nun zusammen
mit dem Rest der Bibliothek der
Reichsvereinigung im Besitz des Jüdischen
Museums Frankfurt.

Die Baeck-Debatte entzündete sich gar
nicht am Inhalt der Studie, die nach wie

vor kaum jemand gelesen hat, sondern an
den Umständen ihrer Entstehung. Denn
Hermann Simon, Direktor der Stiftung
«Neue Synagoge Berlin-Centrum Judaicum»

hat für die Wanderausstellung zum
Leben und Werk Baecks und den
begleitenden Band eine Dokumentation
zusammengestellt, die nachvollziehbare Zweifel
an einer erzwungenen Kooperation Baecks

mit den Nazi-Behörden erlaubt. Schon

Anfang der Achtzigerjahre hatte Simon auf
dem Dachboden des ehemaligen jüdischen
Gemeindehauses in (Ost) Berlin in der

Oranienburgerstrasse Dokumente gefunden,

die darauf hinweisen, dass Baeck
«Die Entwicklung der Rechtsstellung der

Juden in Europa» auf Befehl des

Reichssicherheitshauptamtes, also der Gestapo,
verfasst hat und nicht, wie er in einem
Interview Anfang der Fünfzigerjahre
behauptete, im Auftrag der nationalkonservativen

Opposition — was auch Historiker
wie Hans Mommsen immer schon
angezweifelt haben. Auch der israelische
Historiker Avraham Barkai kann nicht umhin,
sich über Baecks eigene Darstellung zu
wundern, dass Anfang der Vierzigerjahre
der Auftrag für eine Schrift über die rechtliche

Lage der Juden von der
nationalkonservativen Opposition gekommen sein
soll, aber zugleich findet er auch die
Vorwürfe, Baeck hätte wissentlich mit den
Nazis kollaboriert, unhaltbar. Seinerseits
kritisierte der amerikanische Historiker
Herbert Strauss in einem Artikel in der

«Frankfurter Allgemeinen Zeitung» sowohl
die von Simon zusammengetragenen
Unterlagen als auch dessen Interpretation,
während Arnold Paucker die Dokumentation

für «vorzüglich» hält und die Fragen
an Baecks eigene Darstellung für berechtigt.

Unter Stichwörtern wie «Not des

Gewissens» rechtfertigt Barkai Baecks
problematisches Verhalten: Während eines vom

Ob Baeck

tatsächlich zur

Linderung

jüdischer Not

beigetragen hat

oder doch ein

Instrument der

NS-Propaganda

gewesen ist,

steht immer noch

nicht ganz fest.

Jüdischen Museum Frankfurt organisierten

«LernTags» über die «Kontroverse um
Leo Baecks in der NS-Zeit», betonte Barkai,

dass «in den neuen Funden nicht genug
für einen Historikerstreit steckt».

Aber diese Funde sind, wie Thomas

Sparr, der frühere Cheflektor des

Jüdischen Verlags und jetziger Lektor im
Siebler Verlag, in der Wochenzeitung Die
«ZEIT» findet, «brisant», weil darin die

Rolle der Gestapo bei der Zusammenstellung

der Baeckschen Schrift deutlich wird.
Am 12. März 1942 «ersucht» Sturmbandführer

Friedrich Suhr «um Vorlage der
Arbeit in drei Monaten», und derselbe
Suhr verbietet am 30. September, dass

«Stücke der Arbeit, Abschriften oder Auszüge
im Besitz von Privatpersonen bleiben». Eine
Abschrift durfte bei den Behördenakten
der «Reichsvereinigung der Juden in
Deutschland» verbleiben, und am 7.
Oktober 1942 erklärte Suhr, dass die Arbeit
Dritten gegenüber nicht «erwähnt werden»

darf. Ende September 1942 war wohl
die umfangreiche Schrift fertig, wenige
Wochen später wurden die Mitarbeiter
von Baeck, Leopold Lucas und Hilde Ot-
tenheimer, nach Auschwitz deportiert und
ermordet. Baeck selbst wurde am 27.
Januar 1943 nach Theresienstadt deportiert.
Trotz des ausdrücklichen Verbots hatte
Baeck eine Abschrift seiner Arbeit
aufbewahrt.

Diese grossangelegte historische
Darstellung der Juden sei, so Paucker,
«wissenschaftlich heute überholt». Baeck muss sie

so wichtig gewesen sein, dass er sie unter
Risiken aufbewahrte und auch nach dem

Krieg nicht verschweigen wollte - und
sie kann tatsächlich als Beweis jüdischer
Gelehrsamkeit gelten. Die Aktennotizen
belegen, dass am 5. März 1952 an Baeck

der Befehl erging, ein Gutachten über die

«Geschichte der Juden in Europa bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts» zu erstellen -
so kann man vielleicht diese Schrift als

«geistige Zwangsarbeit» bezeichnen, wie
Fritz Backhaus in der «Frankfurter
Rundschau» schreibt. Arnold Paucker versuchte
— vergeblich — schon im Frühherbst die

Debatte zu beenden, indem er in der

«Frankfurter Allgemeinen Zeitung» schrieb,
dass es an «der vorzüglichen» Dokumentation

von Hermann Simon «nichts zu
rütteln» gäbe und zugleich meinte: «Den

wirklichen Tatbestand werden wir wohl nie

66 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR LEO BAECK

gänzlich erfahren. Die ganze Wahrheit hat
Baeck damals nicht preisgegeben. Aber wer

von uns hat das Recht, ihn zu schmähen?»

Baeck selbst äusserte sich zu den schon

früh gegen ihn vorgetragenen Vorwürfen
der Kollaboration nicht. Nach dem Krieg,
in der Londoner Emigration, wirkte er bei

der «World Union for Progressive Judaism»

mit und blieb eine der bedeutendsten
Gestalten der liberalen jüdischen Theologie

und eine weltweit respektierte
Integrationsfigur. Zur Möglichkeit jüdischen
Lebens in Deutschland nach der Shoah scheint
sein besorgter Blick auf dem Porträt von
Ludwig Meidner Skepsis auszudrücken.

Leo Baecks Leben, von seiner Kindheit
in Lissa (Posen) und der Ausbildung in
den Rabbinerseminaren von Breslau und
Berlin und der Promotion bei Wilhelm
Dilthey über seine Tätigkeit als Feldrabbiner

im Ersten Weltkrieg und seine Arbeit
in verschiedenen jüdischen Organisationen

in den Zwanzigerjähren bis hin zu
seiner problematischen Pflichterfüllung
während des Dritten Reichs und in
Theresienstadt sowie sein Denken, von seinem
frühen Neokantianismus über seine

Hinwendung zum Irrationalismus Yehouda

Halevis und seine dementsprechend neue
Einstellung zur jüdischen Mystik bis zum
späten Messianismus werden in einem
Band dokumentiert, der anlässlich der
Frankfurter Ausstellung erschienen ist.

Im sozialgeschichtlichen Kontext wird
die Figur Baecks als exemplarisch für die
letzte Generation des Deutsch-Judentums

Baeck selbst

äusserte sich

zu den schon

früh gegen ihn

vorgetragenen

Vorwürfen der

Kollaboration

nicht.

Leo Baeck, 1873-1956,
Aus dem Stamme von

Rabbinern. Herausgegeben

von Georg
Heuberger und Fritz Backhaus.

Jüdischer Verlag
im Suhrkamp Verlag,
Frankfurt 2001,
271 Seiten, 38 Euro.

präsentiert, für die Generation also, die
das Ende des wilhelminischen Reichs und
die Weimarer Republik erlebt hat und der
nationalsozialistischen Verfolgung zum
Opfer gefallen ist. Mit mehr als 400 Photos

und Dokumente rekapituliert die
Ausstellung Baecks geistigen und öffentlichen
Lebensweg ebenso wie sein privates Leben
— Ehe, Kinder, Freundschaften; die wenigen

Memorabilia - ein Gebetsriemen, eine
Brille mit Etui, eine Geldbörse aus grünem
Leder, ein Chanukkaleuchter, zwei Bücher
aus seiner umfangreichen Bibliothek -
suggerieren die Zerstörung des Alltagslebens

und verleihen der sonst eher nüchtern

gehaltenen Darstellung eine pathetische

Note. In einer Sequenz aus dem NS-
Propagandafilm von 1944 «Der Führer
schenkt den Juden eine Stadt» ist Baeck
bei einer Sitzung des «Ältestenrats» in
Theresienstadt zu sehen — das einzige
Filmdokument von ihm aus dieser Zeit.
Dazu geben Tonaufnahmen - Passagen aus

Interviews und Gesprächen - einen
Eindruck von Baecks Eigenschaften als geduldiger

Diskutant und Disputant und von
seiner Überzeugungskraft als Prediger;
schliesslich stammte Leo Baeck aus einer
Familie, die über mehrere Generationen
hinweg Gelehrte und Rabbiner
hervorgebracht hatte. So heissen denn auch die

Ausstellung im Jüdischen Museum Frankfurt,

die bis zum Frühjahr 2002 im
Stadtmuseum München zu sehen sein wird, und
der aus diesem Anlass erschienene Band:
«Aus dem Stamme von Rabbinern».

Das Problem des originellen Genies auf jedem intellektuellen Gebiet nach einem

bestimmten Datum (ein Datum, auf das sich schon zwei Leute nicht einigen können)

liegt immer in den anscheinend gegensätzlichen Prinzipien von Kontinuität und

Diskontinuität.

aus: Harold Bloom, Kabbala. Poesie und Kritik
Stroemfeld / Nexus, Basel 1997

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 67



KULTUR

Ralf Altenhof.
Dr. phil., geboren 1964,
studierte von 1985 bis

1990 Politikwissenschaft

und Soziologie an

der Universität Trier.
Er schreibt für zahlreiche

wissenschaftliche
Zeitschriften, Tagesund

Wochenzeitungen
sowie Rundfunkanstalten;

Altstipendiat der
Friedrich-Naumann-Stiftung;

seit 1993
Politikwissenschaftler an der
Technischen Universität
Chemnitz sowie
Redaktionsassistent bei Jahrbuch

Extremismus und

Demokratie: letzte
Buchveröffentlichung:

Das wiedervereinigte
Deutschland. Zwischenbilanz

und Perspektiven,
Droste Verlag, Düsseldorf

1995 (Mitherausgeber

und Beiträge).

Krokodilstränen eines einäugigen Kritikers
Gert-Joachim Glaessner über die Bundesrepublik und die DDR

Wer heutzutage über «Deutschland» spricht und die letzte Dekade in den Mittelpunkt

stellt, der meint ob der kaum abzuweisenden Dominanz gemeinhin den

westlichen Teil. Das gilt erst recht, sofern die Perspektive um die vorangegangenen
40 Jahre erweitert wird und von «Demokratie und Politik in Deutschland» die
Rede ist. Gleichwohl, die Studie, die diesen Titel trägt, behandelt nicht
ausschliesslich die Bundesrepublik, sondern bezieht die DDR ein. Selbst wenn dies in
erster Linie darin begründet sein sollte, dass der zweite deutsche Staat bis 1989

zum Forschungsschwerpunkt von Gert-Joachim Glaessner gehörte, ist das

inzwischen eine grosse Ausnahme und gewiss aufder Habenseite zu verbuchen.

KJlert-Joachim Glaessner hat
seine Arbeit in vier Kapitel gegliedert. Sie

wird eingerahmt von Ausführungen über
das geteilte und das vereinte Deutschland.
Dazwischen finden sich Betrachtungen zur
Bundesrepublik, die fast die Hälfte des

Textes einnehmen, sowie zur DDR. Der
Verfasser verbindet die historische
Darstellung mit der Analyse der politischen
Systeme. Während die DDR unter «Krisen
und gescheiterte Konsolidierung» rangiert,
heisst es von der Bundesrepublik, sie habe

sich durch «Stabilität und Kontinuität»
ausgewiesen. Zu Recht führt Glaessner die
vierzigjährige Existenz zweier deutscher
Staaten auf den Ost-West-Konflikt
zurück. Als sich die internationale Konstellation

änderte, kam auch Bewegung in die
deutsche Frage.

Doch zunächst standen Ost- und
Westdeutschland einander unversöhnlich
gegenüber, nicht nur wegen der äusseren

Bedingungen. Der Berliner Politikwissenschaftler

listet mit der Rechts-, Sozial- und
Bundesstaatlichkeit, der Republik und
Demokratie die obersten Verfassungsgrundsätze

der Bundesrepublik auf — so

wie sie in vielen Arbeiten in Anlehnung an
Art. 20 des Grundgesetzes Erwähnung
finden. Darüber hinaus benennt er als sechstes

Leitprinzip den partiellen
Souveränitätsverzicht. «Dies war das historisch Neue.

Aus der von aussen oktroyierten, wurde im
Verlaufder Entwicklung eine innengeleitete
Beschränkung der Souveränität, welche die
durch das internationale System vorgegebenen

Handlungsrestriktionen als Strukturmerkmal

der Verfassungsordnung akzeptierte.»

Dagegen gestaltete sich die Lage in der

DDR ganz anders. Weder die sowjetische
Besatzungsmacht noch die SED konnten
jemals mit der Zustimmung der Bürger
rechnen. Souveränitätsbeschränkungen
basierten stets auf Zwang. Zwischen
Verfassungstheorie und -Wirklichkeit klaffte
eine riesige Lücke.

In der Bundesrepublik existiert zwar
auch keine Deckungsgleichheit, aber der

Reibungsverlust bewegt sich im üblichen
Rahmen demokratischer Verfassungsstaaten.

Die Demokratie der Bundesrepublik
wird von Glaessner entsprechend gewürdigt.

Der Autor erläutert u.a. die Wertordnung,

auf der das Grundgesetz basiert,
arbeitet die Grundzüge des Regierungssystems

heraus, wobei ihm der Hinweis auf
die Gewaltenverschränkung (statt der
missverständlichen Gewaltenteilung) besonders

wichtig erscheint, und bezieht die
intermediären Instanzen (von den Parteien
bis zu den Interessenverbänden) in die

Analyse ein. Das DDR-Kapitel ist dagegen
stärker historisch angelegt. Im ersten Teil
beschreibt der Verfasser die Entwicklungslinien

des SED-Regimes über 40 Jahre

hinweg, indes der zweite Teil sich den
revolutionären Ereignissen 1989/90 widmet.

So werden dem Leser auf fast 650 eng
bedruckten Seiten reichhaltige Informationen

dargeboten. Und doch ist das positive

Urteil zu relativieren. Denn Glaess-

ners Abhandlung erscheint mitunter
geradezu tendenziös, etwa hinsichtlich des

politischen Extremismus in der
Bundesrepublik. Es gibt zwar einen Abschnitt

68 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



KULTUR BUNDESREPUBLIK UND DDR

über «Rechtsradikale und rechtsextreme
Parteien», aber einen Gliederungspunkt zu

entsprechenden Vereinigungen im linken
politischen Spektrum sucht man vergebens.
Dafür werden neben CDU, CSU, SPD,
FDP und den Grünen «KPD und DKP»

porträtiert — als handle es sich um
unterschiedslos demokratische Parteien. Während

mithin «rechts» der antidemokratische,

extremistische Charakter Beachtung
findet, geschieht dies «links» nicht einmal
in Ansätzen. Der Begriff «Linksextremismus»

spielt gar keine Rolle. Dem Leser

wird so der Eindruck vermittelt,
ausschliesslich der Rechtsextremismus sei

eine Gefahr für die Demokratie. «Aus

heutiger Sicht», heisst es denn auch folgerichtig,
«scheint sich eine besondere Behandlung

der KPD und ihrer faktischen Nachfolgerin,
der DKP, zu erübrigen. » Wen wundert es da

noch - zumal «aus heutiger Sicht» —, dass

die PDS in diesem Zusammenhang
überhaupt keiner Erwähnung wert zu sein
scheint?

Ungleiche Massstäbe sind nahezu durchgängig

zu beklagen. Einerseits konstatiert
Glaessner für die Fünfzigerjahre zu Recht
ein Übergewicht des Antikommunismus
(wiewohl es eine «Reduktion des Antito-
talitarismus auf den Antikommunismus»
nicht gegeben hat). Andererseits wird der
Wandel in Richtung eines stärkeren
Antifaschismus - infolge der Verschiebung des

politischen Koordinatensystems nach
links seit Ende der Sechzigerjahre — gänzlich

ausgeblendet. Dass in den Fünfzigerjahren

zum Teil mit Kanonen auf Spatzen
geschossen wurde, ist schwerlich von der
Hand zu weisen. Freilich moniert der
Autor so etwas nur, wenn Linksextremisten

betroffen sind. Das erweist sich nicht
zuletzt an den beiden Parteiverboten in
der Geschichte der Bundesrepublik: 1952
der rechtsextremistischen Sozialistischen
Reichspartei (SRP) und 1956 der KPD.
«Problematische Folgewirkungen» zeitigte
Glaessner zufolge lediglich das Letztere,
was wiederum «die verbotene KPD und die
DDR propagandistisch nutzen» konnten -
Krokodilstränen eines einäugigen Kritikers.

Dabei ist Glaessner ein gebranntes
Kind. Er war innerhalb der DDR-Forschung

ein Vertreter des so genannten
systemimmanenten Ansatzes, der das SED-
Regime vornehmlich am Selbstverständnis

Wenige Monate

vor dem Fall der

Mauer warf

Glaessner seinen

Kontrahenten vor,

sie zeichneten

ein «Zerrbild"

der DDR. Dieser

Vorwurf traf

damals eher ihn

selbst.

Gert-Joachim Glaessner,
Demokratie und Politik
in Deutschland. Leske +

Budrich, Opladen 1999,
647 Seiten, 25 Euro.

mass - und so den diktatorischen Charakter

des zweiten deutschen Staates weitgehend

verkannte. Wenige Monate vor dem
Fall der Mauer warf Glaessner seinen
Kontrahenten vor, sie zeichneten ein «Zerrbild»

der DDR. Dieser Vorwurf traf
damals eher ihn selbst. Doch wie sieht es

heute aus? In der Tat ist ein Wandel
festzustellen, weil Widersprüche zwischen

Ideologie und Praxis herausgearbeitet werden,

mithin die Herrschaftsrealität stärker
zum Ausdruck kommt. Aber so ganz dürfte
Glaessner von der DDR noch nicht
Abschied genommen haben: Mit etwas mehr
Reformeifer auf Seiten der SED hätte der
Sozialismus im zweiten deutschen Staat
eine Chance gehabt. Man liest gar von
«Jahren einer einzigartigen Dynamik der

gesellschaftlichen und politischen Entwicklung»,

dass kaum jemand annehmen dürfte,
hier sei von einer kommunistischen Diktatur

die Rede. Dies gilt ebenso für den
Stellenwert, den der Verfasser der Staatssicherheit

zukommen lässt, die im ausführlichen
Inhaltsverzeichnis überhaupt nicht und im
gesamten Text lediglich an zwei Stellen
auftaucht.

Schliesslich ist die Argumentation
alles andere als widerspruchsfrei, etwa
wenn eine Strukturreform des politischen

Systems nach der Wiedervereinigung

in Abrede gestellt, der Vereinigungs-
prozess als Erweiterung Deutschlands
wahrgenommen, jedoch gleichzeitig eine

«Neukonstituierung der Bundesrepublik»
infolge der deutschen Einheit konstatiert
wird.

Zu den inhaltlichen Defiziten (nur am
Rande: trotz des repräsentativen Charakters

ist das Amt des Bundespräsidenten
nicht so unbedeutend, dass es unter ferner
liefen rangieren muss) gesellen sich

sprachliche Schnitzer (wie «Erdrutschsieg»
— schiefer kann eine Metapher kaum sein)
und strukturelle Mängel: Der rote Faden

geht mitunter verloren, Wiederholungen
nehmen überhand, und die konzeptionelle
Gestaltung der Kapitel (zum Beispiel wird
der europäische Integrationsprozess seit
dem Maastricht-Vertrag im Kapitel über
das geteilte Deutschland behandelt) lässt
bisweilen zu wünschen übrig. Aus diesem
Werk hätte ein profundes Lehrbuch werden

können. Die Chance wurde vertan.
Schade. Und das sind wahrlich keine
Krokodilstränen.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 69


	Kultur

