
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 3-4

Artikel: Lamas auf den Ramblas : ein Besuch bei dem tibetischen Mönch
Palden Gyatso, der 33 Jahre lang in chinesischen Gefängnissen sass

Autor: Leube, Michael G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REPORTAGE

Michael G. Leube,

1971 in Innsbruck
geboren, studierte an der

University of California
in Berkeley Anthropologie

und Religionswissenschaft.

Weitere Studien

in Wien, Magister 1999
in Ethnologie und

Humanbiologie. Von

1995-1999 Freier
Mitarbeiter bei der 'Wiener

Zeitung>; u.a.
Feldforschung in der Lago

Attitlan Region in Guatemala.

Er lebt seit 1999
in Madrid und unterrichtet

Soziologie,
Demographie und Anthropologie

an der St. Louis
Universität Madrid Campus.

Arbeit an einer
Dissertation und

selbstständiger Schriftsteller.
Veröffentlichung mehrerer

Studien.

Lamas auf den Ramblas
Ein Besuch bei dem tibetischen Mönch Palden Gyatso, der 33 Jahre

lang in chinesischen Gefängnissen sass.

«Was ist das Schlimmste, was Ihnen von den chinesischen Besatzungstruppen
zugefügt wurde?» fragte ich etwas direkt. Ganz ruhig griffsich der tibetische
Mönch an den Mund, nahm seine künstlichen Zähne heraus und erzählte
mir, wie ihm die Chinesen einen elektrischen Schlagstock in den Mund
gestossen und ihn derart unter Strom gesetzt hätten, dass sämtliche
Zahnwurzeln abgestorben seien. Palden Gyatso drehte die Zunge nach oben und

zeigte mir die tiefen Narben an der Unterseite. Ich sass einfach nur schockiert
da und schämte mich für meine grobe Fragenstellung. «Das Schlimmste aber

war», übertrug der Übersetzer aus dem Tibetischen, «dass die Chinesen mich

fast um mein Mitgefühl für sie gebracht haben.» Dann steckte der alte Mann
sein Gebiss schweigend wieder in den Mund, lächelte und wartete aufdie
nächste Frage. Ich wusste aber bei Gott nicht, was ich nach so einer Aussage
noch fragen sollte. Er hatte die bewundernswerte Haltung der Tibeter als «die

Kraft der Religion» zusammengefasst.

1 Ich, Palden Gyatso,
Mönch aus Tibet, Lübbe,

Bergisch-Gladbach
2000. Euro 10.50

L/iese Szene spielte sich vor
einem Jahr in Dharamsala, Indien, der
Exilheimat des Gott-Königs Dalai Lama
und seines Staates ab. Der 68-jährige Palden

Gyatso sass in purpurroter Kutte vor
mir, seine wie aus Stein gemeisselten Züge
verwandelten sich langsam wieder zu
einem fast jugendlichen Lächeln. Seine

Augen durchbohrten mich, und seine
Präsenz füllte das Zimmer. Über ihm hing
ein grosses Seidenbild, ein sogenanntes
thangka von Geshiring, dem Buddha des

Mitgefühls.
Ein paar Tage zuvor war ich die kleine

Strasse oberhalb der Residenz des Dalai
Lamas in Dharamsala entlang gegangen.
Es war ein wunderschöner Oktobertag,
links, tief unter mir, dehnte sich Indien
aus, und rechts ragte das Gebirge des

Himalajas in einen tiefblauen Himmel. Ich
war in Gedanken verloren und innerlich
aufgewühlt, denn ich hatte gerade die letzten

Seiten der Autobiographie des tibetischen

Mönchs Palden Gyatso mit dem Titel

«Fire under the Snow» (Deutsch: «Ich,
Palden Gyatso, Mönch aus Tibet»1) gele¬

sen. Dieses Buch ist brutale Wirklichkeit
und lebensechte Leidenschaft; es ist voller
Liebe, aber auf keinen Fall Balsam für die
Seele. Ich schaute auf, und ein alter Mann,
der aussah wie ein archetypischer Weiser

aus dem fernen Osten, kam mir entgegen.
Durch seine Finger glitten die mala, Kernchen

seiner Gebetskette, eines nach dem
anderen. Schnell verglich ich das Bild auf
dem Umschlag des Buches mit dem
Gesicht, das gerade an mir vorbeihuschte. Es

war dasselbe. Sofort lief ich dem kleinen
Mann nach und signalisierte, mit Buch
und Kugelschreiber winkend, mein Interesse

an einem Autogramm. Er lächelte,
setzte sich auf eine kleine Bank und
begann, langsam und vorsichtig eine

Widmung in Tibetisch zu schreiben. Dann
nahm er lange meine Hand, lächelte
wieder und ging langsam weiter. Ich blieb
sitzen und schaute vom Strassenrand den

Affen beim Klettern zu. Vorbestimmtheit
und ein Hauch von Spiritualität hatten
sich in mein Staunen gemischt.

Ich unterrichtete zu dieser Zeit Englisch
für tibetische Flüchtlinge an der «Yon Ling

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 35



REPORTAGE TIBET

Gyatso hatte

den Mut und

die List, die

Instrumente, mit

denen er

gefoltert wurde,

in die Freiheit zu

schmuggeln.

School», wo ich auch einen Tibeter
kennenlernte, der mir seine Hilfe beim
Übersetzen meines geplanten Interviews
angeboten hatte. Mit ihm ging ich dann
gemeinsam den Hügel hinunter zum Haus

von Palden Gyatso, der mir tatsächlich ein
langes Interview gewährte.

Auch heute noch frage ich mich, wie es

denn Palden Gyatso überhaupt möglich
ist, nach seinem Martyrium noch lächeln
zu können. Von chinesischen Soldaten
und Gefängniswärtern mit Ketten und
Stahlstangen geschlagen, an Händen und
Füssen gefesselt, angespuckt, getreten und
in allen anderen vorstellbaren Formen
erniedrigt, hatte er zusehen müssen, wie
seine Nation zerstört, seine Religion
verboten wurde und viele seiner Freunde sich
das Leben genommen hatten. Aber als er
nun in Safran und Purpur vor mir sass,
hörte er kaum auf zu lächeln. Er hatte 33
Jahre — mehr als ich lebe - im Gefängnis
verbracht. Weshalb? Weil er sich geweigert
hatte, Mao Tsetung's Anweisungen zu
folgen, seine Religiosität aufzugeben und
sein Land zu verleugnen. Nicht nur seine
Flucht über den Himalaja nach Nepal
und Nordindien macht seine persönliche
Geschichte so bemerkenswert. Es gibt
Tausende von Tibetern, die heute ebenso in
Dharamsala oder anderen Flüchtlingslagern

der Welt leben müssen. Gyatso aber
hatte den Mut und die List, die Instrumente,

mit denen er gefoltert wurde, in
die Freiheit zu schmuggeln. Erst durch ihn
wurden der ganzen Welt diese Hand, Fuss-
und Daumenschellen, gezahnte und gebogene

Messer, Schlagstöcke und elektrischen

Schockpistolen mit einer Kapazität
von bis zu 70000 Volt gezeigt. Dass die
Chinesen seit 1950 Tibet besetzen und die
Menschenrechtskonvention permanent
verletzen, ist mittlerweile bekannt.

«Und was wäre mit einem Boykott
Chinas?», fragte ich Gyatso.

«Mächtige Staaten werden immer mit
China Geschäfte machen, und der Boykott
aufder Konsumebene würde nur die falschen
Leute treffen. Die Durchsetzung der
Menschenrechte böte den besseren Zugang.» Er
fügte hinzu, welch grosse Hilfe insbesondere

Amnesty International ihm und Tibet
geboten hätte. Mich frustrierte Gyatsos
Gleichmut ein wenig, und ich bohrte weiter.

«Gibt es denn gar nichts, was der Dalai
Lama noch unternehmen könnte?» Mit

einem kurzen Blick auf das Bild, das ihn
gemeinsam mit dem Dalai Lama nach der
Flucht in Dharamsala zeigt, überlegte er
sich die Antwort.

«Er macht alles, was in seiner Macht
steht, indem er die Tibeter und andere Menschen

zu einem seelischen Gleichgewicht zu
führen versucht. Wir stecken alle in einem

spirituellen Vakuum.»

Die Solidarität mit dem unterdrückten
Tibet beschränkt sich im Westen meist auf
ausgebleichte Kleber am Auto oder im
Abbrennen von Räucherstäbchen. Trotzdem
reist der Dalai Lama unermüdlich durch
die Welt und lässt in Seminaren und
Vorträgen auch nie eine Gelegenheit aus, über
die Situation in seinem Land zu sprechen.
Allerdings benützen er oder Palden Gyatso
chinesische Kabel und Mikrophone, und
die Zuhörer — auch die echten Sympathisanten

- tragen oft Schuhe oder Kleidung,
die in China hergestellt sind. China ist
überall. Gyatso hofft, dass die Zahl derer,
die den Tibet unterstützen, allmählich
zunimmt, sodass der Handel mit China
unpopulär wird und Tibet einen grösseren
Freiraum erhält. Es ist eine kleine
Hoffnung, aber auch nicht kleiner als die, die
ihm aus dem Gefängnis geholfen hatte.

«Sind Sie optimistisch?» fragte ich ihn,
und zu meiner grossen Überraschung
antwortete er mit einem entschlossenen «Ja!»

Er sagte, dass viele Länder wie Tibet eine
Stimme in der Welt gefunden hätten und
dass es im allgemeinen weniger Kriege
gebe. Er glaube auch, dass Dharma (die
Buddhistische Weltordnung) nach Westen
tendiere und dies eine Hoffnung für den
Weltfrieden darstelle.

Ein Jahr nach diesem Gespräch sieht die
Welt leider viel furchterregender aus als je
zuvor. Aber die Tragödie des 11. September

2001 ist nur deshalb so entsetzlich,
weil sie so schnell und vor aller Augen
geschehen ist. Die Zahl der Toten und das

Ausmass der Zerstörungen sind im Tibet
wesentlich grösser.

In den tibetanischen Grundschulen wird
fast ausschliesslich Chinesisch unterrichtet,

und den Kindern erlaubt man nur sehr

wenig Kontakt mit der Tradition und der

Kultur ihres Landes. Die wenigen verbliebenen

Klöster werden dauernd überwacht,
Mönche und Nonnen werden gezwungen,
den Dalai Lama zu leugnen, und das

Bauen von religiösen Gebäuden ist ohne

36 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



REPORTAGE

spezielle Erlaubnis untersagt. Der berüchtigtste

Fall religiöser Unterdrückung war
Chinas eigenmächtige Abwandlung der
Wahlkriterien zur Wiedergeburt des Pan-
chen Lama, des zweithöchsten Würdenträgers

des tibetischen Buddhismus. Der für
die eigentliche Auswahl verantwortliche
tibetische Mönch wurde verurteilt und
eingesperrt, und buddhistische Autoritäten

wurden gezwungen, die tibetische,

TIBET

vom Dalai Lama anerkannte Auswahl zu
missachten. Der kleine Gedhun Chökyi
Nyima verschwand kurz nach seiner Auser-
lesung als elfter Panchen Lama und steckt
heute als jüngster politischer Sträfling im
Gefängnis. Tibet wird mit chinesischen
Einwanderern überflutet, die Geburtenkontrolle

wird forciert, und ganze tibetische

Siedlungen wurden schon vor langer
Zeit zerstört. All dies hat Tibet im Kern

K lis

;Éftfe

Kr

1 iWTt •rf-'

*
^^^^aß

Mönche und

Nonnen werden

gezwungen, den

Dalai Lama zu

leugnen, und

das Bauen von

religiösen

Gebäuden ist
ohne spezielle

Erlaubnis

untersagt.

Palden Gyatso
© Michael G. Leube

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 37



REPORTAGE TIBET

Die Solidarität

mit dem

unterdrückten Tibet

beschränkt sich

im Westen

meist auf

ausgebleichte

Kleber am Auto

oder im

Abbrennen von

Räucherstäbchen.

getroffen, und trotzdem sind selbst nach
einem halben Jahrhundert der Nationalstolz

und die Identität inner- und ausserhalb

des Landes ungebrochen.
Ich traf den Mönch in der Casa del

Tibet mit dessen Leiter Thubten Wangchen,
der für mich übersetzen sollte. Palden

Gyatso erkannte mich und begrüsste mich
mit seinem gewinnenden Lächeln. Auf
dem Tisch lag die amerikanische «Time»-

Ausgabe mit Präsident Bush und der
amerikanischen Flagge auf dem Titelbild. Unter

dem Eindruck der schrecklichen Ereignisse

von New York fragte ich ihn ganz
generell nach der buddhistischen Einstellung
zum Terrorismus.

«Ich glaubte noch nie, dass Terrorismus
auch nur irgendetwas ändern könne, nur Dialoge

und Verhandlungen können dies», meinte
Gyatso. «Wenn die Amerikaner zurückschlagen,

werden so viele Unschuldige sterben.»

Gyatso begann nun über Karma, die
Philosophie von Ursache und Wirkung zu
sprechen. In Sanskrit bedeutet das Wort Karma
buchstäblich «Aktion». Jede Aktion des

Körpers, der Sprache und des Geistes führt dabei

zu einem ganz bestimmten Resultat
sowohl in der phänomenologischen Welt, als

auch der Innenwelt des Bewusstseins. Wie
eine subtile Welle breitet sich jede Tat in
der Welt aus und hinterlässt auch Spuren
in unserem Geistesstrom. So ist jeder Augenblick

durch Karma determiniert, und demnach

würde dieser kausal-deterministische
Ansatz auch meinen gegenwärtigen Besuch
bei Palden Gyatso in Barcelona erklären.

Die Lehre des Karma ist aber ganz etwas
anderes als das monotheistische Schicksal.
Die islamischen Fundamentalisten glaubten

sehr wohl an das Schicksal, als sie an
jenem Morgen auf die WTC-Türme
zusteuerten. Mit der ihm eigenen, unbewegten

Miene, die ich schon aus Dharamsala
kannte, fuhr Gyatso fort: «Natürlich hatten

die Leute in den Türmen keine direkte
Schuld, und trotzdem wurden sie in dieser

Frühe von dem Flugzeug getroffen. Aus der
Sicht des Buddhismus hatten die Terroristen
ein solches Ausmass schlechten Karmas
angesammelt, dass sie sich selbst und Tausende

andere töteten. Aber Vergeltung häuft nur
noch mehr negatives Karma an.» Er senkte
seine Augen, schliesst sie und schüttelt

ganz leicht den Kopf.
Wir können diese Konzepte auch in eine

mehr weltliche Sprache übersetzen. Die

Terrormaschinen vom 11. September
kamen zwar aus dem heiteren Himmel, waren

aber von lang angesammeltem,
schäumendem Hass und fehlgesteuertem
religiösem Eifer gelenkt. Für die Buddhisten
bedeuten diese Ereignisse der Reifung und
der Eruption ungeahnte Mengen schlechten

Karmas; für uns ist es vielleicht die
Akkumulation von Milliarden negativer
Gedanken. Die Terroranschläge waren grausam,

unmoralisch und unverzeihlich, der
Keim des Hasses wurde aber schon vor
langem im Nahen Osten gesät. Das wurde er
leider auch bei den Indianern Nord- und
Südamerikas, den Urenkeln der Sklaven,
den Einwohnern von Hiroshima und den
Menschen in Ruanda. Und trotzdem geht
es hier aber nicht um Recht und Unrecht,
sondern um ein endloses Hin und Her von
Gewalt und Missbrauch.

«Was bringt das Töten von noch mehr
Menschen?» fragte Gyatso traurig und gab
sich selbst die Antwort: «Nichts! Gewalt

bringt immer mehr Gewalt. Nur Mitgefühl
und Gewaltlosigkeit führen aus dem Teufelskreis.

»

Ob aus Egoismus (um «besser»

wiedergeboren zu werden), aus Altruismus (zum
Wohlergehen aller Lebewesen) oder aus
beiden Gründen, antworten Buddhisten
nie mit Gewalt auf Gewalt, weder in der

jüngeren Geschichte, als das Taliban-Regime

die grandiosen Buddhastatuen in
Afghanistan dem Boden gleichmachen liess,
noch als die Chinesen 1950 Tibet gewaltsam

annektierten. Im Fall Tibets ist dies

geradezu unglaublich, wenn man die
geschätzten 1,2 Millionen Menschen
bedenkt, die in den ersten zehn Jahren der

Besetzung ums Leben kamen. Mindestens
weitere 100 000 konnten nur durch Flucht
ins Exil überleben. Eine Frage drängte sich

mir auf:
«Hat denn Tibet auch eine karmische

Verbindung mit der Invasion und der Brutalität,

die das Land und seine Leute dort
erleiden müssen; mit dem Geno- und Ethno-
zid, der dort vor unseren Augen ausgeübt
wird?», fragte ich.

«Natürlich! Tibet hat schlechtes Karma
abzuzahlen, aber kollektives Karma ist sehr

schwer zu erforschen», erwiderte Gyatso,
ohne auch nur eine Sekunde zu zögern.
Auch er habe wegen Karma im Gefängnis
gesessen, weshalb wisse er nicht, man
sollte aber nicht vergessen, dass er schliess-

38 SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4



REPORTAGE TIBET

lieh doch überlebt habe, um jetzt den
Tibetern in Form von internationaler
Aufklärung helfen zu können.

Am 25. August 1992 wurde Gyatso endlich

freigelassen. Mit insgesamt 33 Jahren
Haft war er länger eingesperrt als alle
anderen überlebenden Tibeter. Kurz danach,

Anfang September 1992, machte er sich

mit der Hilfe von Freunden auf die Flucht
aus Tibet, zuerst per Geländewagen bis zur
Grenze und dann zu Fuss über die Himalajas

nach Nepal. Von dort ging es nach

New Delhi und weiter bis nach Dharamsala,

wo sein Lebenstraum, den Dalai Lama

zu treffen, erfüllt wurde. 1995 reiste Gyatso
nach Genf zur U.N.-Kommission für
Menschenrechte, um dort anhand seiner
persönlichen Geschichte und den Folterinstrumenten

Zeugnis abzulegen. Kurz danach

setzte er ein Denkmal in der Form eines

langen Fussmarsches in den französischen
und Schweizer Alpen. Neunundvierzig Tage

lang ging er von Lyon bis Genf und
berichtete über die Lage in seiner Heimat.
Ein Jahr danach, 1996, organisierte Gyatso

sogar einen 300-Meilen-Marsch von dem
Chinesischen Konsulat in Washington D.C.
bis zum U.N.-Gebäude in New York City.

Der kulturelle Austausch funktioniert
auch umgekehrt: Heute kann jeder mit
einem chinesischen Visum, mit viel Geld
und als Teil einer organisierten Tour nach
Tibet einreisen. Dieses Land, seit eh und je
die Verkörperung des Shangri-La-Mythos,
eines Reiches der Harmonie und des

Friedens, ist heute für alle offen. Tausende

Tramper, aber auch Luxuspensionäre,
kommen per Flugzeug oder Jeep jedes Jahr
in das «Land des Schnees» und spazieren in
der Hauptstadt Lhasa herum, dort, wo der
Dalai Lama sofort eingesperrt oder
erschossen würde.

«Was halten Sie von diesem Tourismus?»

fragte ich und Gyatso meinte, dass tatsäch¬

lich nur wenige aus echtem Interesse nach
Tibet kämen, die Mehrzahl meist nur, um
sich mit Souvenirs schmücken zu können.
Bedauerlich sei auch, dass alle Visumzahlungen

direkt an die Chinesen gingen.
Ausserdem würden die Touristen oft Probleme

für die Einheimischen der TAR
(Tibetan Autonomous Region) oder der vier
anderen chinesischen Provinzen bringen.
Denn die Menschen dieser Gebiete, wo
bereits der Besitz eines Bildes von Dalai
Lama strafbar ist, hätten fast überhaupt
keinen Kontakt mit der Aussenwelt.

Nach dem Interview in der Casa del Tibet

wurde ich zu einem Streifzug durch
Barcelona eingeladen, und so fand ich
mich bald mit zwei tibetischen Mönchen
auf Las Ramblas. Wie vor einem Jahr in
Dharamsala war es wieder Herbst und ein
ebenso schöner Tag. Unter mir breitete
sich diesmal aber nur Asphalt aus, und in
den Himmel ragte die riesige Columbus-
statue, die nach Amerika weist.
Halbwüchsige Mopedfahrer grölten und korrekt

gekleidete Businessmänner sahen uns
aus der Peripherie misstrauisch an, die
Videokameras der Touristen schwenkten

von Attraktionen wie Feuerspeier und
Saxophonspielern auf die zwei Mönche.

«Mein Publikum hier in Spanien war
immer gross und die Fragen intelligent»,
erzählte mir Gyatso beim Gehen, «Spanien
ist dem tibetischen Buddhismus gegenüber

aufkeinen Fall indifferent. Ganz im Gegenteil!

Mein Buch <Fire under the Snow> wurde
auch ins Kastillanische übersetzt.»

Eine geradezu groteske Situation, hier
in der Mitte der pulsierenden Stadt, so

weit entfernt von den stillen Höhen des

Himalaja, in einem schicken Schuhgeschäft

meinem lächelnden Freund in Purpur

beim Einkauf zu helfen. Aber nach

Gyatsos Lehre hat mich ja Karma in diese

Lage gebracht.

Tausende kommen

per Flugzeug

oder Jeep jedes

Jahr in das «Land

des Schnees»,

wo der Dalai

Lama sofort

eingesperrt
würde.

Obwohl von einem Kind nicht erwartet wurde, dass es noch das ganze Wissen besass, das

es sich in seiner früheren Existenz erworben hatte, sollte es doch wenigstens eine fragmentarische

Erinnerung an sein vorangegangenes Leben haben. Alle Äusserungen des Kindes

wurden nach Spuren solcher Erinnerungen durchforscht.

aus: Isabel Hilton, Die Suche nach dem Panchen Lama. Auf den Spuren eines

verschwundenen Kindes, CH. Beck, München 2002.

SCHWEIZER MONATSHEFTE 82. JAHR HEFT 3/4 39


	Lamas auf den Ramblas : ein Besuch bei dem tibetischen Mönch Palden Gyatso, der 33 Jahre lang in chinesischen Gefängnissen sass

