
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 82 (2002)

Heft: 12-1

Artikel: "Lesen ist Brückenschlagen"

Autor: Schimmel, Annemarie / Schönborn, Felizitas von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-166650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-166650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTERVIEW

Annemarie Schimmel
wurde 1922 in Erfurt

geboren und erlernte die

arabische Sprache
bereits mit 15 Jahren.

Nach einem Studium der

Arabistik und
Islamwissenschaft promovierte
sie in Berlin und habilitierte

sich 1946. 1954
wurde sie als Professorin

für
Religionsgeschichte an die
Islamisch-Theologische

Fakultät der Universität
Ankara berufen. 1967

folgte sie einem Ruf an

die Harvard-University in

Cambridge (USA), wo sie
25 Jahre den Lehrstuhl
für indo-islamische Kultur

innehatte. 1995
erhielt sie den Friedenspreis

des Deutschen
Buchhandels.

«Leben ist Brückenschlagen»
Die Orientalistin Annemarie Schimmel im Gespräch mit Felizitas von

Schönborn

Fe,'elizitas von Schönborn:
Frau Professor Schimmel, wird der Westen

von der Welt des Islams wirklich in so

ausschliesslich feindlicher Weise wahrgenommen,

wie es Osama bin Laden uns glauben
machen will?

Annemarie Schimmel: Durch die ständig
sich wiederholenden Fernsehbilder von
Muslimen, die über den Westen
aufgebracht sind, ist wohl ein solches Klischee
entstanden. Doch auch wenn sich die
islamische Welt dem Westen - besonders
durch die vielen technischen Errungenschaften

— unterlegen fühlen mag, so gibt
es doch viele fromme Muslime, die mit
der modernen Welt zurechtkommen und
wichtige wissenschaftliche Beiträge leisten.
Sowohl die Welt des Islams als auch der
Westen sollten sich um eine genauere
Kenntnis voneinander bemühen. Das halte
ich für den besten Weg, um Feindbilder
auf beiden Seiten abzubauen. Viele
Vorstellungen, die wir mit dem Islam verbinden,

sind oft eher machtpolitisch motiviert

als religiös verankert. Wir müssen

unser Augenmerk aber auch darauf richten,

dass unsere Werte von den anderen

richtig verstanden werden.
Es gibt in den USA eine grosse Anzahl von

muslimischen Professoren, die an verschiedenen

Universitäten unterrichten und
forschen. Halten Sie es für wahrscheinlich, dass

eine Erneuerung des Islams von diesen Kreisen

ausgehen könnte?

Die muslimischen Professoren in Harvard

und anderswo können viel zur
Regeneration des Islams beitragen. Sie sind
Beispiele dafür, dass auch fromme Muslime
wissenschaftliche Beiträge leisten können.
Ich denke an den pakistanischen Physiker
Abdus Salam, dem man 1979 den Nobelpreis

für Physik verliehen hat. Salam hat
einmal gesagt, er habe seine Gedanken aus

dem Glauben an die absolute Einheit
Gottes heraus entwickelt. Dieses Gottesbild

widerspiegle sich in der Einheitsstruktur

des Universums. Das finde ich
wunderschön.

Gibt es ein spezifisch islamisches Rezept

für eine gelungene Anpassung der Muslime
an die moderne Welt?

Iqbal hat es wohl am schönsten
ausgedrückt: Man soll den Koran lesen, als ob er
in diesem Moment für einen selbst offenbart

worden sei. Das heisst, der Koran
kann zu jeder Zeit neu interpretiert werden.

Allerdings liegt hier das grosse Problem

zwischen den Modernisten und den

Traditionalisten, die neue Interpretationen
des Heiligen Buches grundsätzlich

ablehnen. Doch ich meine, man sollte sich
nicht über Äusserlichkeiten aufregen, wie
die Länge des Bartes oder der Fingernägel,
sondern sich auf den Geist des Korans
besinnen. Nicht nur nach der Meinung meiner

muslimischen deutschen Freunde ist
das der einzig richtige Weg. Auch viele
meiner muslimischen Freunde in der Türkei,

in Pakistan und auch im Iran leben
den Islam auf diese Weise.

Aber es gibt viele Muslime, die einen

abgrundtiefen Hass gegen die USA hegen.
Woher stammt diese starke Abneigung?

Nun, das ist eine Folge der Politik. Man
hat gesehen, dass die USA bei all ihren
sonstigen Tugenden immer versuchten,
sich als einzige legitime Weltmacht zu
profilieren und ständig die Seiten wechselten.
Zuerst haben sie den Schah gestärkt, dann
haben sie ihn zu Gunsten von Ayatollah
Khomeini fallen lassen. Als Khomeini
ihnen nicht mehr passte, haben sie Saddam
Hussein bewaffnet, um ihn, als auch er zu
mächtig wurde, zu bombardieren. So ist es

nach der Methode weitergegangen: Der
Mohr hat seine Schuldigkeit getan, der

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81.181. JAHR HEFT 12/1 53



INTERVIEW ISLAM

Mohr kann gehen. Diese Politik der USA,
ihre Schützlinge erst zu stützen und dann
fallen zu lassen, war sehr ungeschickt. Mit
den Taliban und Osama bin Laden war es

nicht anders; bin Laden soll ja vom FBI
ausgebildet worden sein.

Stimmt es, dass der Anführer von Al-
Qafda («Die Basis») und die wahhabitische

Gruppe, die ihn umgibt, viel weniger vom
Islam verstehen, als sie vorgeben?

Ja, denn sie gehen von einem völlig
primitiven Autoritätsglauben aus. Für die
Paschtunen stellt Arabisch eine
Fremdsprache dar, die sie kaum beherrschen. Daher

haben sie den Koran wahrscheinlich
auswendig gelernt und Schlagworte, die
ihnen passten, herausgenommen. Aber
von der langen Tradition des Islams wissen
sie nur wenig.

Wie beurteilen Sie aus der Sicht des

Korans den Aufruf der sogenannten Djihadisten

zu Selbstmord und Märtyrertod?
Selbstmord ist ebenso wie Mord verboten.

Im Koran steht ausdrücklich: Einen
Menschen zu töten, ist gleichbedeutend
damit, die ganze Menschheit zu töten.
Und wer einem Menschen zum Leben
verhilft, der hat der ganzen Menschheit zum
Leben verholfen. Der Märtyrertod auf dem

Wege Gottes ist allerdings erwünscht: Wer
im Krieg für die Sache des Islams fällt,
kommt sofort ins Paradies. Märtyrer dürfen

nicht gewaschen werden, damit bei der

Bestattung noch Blut am Körper klebt.
Aber Selbstmord ist grundsätzlich
verboten. Daher haben die Gelehrten einander

widersprechende Meinungen, ob der
Selbstmord eines Märtyrers, der ihn ins
Paradies führen soll, überhaupt legitim ist.

Kann man aus der Sicht eines gläubigen
Muslims den ursprünglich in Arabisch
verfassten Koran überhaupt in andere Sprachen
übersetzen?

Nach der Tradition sind Übersetzungen
nur eine Annäherung. Sie enthalten nicht
die ganze Heiligkeit des Wortes. Daher
werden die Gebetssuren stets auf Arabisch
rezitiert. Aber auch vom Reichtum der
arabischen Sprache her gesehen, wird nur ein
Bruchteil des ursprünglichen Sinnes
wiedergegeben. Friedrich Rücken hat in seiner
«Weisheit der Brahmanen» richtig
geschrieben, es sei zwar möglich, die Bibel zu
übersetzen, aber der Redeschmuck des

Korans bleibe unübersetzbar. Leider kann der
einfache Muslim deshalb den Koran in der

Der

mittelalterliche Kalif

hatte keine

dem Papst

vergleichbare

Stellung,

sondern war,

wie jeder Muslim,

den

Rechtsgelehrten

zum Gehorsam

verpflichtet.

Sowohl die

Welt des

Islams als auch

der Westen

sollten sich um

eine genauere

Kenntnis

voneinander

bemühen.

Regel nicht selbst lesen, aber er spürt seine

baraka, seine Segenskraft.
Es gibt verschiedene theologische Schulen,

die sich in der Auslegung des Korans sehr

voneinander unterscheiden. Kann man da

überhaupt von dem Islam sprechen?

Der eine Islam ist durch das

Glaubensbekenntnis, den absoluten Monotheismus
und den Glauben an die abschliessende
Rolle des Propheten Mohammed
gekennzeichnet. Aber auf kulturellem Gebiet gibt
es grosse Unterschiede. Ein Muslim in
Nigeria sieht die Dinge sicher anders als ein
Muslim in Indonesien. Oft vergisst man,
dass mehr als die Hälfte der Muslime im
indisch-indonesischen Raum leben.
Sunniten, Schiiten und Ismaelis sind genauso
weit von einander entfernt, wie zum
Beispiel katholische Bauern in Spanien von
unitarischen Bankiers in Amerika. In der
im Islam so wichtigen Welt der Poesie

sieht es allerdings anders aus: Da gibt es

trotz der kulturellen Unterschiede grosse
Ähnlichkeiten, sowohl in der Ausdrucksweise

als auch in der Struktur.
Im Islam hat ja nie eine Trennung von

Kirche und Staat stattgefunden. Wie stellt
man sich den idealen islamischen Staat vor?

Gott ist der oberste Gesetzgeber. Der
mittelalterliche Kalif hatte keine dem Papst

vergleichbare Stellung, sondern war, wie
jeder Muslim, den Rechtsgelehrten zum
Gehorsam verpflichtet. Merkwürdigerweise
hat das islamische Recht in seiner gesamten
Geschichte den islamischen Staat niemals

genau definiert. Man ist nie über Ansätze

hinausgekommen. Das macht es heute so

schwierig.
Klingt bei Samuel P. Huntingtons häufig

zitierter Konfrontation zwischen den Kulturen

nicht auch die Vorstellung mit, der Islam
habe sich seinen Weg allein durch «Feuer

und Schwert» gebahnt?
Ja, aber dieses Bild ist einseitig. Es ist

richtig, dass die islamische Eroberung im
Mittelalter durch die Militärmacht erfolgt
ist. Aber denken Sie an Indien, an
Zentralasien, China oder Afrika. Dort sind die

Bekehrungen bestimmt nicht den Kriegern,

sondern den Mystikern zu verdanken.

Sie haben einfache Formen des Islams

gepredigt und dadurch viele Gläubige
gewonnen. Besonders in Indien haben die
Sufiklöster — mit ihren offenen Küchen für
jedermann — alle Schranken zwischen den
Kasten aufgehoben. Das hat die Leute

54 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81.181. JAHR HEFT 12/1



INTERVIEW ISLAM

sicher mehr angezogen, als wenn Heere mit
«Feuer und Schwert» auf sie eingestürmt
wären. In Afrika waren es meist Stoffhändler,

die den Islam verbreitet haben. Die
kriegerischen Auseinandersetzungen haben

bei der Islamisierung bei weitem nicht die

Rolle gespielt, wie das oft behauptet wird.
Wie ist in diesem Zusammenhang der

Begriffdes «Heiligen Krieges» zu verstehen?

Das Wort vom «Heiligen Krieg» gibt es

im Islam nicht, es wurde von den christlichen

Kreuzzugsfrommen geprägt. Viele
Muslime haben mir gesagt, dass kein Krieg
heilig ist. Djihäd bedeutet zunächst

Anstrengung und Kampf auf dem Weg zu
Gott.

Also eher eine Selbstüberwindung oder
eine Art Selbstläuterung?

Ja, das wäre eine vertiefte und die
vergeistigte Form des Djihäd. Aber es heisst
eben: Streben auf dem Wege Gottes; und
das kann der äussere Kampf sein, damit
das Gute in der Welt die Oberhand
gewinnt, und es kann der innere Kampf sein,
damit das Gute in der Seele des Menschen

siegt und das Böse überwunden wird. Das
haben auch die Mystiker immer wieder
betont.

Oft werden Befürchtungen laut, der Islam

befinde sich aufdem Vormarsch. Fusst der

sogenannte «Fundamentalismus» aber nicht viel
eher aufeiner Abwehrhaltung, die sich gegen
alle westlichen Einflüsse abschirmen möchte?

Wenn man sagt, der Islam sei im
Vormarsch, bezieht sich das wohl auf die
zunehmenden Bekehrungen. Sowohl in
Europa als auch in Amerika gibt es eine wachsende

Zahl von Konvertiten, die aus
verschiedenen Gründen zum Islam
übertreten. Ich glaube, weil der Islam die
Erbsünde, die Kreuzigung und Auferstehung
nicht kennt, wirkt er oft anziehend auf
modern denkende Menschen. Es bleibt für
den Muslim unbegreiflich, dass Gott
seinen Sohn für die Sünden der Menschen
geopfert haben soll. Darin besteht wohl
der grösste Unterschied zwischen
Christentum und Islam.

Es stimmt, dass sich der Fundamentalist
gegenüber der modernen Welt abkapselt.
Man zieht sich auf einen gereinigten,
puritanischen Islam zurück und will alle
westlichen Einflüsse abwehren. Oft provozieren

auch Bilder von Gewalt und Sex in
unseren Medien in fundamentalistischen
Kreisen eine Überreaktion. Ausserdem

Annemarie Schimmel
© Adolf Clemens,
Münster

kann auch Arbeitslosigkeit und Armut
zum Nährboden für den Fundamentalismus

werden. Aus dem Islam wird ein
Heilmittel für alles und jedes gemacht. Das ist
eine Tendenz, die viel mehr machtpolitisch

als religiös ausgerichtet ist.
Im Hochmittelalter galt der Islam als

tolerante Religion. Warum hat sich das
verändert?

Wenn man schwach wird, dann wird
man leicht intolerant. Nur wenige Muslime

haben es verstanden, sich mit der
veränderten Welt wirklich auseinander zu
setzen. Heute ist vieles verboten, was im
Mittelalter noch erlaubt war. Ein Beispiel:
War es einst noch möglich, den Propheten
mit offenem Gesicht abzubilden, so wurde

V'V

er später nur noch verschleiert gezeigt.
Heute darf man oft nicht einmal mehr
einen Schatten von Mohammed sehen. In
Pakistan und Ägypten wurden Bücher
gebannt, weil sie klassische Miniaturen aus
dem 14. Jahrhundert enthielten, auf denen
das Gesicht des Propheten dargestellt ist.
Leider kommt das häufig vor. Diese

Verengung des religiösen und praktischen
Lebens finde ich sehr traurig.

In welcher Weise sollte man zum Beispiel
auf Iran Einfluss nehmen, damit wieder

offene und liberale Kräfte die Oberhand

gewinnen?
Längerfristig gesehen, halte ich den

Dialog für den besten Weg. «Leben ist
Brückenschlagen», heisst es in einem
Gedicht von Gottfried Benn. Das könnte fast
das Motto meines Lebens sein. Eine
Revolutionärin bin ich nie gewesen. Ich glaube

SCHWEIZER MONATSHEFTE 81.181. JAHR HEFT 12/1 55



INTERVIEW ISLAM

Felizitas Gräfin von Schönborn ist als Journalistin
für verschiedene Zeitungen und Rundfunkanstalten

an der Uno in Genf akkreditiert.
Neben anderen Beiträgen hat sie sich auf
Hintergrundgespräche spezialisiert und Interviews
mit über siebzig bekannten Persönlichkeiten
aus dem Bereich Politik, Wirtschaft, Kultur
und Religion geführt. Im nächsten Frühjahr
erscheint ihr Buch Annemarie Schimmel, «Spiegelung

des Islam». Die Grande Dame der Orientalistik

im Gespräch mit Felizitas von Schönborn
bei edition q. Ausserdem ist sie Verfasserin der
Bücher: Peter Ustinov, «Ich glaube an den Ernst
des Lachens», Fischer Taschenbuch,
Frankfurt/Main 2000, «Dalai Lama, Mitgefühl und
Weisheit», edition q Frühjahr 2002, sowie «Astrid

Lindgren, Das Paradies der Kinder», edition q
Herbst 2001, sowie Eugen Drewermann, «Rebell

oder Prophet» und eines Porträts über

Margarete Mitscherlich. In ihrer Gesprächsreihe
«Wegzeichen-Talk im Tak» im Theater in
Liechtenstein waren bisherige Gäste von Felizitas

von Schönborn: Sir Peter Ustinov, Maximilian
Schell, Eveline Hasler, alt Bundespräsident
Adolf Ogi und Wei Jingsheng.

an die Wirkungskraft der kleinen Schritte.
Auch als Orientalistin weiss ich, dass man
auf diesem Weg sehr viel erreichen kann.
Grosse Veränderungen brauchen ihre Zeit.
Vor einigen Jahren bin ich seit langer Zeit
erstmals wieder im Iran gewesen. Dabei
konnte ich feststellen, dass vor allem die
liberalen Kräfte an den Universitäten
danach hungern, mit dem Westen ins

Gespräch zu kommen.
Gibt es im Iran heute noch mystische

Strömungen?

Ich weiss, dass viele Intellektuelle im
Iran die Tradition der mystischen Dichtung

fortführen. Darunter finden sich

Autoren, die wegen ihrer Kritik am Regime
Schreibverbot haben und auch — für uns
erstaunlich — die «islamistischen» Kräfte.
Noch immer verzaubert die Lyrik des Hafis
alle Iraner. Einer meiner Harvardstudenten,

ein amerikanischer Diplomat, war vor
vielen Jahren unter den amerikanischen
Geiseln im Iran. Er sprach Persisch und
kannte sich in der persischen Lyrik aus. Als
seine Wärter entdeckten, dass er Verse von
Rumi und Iqbal auswendig konnte, verhielten

sie sich plötzlich ganz anders zu ihm.
Er wurde fast zu einem der Ihren.

Wie gestaltet sich das Verhältnis von
Christentum und Islam?

In der religiösen Praxis kann man sich
viel leichter verständigen als auf dem
Gebiet der reinen Theologie. Ich habe ein
kleines Büchlein mit den schönsten isla-

Die Muslime

spüren die

Gegenwart Gottes

viel stärker,

als Menschen,

die in der

postmodernen

Kultur Europas

oder Amerikas

leben.

mischen Gebeten herausgegeben. Da
haben mir meine katholischen Freunde

gesagt, danach könnten auch sie beten. Als

junge Frau hatte ich an der islamisch-theologischen

Fakultät in Ankara einen Lehrstuhl

inne. Damals gab es in Deutschland
noch kaum Professorinnen, besonders

nicht in Theologie. Es gehörte zu meinen
Aufgaben, Vorlesungen über das Christentum

zu halten. Wenn ich über Kirchenlieder

wie «Befiehl, du deine Wege» oder
«Grosser Gott wir loben Dich» sprach,
meinten die muslimischen Studenten:
«Das können wir auch mitbeten.»

Was könnten wir von den Muslimen lernen?

Auch wenn das nicht modern ist, so
kann man von ihnen das Gottvertrauen
lernen. Die Muslime spüren die Gegenwart

Gottes viel stärker, als Menschen, die
in der postmodernen Kultur Europas oder
Amerikas leben. In den vielen Jahren, die
ich in islamischen Ländern verbracht
habe, ist mir immer wieder die Ehrfurcht
vor Gott und dem Mitmenschen aufgefallen.

Das muslimische Ideal ist es, auf der
einen Seite sich immer Gott zuzuwenden,
auf der anderen Seite seine Arbeit so gut
wie möglich zu machen und anderen zu
helfen. Das zeigt sich auch in den
zwischenmenschlichen Beziehungen innerhalb

der Familie. Man bringt besonders
alten Menschen eine respektvollere
Einstellung entgegen als bei uns.

Könnte die umfassende Liebe zum Schöpfer

und zur Schöpfung, die holistische Weltsicht

im Islam nicht ökologische Impulse im
Umgang mit unserer Umwelt geben?

In einem Koranvers steht: «Verderbet

nicht die Erde, nach dem sie in Ordnunggebracht

war.» Darauf liesse sich eine ganze
ökologische Philosophie aufbauen. Es gibt
noch viele Stellen im Koran, die man ähnlich

deuten könnte. «Der Gläubige, der
Gottes gedenkt, ist wie ein grüner Baum
zwischen dürren Bäumen», heisst es. Auch
die Tiere sind miteingeschlossen. Jedes

Tier hat seine Funktion. Aus der Gottesliebe

erwächst eine Dankbarkeit. Für die

Naturmystik ist das Lob Gottes überall zu
hören. Die Vögel loben Gott mit ihren
Schwingen. Alles wurde geschaffen, um
Gott anzubeten und ihm zu dienen. Aus
dieser Haltung könnte man eine grossartige,

wunderbare Weltsicht entwickeln, die

vom Respekt vor Gott und seinen
Geschöpfen getragen würde.

56 SCHWEIZER MONATSHEFTE 81./82. JAHR HEFT 12/1


	"Lesen ist Brückenschlagen"

